# भूमिका

थी एं उदयवीर जी शास्त्री ने अस्यन्त परिश्रम से सांख्यदर्शन का इतिहास नामक जो निवन्य प्रस्तुत किया है, उसका हिन्दी संसार में हम स्वागत करते हैं। इन्होंने सांख्यदर्शन की अनेक मौलिक समस्याओं की ओर हमारा व्यान आकर्षित किया है। मारतीय संस्कृति में किसी समय सांख्यदर्शन का अस्यन्त उत्ता स्थान था। देश के उदाच मस्तिष्क सांख्य की बिचार पद्धित से सोचते थे। महाभारतकार ने यहां तक कहा है—

ज्ञानं च लोके यदिहास्ति किञ्चित् सांख्यागत तच्च महन् महारमन्।"

शान्तिव वेवशा श्वह ी।

वस्तुतः महाभारत में दार्शनिक विचारों की जो पृष्ठभूमि है, उसमें सांह्यशास्त्र का अंदरवपूर्ण स्थान है। शान्तिपर्व के कई स्थलों पर परुवरिष्ण और उसके शिष्य धर्मभ्वत जनक के संवादरूप में, नक्षवादिनी सुनभा और इसी जनक के संवादरूप में, गर्व याधवलक्य और दिवराति जनक के संवादरूप में ने सांह्यद्रशैन के विचारों का बड़े काव्यमय और रोपक ढंग से वंश्वेस किया गयाँहै। सांस्वदर्शन का प्रभाव गीता में प्रविपादित दार्शनिक वृष्ट्रभूमि पर पर्याप्तरूप से विद्यानान है। वस्तुदः सांस्वर द्रशैन किसी समय अस्वन्त लोकावित्र होगया था।

भारतीय जीवन में वर्शन की श्रांतिशय उपयोगिया सदा से रही है। भारतीय संकृतिका इतिहास वस्युतः भारतीय दर्शन के इतिहास का ही विकलित रूप है। विचारों के नये मेप श्रांने के प्रकार से ये-रोक टोफ इस देश की चिन्तन्त्रील भूमियर बरसते रहे। विचारों के तये मेप श्रांने के प्रकार से ये-रोक टोफ इस देश की चिन्तन्त्रील भूमियर बरसते रहे। विचारों का रसमय निर्मंत ही इर्शन था, श्रोर वह फरना कई सहस्र वर्षों तक देश के भनेक भागों में फरता रहा। कर्षों के पीक्षे सदा एक दार्श निक पृष्ठभूमि होती हैं। किसी समय येदों का प्राणवाद भारतीय जीवन वा मुल प्रेरेक सिद्धान्त था कालान्तर में उपनिपदों का ब्रह्मवाद था श्रात्मवाद भारतीय विचार जात का भूव नच्य बना, जिसने सदा के लिये इस देशके दर्शन को श्रुप्यात्म के साथ जोइ दिया। कहा जासकता है कि श्रात्मवाद था कालान्तर में एक पुष्ठभूमि तथार हुई, जिसमें श्रुप्यात्म की श्रांतिकिया के स्वरूप ही जनता के सानस में एक पुष्ठभूमि तथार हुई, जिसमें श्रुप्यात्म की श्रांतिकिया के स्वरूप ही जनता के सानस में एक पुष्ठभूमि तथार हुई, जिसमें श्रुप्यात्म की श्रांत्म स्वर्ण के स्वरूप श्राप्त विचारों की नीव जमी। संसवतः लोकायतों का प्रत्यव्याद हुसी श्रान्ति का सुष्ठ वर्ष । वीदों का प्रकृतिवर्ष नीतिवाद मो। इसी प्रष्ठभूमि की श्रोर संकेत करता है। कुछ ऐसे ही गाढ़ि समय में सांख्यशास्त्र ने अत्यन्त सरलता के साथ प्रकृति में घटने वाली सृष्ठि की प्रक्रियाशों की ज्याप्या प्रस्तुत की, श्रोर प्रकृति एवं जीवनमें दिखाई पड़ने वाली सृष्ठि की प्रक्रियाशों की ज्याप्या प्रस्तुत की, श्रोर प्रकृति एवं जीवनमें दिखाई पड़ने वाली

जो वेपन्य है उसका भी सहय रज, तम इस त्रिगुणात्मक बिद्धान्त के द्वारा सुन्दर बुद्धिपूर्वक समाणान किया, फिर कमें करने वाले जीव को इम प्रकृति के साथ किसतरह जीवन में निपटना पहता है, इसकी भी एक बुद्धिगम्य ज्याख्या बताई। प्राय: गणनार्थक 'संख्या' से सांख्य शब्द की ज्युत्पित्त मानी जाती है, किन्तु एक विचार ऐसा भी है, कि 'चत्त्र' घातु से जिसका अर्थ है बुद्धि- पूर्वक मोच समझ कर वस्तु का विचार करना, 'ख्या' आदेश करके संख्या शब्द की ज्युत्पित्त होती है। महाभारत के एक प्राचीन रत्नोक में झानवाची संख्या शब्द का एक सुन्दर संकेत पाया जाता है—

संबयां प्रकुर्वते चैव प्रकृषि च प्रचलते । तरवानि च चतुर्वि शत् तेन सांख्याः प्रकीर्तिताः॥ अर्थात् जो प्रकृति का चिवेचन करते हैं, जो चौथीस तर्त्वों का निरूपण करते हैं, और जो संबया अर्थात करत का वर्दश करते हैं. वे सांख्यागान्त्र के प्रवर्तन हैं।

इसप्रकार जिस एक दर्शन शास्त्र में स्थूल जागत, उसके घानेक प्रकार के गुणास्मक व्यवहार और मनुष्यों की घण्यासम्प्रजान मनुत्ति इन तीनों का मुद्धिपूर्वक विवेचन और समन्वय किया गया था, वह दर्शन सांख्य के रूप में सब से खिथक महिमाशाली और कोकोपकारी सिद्ध हुआ। यही सांख्य की सबसे खिथक विशेचना थी।

सांखदर्शन के इतिहास का विवेचन एक प्रकार से प्राचीन मारधीय दार्शनिक विचारों के सांतोषांत इतिहास से सम्बन्धित है। श्री उदयदीर श्री ने अस्वन्त श्रम-पैर्य, विस्तृत, श्रध्ययन श्रीर सुन्म विवेचनात्मक प्रणाली से सांख्यदर्शन के इतिहास-विकास की सभी प्रधान समस्याओं पर प्रकारा डाला है। उन्होंने अपने प्रन्य के दो मान किये हैं। प्रस्तुत मान जो स्वयं काकी विस्तृत है, सांख्यदास्त्र की एक प्रकार से बहिरंग परीचा है। सांख्यदर्शन के मूल प्रवर्षक महिर्ग किया के सम्बन्ध में उपलब्ध पेतिहासिक सामणी की प्रायः वही दशा है, जो प्राचीन भारत के दूसरे मानीषियों के जीवनवृत्त के सम्बन्ध में है, अर्धाचीन दृष्टि सिक्स हमि हिस समस्ते हैं, और देश काल के निरिचत चौछटे में व्यक्तियरोग को जकड़ कर उसकी पेतिहासिकता सिक्स काले की नाई परिपादी है, उसके हारा महिंग कियत हमारे देतिहासिक झान से परे रहजाते हैं। इस सर्थ के मानने में इने संकोच नहीं करना चाहिये। लेकिन जहां तिथिकता का जमाव हो, वहां तिचारों के पीर्वापर्य का आनार, पेतिहासिकों का एकमात्र साधन होता है। इस दृष्टि से संब्युत्राहत्र की महवो आवार्ष परस्परा में मनवान्त कियत हमात्र के मूल प्रवर्ण के करना चार के स्वार्ण प्रस्ता स्वार्ण प्रस्ता में सन से करर स्थान रखते हैं।

धीयुत शास्त्री जी की जी स्थापना सक्ष से ऋषिक माननीय महत्त्व-पूर्ण और स्थापी मृत्य की कही जायगी, यह यह है, कि पढण्यायात्मक सूर्यों के रूप में निर्मित जी शास्त्र है, जिसका प्राचीन साम 'पष्टिकन्त्र' था, उसके कर्ता खाचाये कपिल थे। छनके लिए अवन्त्र कालीन साहित्य में 'परमर्थि' इस पूजित विशेषण का प्रयोग हुआ। स्वयं पद्मशिक्ष ने जो कपिल के प्रशिष्य थे, पिटतन्त्र के प्रखेता के लिये 'परमिं' पर्दी का प्रयोग किया है। यह स्थापना यद्यपि देखने में इतनी सरस और स्थामनिक जान पड़ती है, किन्तु सांख्यदशेन के इति हास में यह काको उत्तक गई है। विद्वानों ने इत बात को यहां तक बढ़ा दिया है, कि सांख्यशास्त्र का जो सबसे पुराना प्रन्थ मिलता है, वह ईश्वरकृष्ण की सांख्यकारिका है, और कारिकाणों के आधार पर ही किसी ने पीछे से सूत्रों की रचना की होगी। लेकिन इस बात में रत्ती भर भी सत्य का छाश नहीं है। प्रस्तुत प्रन्थ में इस बात को खनेक प्रष्ट प्रमाणों से सिद्ध किया गया है।

सांख्ययडण्यायी के कार्तिरक्त एक दूसरा छोटा सा २२ सुत्रों का प्रत्थ 'तरत्रसमास' नामक हैं'। उसके रचनाकाल और कर्त्रत्व के विषय में विद्वानों का सबभेद हैं। लेखक ने उसे भी किपलप्रणीत ही साना है। 'तत्त्रसमास' एक प्रकार से करवन्त परिमित शुक्तों में सांख्य के प्रविपाद विषयों की सूची है। उसकी अन्त: साई। इतनी कम हैं, 'कि उनके सम्बन्ध में किसी निश्चित मत का प्रविपादन संगत नहीं।

प्रश्तुत मन्य का दूलरा अध्याय जिसमें 'क्षिल-प्रश्तीत पष्टितन्त्र' की विस्तृत विवेचना है,
मौतिकता और प्रामाणिकता की दृष्टि से सबसे अधिक ध्यान हैने योग्य है। संस्तेन में लेखक की
स्थापना इसप्रकार है — कषिल के मूल प्रन्य का नाम पष्टितन्त्र था उसीकी सांख्य या सांख्यदर्शन
कहा जाता था। कपिल के मूलप्रन्थ पर पद्धशिक्ष और वाष्त्राय इन दो प्रमुख धाचार्यों ने
च्यायार्ये लिखी। ईश्वरकृष्ण कपिल के मत के खतुयार्था थे, लेकिन वापगय्य के अनेक सिद्धान्त
किया की परम्परा से भेद रखते हैं। कपिल के पर्याप्त समय बाद ईरवरकृष्ण ने खपनी कारिकाओं
की रचना की। पष्टितन्त्र के पहले तीन अध्यार्थों में प्रतिपादित जो विषय हैं चन्हें ही ईश्वरकृष्ण ने
कारिकाओं में प्रियत किया। सांस्यकारिका की अनितम आर्या में यह बात स्पष्ट कही है—

· सप्तत्यां किल येऽर्थास्तेऽर्थाः कृत्स्नस्य पष्टितन्त्रस्य ।

छास्याधिकाविरहिताः परवादविवर्जितारचेति ।

अवर्धत् पष्टिवन्त्र के जितने विषय हैं, वे ही सब सांव्यसप्ति में हैं, सिर्क दो वातें सप्ति में छोड़ दी गईं, एक तो आज्यायिकाएं और दूसरे परवाद अर्थात् अन्य दर्शनों के मतवादं। सांख्यपटच्यायी और ईश्वरकृष्ण की कारिकाओं की परस्पर तुलना की जाय, तो इसप्रकार ज्ञात होता है—

| कारिका | सुश्रपहच्यायी  | <b>फारिका</b> | स्त्रपहध्यायी |
|--------|----------------|---------------|---------------|
| 970    | प्रथम अध्याय   | 34-64         | तृतीय अध्याय  |
| २१३७   | द्वितीय अध्याय |               |               |

इसप्रकार सांवर्षसावि की खार्याओं का सम्पूर्ण श्रविषाद्य अर्थ पश्चितन्त्र के प्रथम तीन अध्यार्थों में समाप्त होजाता है। पश्चितन्त्र के चौथे अध्याय में आख्याविकाओं काशसंगिक उत्सील है, और पांचर्ये कुठे अध्यायों में परवाहों का। इन दोनों ही प्रसंगों को कारिकाओं में छोड़ हिचा गया है। इसप्रकार ईश्वरकृष्ण का स्वितिस्तित वर्णन ही सिद्ध करदेता है, कि जिस क्षिपलमणीत पष्टितन्त्र से उसने खरने प्रन्य के लिये प्रतिपाद्य धर्यों का संग्रह किया, वह पष्टितन्त्र वर्तमान सांस्वयद्यन्यायी ही होसकता है।

पष्टितन्त्र को मृत्यप्रथ मानने के विरोध में तीन युक्तियां दी जाती रही हैं। शास्त्री जी ने बहुत ही प्रामाणिक दक्त से संभवतः पहली वार ही उन युक्तियों का आमृत निराकरण किया है। ने तीन यक्तियां उसप्रकार हैं—

(१) पष्टितन्त्र के कुछ सृत्र कारिका रूप हैं, इसलिये कारिकाओं के आधार पर बाद में . उनकी रचना हुई होगी।

इस शङ्का का संस्थित समाधान यह है, कि कारिका रूप में मिलने वाले तीन सूर्यों का प्राचीन और वास्तविक पाठ सत्राक्षक ही था. उन्हें कारिना रूप वाद में मिला !

(२) दूसरी शंका सुत्रों की प्राचीनता में यह थी, कि शङ्कराचार्य सायस श्रादि ने स्वपने प्रत्यों में सांख्यसूत्रों का कहीं भी उल्लेख नहीं किया, और न उदरस ही दिये हैं, जबिक कारिनाओं के उद्धरस उन प्रत्यों में मिलते हैं, इसलिये सृत्रों की रचना सायस स्वादि के वाद की नी चाहिये।

इस आने न के उत्तर में प्रत्य लेखक ने अपने विस्तृत अध्ययन और परिश्रम के आधार पर सायण से लगाकर ईश्वरकृष्ण तक के भिन्न र मन्यों से लगभग सबह सांक्यसूत्रों के इद्धरणों का समह किया है। इसके आगे कुछ ऐसे सूत्रों के उद्धरणों का संबद भी कर दिया गया है, जो सांक्यकारिका की रचना से पहले के साहित्य में मिलते हैं। विस्तार से यह विषय मूलमन्य के अध्य १९१ से २२२ तक में द्राव्य है।

२—तीसरा आत्तेष यह है कि पष्टितन्त्र के सूत्रों मं कुछ स्थलों पर जैन एवं घौद्र मतें। का उल्लेख और सपटन है, जो सत्रों की प्राचीनता में सन्तेह छरपन्न करता है।

इस रांका का समाधान प्रस्तुत प्रत्यकार की सूस्त पर्याक्षोचन शक्ति प्रकट करता है। 
रहोंने सुत्रों की आन्तरिक साझी के आधार से ही यह निर्जिवाद सिद्ध किया है, कि पहले 
अध्याय और पांचवें अध्याय के जिन दो स्थलों में जैन और बौद्ध एवं न्याय और वैशेषिक 
आदि का नाम आया है, वे सुत्र बाद में मिलाये गये हैं, ऐसा उस प्रकरण की अन्तः साझी से 
स्वयं झात होता है। सूध्य और पाटलियुत्र इन दो बड़े नगरों का उल्लेख पहले अध्याय के २५ वें 
मृत्र में हुआ है, जिससे सुचित होता है, कि शुंगकाल के आमपास, जब ये दोनों ही शहर उन्मित 
पर थे, इन नामों का उल्लेख हुआ होगा। इससे इन सुत्रों के प्रदेष के कालपर कुछ प्रकाश 
पहना है।

इसप्रकार प्राप्ति प्रत्य के पांच अध्यायों का विषय विवेचन, मूल पष्टितन्त्र प्रत्येपर पड़ी हुँदै कई प्रकार की शंकाचों का अत्यन्त श्रामाणिक उत्तर हैं। आगे के दो अध्यायों में पष्टितन्त्र सूत्रों के व्याख्याकार एवं सांस्यसप्ति के व्याख्याकारों का कालिविवेचन विया गया है। इस प्रसंग में एक विशेष विध्य की खोर प्यान दिलाना उपयोगी होगा। जैसा कि पूर्व में निर्देश विया गया है, त्वर्थ ईश्वरकृष्ण कियल मतानुषाधी थे; लेकिन विन्ध्यत्रास के साम्प्रदायिक गुरू कियल न होवर वार्षगर्थ थे। कीश ने ईश्वरकृष्ण और विन्ध्यत्रास के एक होने का अनुमान किया था, किन्तु सिद्धान्तों के आन्तरिक मतभेद के आधार पर दोनों की यह एकता सिद्ध नहीं होती। विन्ध्यत्रास का सांस्कारिक नाम कियल था, ऐसा आचार्य कमलशील द्वारा वद्धुन एक श्लोक के द्वारा इस होता है।

अन्तिम श्राटमें अध्याय में प्राचीन सांख्याचार्यों का विवेचन किया गया है, बो सांख्यहर्यन के इतिहास की दृष्टि से अध्यन्त महावपूर्ण है। कियल के शिष्य श्रामुरि, श्रामुरि के शिष्य पञ्चशिख के शिष्य श्रामुरि, श्रामुरि के शिष्य पञ्चशिख के शिष्य विस्ट जिनका करालजनक के सांथ संवाद महाभारत में दिया हुआं है, याज्ञवल्क्य और देवराति जनक, बोहु श्रादि तेरह श्राचार्य, पुलस्य श्रादि सात आचाय, जैगीपन्य, उल्क, देवल, श्रावश्य श्रादि आचार्य, एवं वार्पगण्य श्रादि सांख्याचार्य—इन अनेक विचारकों ने इस महान दर्शन के हतिहास को मुद्दीर्य काल तक उत्तरोत्तर विकसित किया। उनके सम्बन्ध में जो थोड़ी महुत किवां संगृहीत की जासकी हैं, वे भी कम मूल्यवान नहीं हैं।

प्रस्तुत खर्गड सांख्यदर्श न की बहिरंग परीस्ताके रूप में निर्मित हुआ है, इस दरों न के जो मूलंभूत तास्विक विचार है, किसप्रकार उनका दूसरे दारों निक विचारों के साथ भेद, सामस्त्रस्य अथवा विशेषता है, इन प्रश्नों का निरूपण प्रम्थ के दूसरे रारण्ड में किये जाने की आशा है, और दार्श निक इतिहास की हिए से यह खर्गड और भी अधिक रोचक व महस्वपूर्ण होना चाहिये। युगों की आक्षा दार्श निक विचारों के रूप में बोलती हुई देखी जासकती है। इस हिए से भारतीय दर्श नों का सर्वाह-पूर्ण इतिहास निय समय निरूप जायेगा, उस समय धर्म, साहित्य, कला, आदर्श आदि अनेक प्रकारके सांस्कृतिक जीवनके अंगोंकी व्याख्या अनायास ही हमें प्राप्त होसकेगी। प्राया दर्श ने का त्रियय अवन्य तीरस व शुष्क समक्षा जाता है, सेकिन यदि उसी दर्श ने के निरूपण में क्यों और कैसे इन दो प्रश्नों के उत्तर को हत्यहम कर तिया आय, तो दर्श न कहानीके सहश सरस भी बनजाता है।

राष्ट्रीय संप्रहालय, नई दिल्ली २३ सई १६५० वामदेवशरण

### **भाविकथन**

इसमें सन्देह नहीं कि भारतीय दर्शनों में सांख्यदर्शन का महत्त्व ऋदितीय है। न केवल अपनी अत्यन्त प्राचीनता के कारण ही, न केवल भारतीय वाड मय और विचारचारा पर अपने विस्तृत और अमिट प्रभाव के कारण ही, किन्तु वास्तविक अर्थों में किसी भी दार्शनिक प्रध्यात के लिए आवश्यक गहरी आध्वातिक दृष्टि के कारण भी इसका महत्त्व स्वष्ट है। 'सांख्य' शब्द के वैदिक संहिताओं में न आने पर भी, सांख्यकी विचारधारा का मूल धेदों के "द्वा सुपर्णा समुजा सखाया" (ऋ० शश्हश्वर०) जैसे मन्त्रों में सम्बद्ध दिखलाई देता है।

सांख्य के प्रवर्षक भगवान् कपिल के लिए "ऋषि प्रसूत किपल यस्तममे हानिर्विमिति"।
[रवें उठ शर] जैसा वर्णन स्पष्टतः उत दर्शनकी श्राविभाषीनताको सिद्ध करता है। इसीप्रधार 'अर्थसास्त्र' में, न्याय, वैशेषिक खादि दर्शनों का उन्हेख न करके "सांख्य योगो लोकायत चेस्यान्धीकिकी" (शर) यहां सांख्य के वर्णन से उसकी आपेक्ति प्राचीनता ही सिद्ध होती है। इसके
खितरिक, कुछ उपनिवदों के साथ २, समस्त पुराण, धमैशास्त्र, महाभारत, आयुर्वेद खादि के
धिन्द्रत साहिस्य में सांख्य का जितना गहरा मभाय दिखलाई देता है उतना और किसी दर्शन का
सही। अन्त में यह भी ध्यान में रक्षने की बात है कि—

"करिचद् धीरः प्रत्यगात्मानमैत्तदायृत्तवत्तुत्म्यतस्यभिच्छन्" (कठ० च० २।१।१) के अर्थों में दार्शनिक विचार का वास्तविक प्रारम्भ 'स्व' या प्रत्यगात्मा के रूप की जिज्ञासा से ही होता है। इस 'स्व' के रूप का जैसा तात्त्रिक विश्लेषण सांख्य में किया गया है, वैसा प्रायः इनन्य दर्शनों में नहीं।

्र सांख्यदर्शन का बत्तीमान काल में चपलक्य साहित्य यद्यपि विस्तृत नहीं है, तो भी यह निर्विवाद है कि प्राचीनकाल में इसका बृहत् साहित्य था। दुर्भाग्य से वह श्रव नष्टप्राय है। जो साहित्य उपलब्ध है उसका भी गम्भीर दार्श निक दृष्टि से श्रुत्तुशीलन करने वाले विरत्ने ही विद्वान् श्रातकल मिलते हैं, मन्यों का कैवल शाब्दिक श्रार्थ करने वाले लोगों की दूसर्श वात है।

प्रसन्नता की वात है कि हमारे प्राचीन भित्र श्री पं॰ उदयबीर रास्त्री जी ने जो सांख्य रान के गिने चुने विद्वानों में हैं, प्रकृतहर्शन का दार्शनिक तथा ऐतिहासिक दिष्ट्यों से वर्षों तक गम्भीर अनुशीलन करने के पश्चात् अपने निचारों को लेखबढ़ किया है। प्रस्तुत पुश्चक में सांख्यसाहित्य के क्रमिक इतिहास की दृष्टि से आपने अपने विचारों का विद्वन्तापूर्वा शैली से निरूपण किया है। प्रम्य आपके गम्भीर अध्ययन और अध्ययसाय का ज्वलान प्रभाण है। आपके विचारों से सर्वत्र सहसति हो या न हो, पर अध्य के व्ययोगिता और उपादेयता में संदेह हो ही नहीं सकता। हमें पूर्ण आसा है कि विद्वन्मवहली वस्साह के साथ हृदय से इस प्रम्थ का व्यभिनन्दन और स्थागत करेगी।

मैदिक स्वाच्याय मन्दिर षनारस झावनी

मङ्गलदेव शास्त्री ३१।३।४०

# लेखक का निवेदन

सन् १६ १४ की बात है, जब में गुरुकुल महाविधालय ज्वालापुर में अध्ययन करता था।
गुरुकुल की पाठचप्रयाली के साथ २, में आने वाले सत्र में, कलकत्ता विश्वविद्यालय की न्यायगुरुकुल की पाठचप्रयाली के साथ २, में आने वाले सत्र में, कलकत्ता विश्वविद्यालय की न्यायगुरुकुल की पाठचप्रयाली के साथ २, में आने वाले सत्र में, कलकत्ता विश्वविद्यालय की न्यायगिर्म परिचित भी देवेन्द्रनाथ जी, सांक्य-योगतीर्थ परीचा की त्यारी के लिये तिह्ययक मन्यों के
परिचित भी देवेन्द्रनाथ जी, सांक्य-योगतीर्थ परीचा की त्यारी में के त्रिरोत्ताल जी शर्मा अध्ययनार्थ महाविद्यालय ज्वालापुर पवारे। देवेन्द्रजी के पिता श्री एं मुरारिकाल जी शर्मा अध्ययनार्थ महाविद्यालय कहीर्यदेशक और उस समय के शास्त्रार्थ महार्थी थे। परिदेव जी को में
आर्थसमाज के प्रसिद्ध नहीपदेशक और उस समय के शास्त्रार्थ महार्थी थे। परिदेव जी को में
अपनी बहुत छोटी लगमग आठ नौ वर्ष की] जायु से जानता था, और उन्हीं के कारण में
अपनी बहुत छोटी लगमग आठ नौ वर्ष की] जायु से जानता था, और उन्हीं के कारण में
अपनी बहुत प्रारोती में शिचा प्राप्त करने के लिये प्रविष्ट हुआ। उनके पुत्र देवेन्द्र जी से मुक्ते बहुत
गुरुकुत प्रशाली में शिचा प्राप्त करने के लिये प्रविष्ट हुआ। उनके पुत्र देवेन्द्र जी सोक्य-पोग

्छात्रावस्था के दिन थे, मैं न्याय-वैरोधिक पढ़ रहा था, और देवेन्द्र जी सांख्य-योग के अध्ययन में संजग्न थे। प्राय: प्रतिदिन किसी न किसी शास्त्रीय विषय पर प्रस्पर चचा होती के अध्ययन में संजग्न थे। प्राय: प्रतिदिन किसी न किसी शास्त्रीय विषय पर प्रस्पर चचा होती र गहती थी। एक दिन में और देवेन्द्र जी 'सरकार्य—असरकार्यवाद' पर चचा छेड़ कैठे। हमारी गह चर्चा समय पा र कर कई दिन तक चलती रही। आयु का यह भाग ऐसा है, जिस पर यह चर्चा समय पा र कर कई दिन तक चलती रही। आयु का यह भाग ऐसा है। कि भिन्दे भिन्दे हिन 'तदा सर्वक्षीऽस्मीत्यभवदविष्यं मम मनः' वाक्य पूरा चरितार्थ हो। हैं। कई भार्य हिंदि के बाद हमारी चर्चा इस स्थिति में पहुँच गई, कि वे कहने लगे न्याय में क्या घरा है, मैंने दिन के बाद हमारी चर्चा इस स्थिति में पहुँच गई, कि व कहने लगे न्याय में क्या पहा है, मैंने कहा सांख्य में है ही क्या ? और इसीप्रकार हम एक दूसरे का उपहास कर जाते थे। इसी प्रसंग कहा सांख्य में है ही क्या ? और इसीप्रकार हम एक दूसरे का उपहास कर जाते थे। इसी प्रसंग में एक दिन में अपने विचारों की हदता के लिये उनसे कह वैठा, कि यदि गुरु जी सीधना में एक दिन में अपने विचारों की हदता के लिये उनसे, तो जो चाहे करना। यह प्रतिका कर, पढ़े हुए ही अगले वर्ष सांख्यतीर्थ परीचा उत्तीर्थ अबहैताना कर दी थी। मानो मैंने न्याय की प्रविस्पर्दा में सांख्य की पूरी अबहैताना कर दी थी।

माना मन न्याय का आवरणका निर्माण किया साथियों के साथ हम दोनों कलकत्ता जाकर सन् १६१४ के कर्नेरी मास में अपने अन्य साथियों के साथ हम दोनों कलकत्ता जाकर परीत्ता में उपिथत हुए। उसके अनन्तर देवेन्द्रजी अपने घर चले गये, क्योंकि वे उतने ही समय परीत्ता में उपिथत हुए। उसके अनन्तर देवेन्द्रजी अपने विद्याला, वहां का नियमित छात्र था। के लिये महाविद्यालय आये थे, में अपनी संख्या में लौट आया, देवेन्द्र जी सकल होगये थे, और में लगमग तीन मास के अनन्तर हमारा परीत्ता जाया था। यद्यपि देवेन्द्र जी से फिर बहुत दिनों अपने विवय में विश्वविद्यालय भर में प्रथम आया था। यद्यपि देवेन्द्र जी से फिर बहुत दिनों अपने विवय में विश्वविद्यालय भर में प्रथम आया था। यद्यपि देवेन्द्र जी से फिर बहुत दिनों अपने विवय में विश्वविद्यालय भर में प्रथम आया था। यद्यपि देवेन्द्र जी से फिर बहुत दिनों अपने विवय में विश्वविद्यालय भर में प्रथम आया और तील होगई, कि गुरुजी से विना पदे ही। न्यायतीयों के परीत्ता-परिर्णाम से यह भावना और ही आने वाले सल में। 'सांक्य-योगतीय' परीत्ता पास करूंगा, और इसी आने वाले सल में। 'सांक्य-योगतीय' परीत्ता पास करूंगा, और इसी आने वाले सल में। 'सांक्य-योगतीय' परीत्ता पास करूंगा, और इसी आने वाले सल में। 'सांक्य-योगतीय' परीत्ता पास करूंगा, और इसी आने वाले सल में।

दरीनशास्त्रों का ज्ञान मैंने सर्वशास्त्र पारगत, ध्यिषक्ष, गुरुवर श्री काशीनाथ जी शाम्त्री के चरएों में बैठकर प्राप्त किया है। संयोग ऐसा हुआ, कि सन् १६१४ के सन्न में गुरुवी के पास भुक्ते केवल वेदान्त पदने का समय मिलसका। मेरे दूसरे साथी अन्य विषय पद्ते थे। में दुगना समय हूं, यह न विचत था, और न नियमानुसार हो ही सकता था। सांख्य वा स्वयं स्वाध्वाय करने के लिये अब मुक्ते वाध्य होना पद्मा। यह सव किया, और १६१६ के फर्वरी मास में कलकत्ता पहुंचकर परीचा में सम्मित्तत होगया। परीचा-परिणाम आने पर ज्ञात हुआ, कि मैं अपने विषय में सम्पूर्ण विश्वविद्यालय में द्वितीय था। मुक्ते अच्छीतरह याद है, उस वर्ष प्रयम रह थे, औ पं कन्हें वालाल जी शास्त्री, जो उन दिनों गुरुकुल कांगड़ी में ध्रध्यापन कार्य कराते थे।

संख्य का स्वयं जाव्ययन करने के पारण मुमे यह बहुत स्रोर २ कर पदना पदा। सीधा गुरुमुल से न उड़ने पर मी न्याय और वेदानत के अव्ययन के समय सांख्य-सिद्धानों का बहुत कुछ परिमाजित ज्ञान रहानी की तरह अवश्य गुरुमुस से शाच हुआ, और उसी के बारण में इसे समम मका। इस सम्बन्ध के तात्कालिक विद्वानों के छुज लेख भी मेंने उन दिनों मासिक पत्र पत्रिकाओं में पढ़े। उन लेखों से मेंने यह भावना प्राप्त की, कि वर्तमान सांख्यसून कियत की रचना नहीं हैं। परन्तु परीक्षा के लिये जिन साख्यमन्योंको मेंने पढ़ा था, उनमें बरायर यही भावना वयतक होती थी, कि ये सून कियत की रचना हैं। इस द्विवया से पार पाने के लिये, अपने अध्यापकों के सम्मुख भी मैंने अनेक यार पर्चा चलाई। फिर तो ऐसा हुआ, कि जो भी, थोई विद्वान् मुने इस विषय का मिल्ता, में तरकाल उनके सन्मुख यह सब उपस्थित करता, पर उसके अनन्तर कथी मैंने अपने आपको सन्तोपजन स्थिति में न पाया।

सन् १०१६ रे पह्नाव विश्वविद्यालय के धीष्मावकारा में मुसे गुसाई गर्योशदस्त जी [ पाज के मनाननधर्म के प्रसिद्ध नेता-गोश्वामी गर्योशदस्त ] से परिचय प्राप्त हुआ। ये उन दिनों लाहीर के फोश्यिष्टल फालिज में पढ़ने थे। प्रेष्णायकारा में विशेष काष्ययन की लालसा से ये महाविद्यालय क्वालापुर आगये। काष्याकों से पढ़ने का तो उन्हें अवसर कम मिलता था, हम लोग आपस में मिलकर एकते रहते थे। गुसाई जी के सम्पर्क से मेरी यह मावना जागृत होगई, कि मैं भी लाहीर जाकर औरियण्डल कालिज में प्रविद्ध होकर 'शास्त्री' परीचा उत्तीर्ण करूं। धन्तत यही हुमा, और वालिज खुलने पर सम १६१६ के सितम्बर के अन्त में में लाहीर पहुँचा। परन्तु उस वर्ष वालिज में छात्रों का प्रवेश मई मास में ही होचुका था। किर भी वालिज के महालाजीन प्रिन्सियल थी ए. सी. यूक्नर की कृपा से, में प्रवेश पासना। उस समय लगभग साह मास तक में लाहीर रहा। वहां ना मेरा सम्पूर्ण न्यय, ही ए बी वालिज के क्यालक महालम हसाज जी ने अपनी जेब से विद्या था। यह प्रवच्ध महाविद्यालय व्यालापुर के स्वालकों द्वारं हुमा था, उससे पूर्व में बहारमा जी से क्यकिंगत रूप में अधिक परिचित नहीं था।

राजनीतिक घटनायें होगई, कि मुक्ते यह स्थान छोड़ना पढ़ा। में इस समय उन राजनेतिक घटन नाम्बों के रहस्योदघाटन में उतरना नहीं चाहता।

लाहौर के खाठ नौ वर्ष नियास से प्रस्तुत प्रन्थ लियाने में मुक्ते क्या प्रेरणा मिली, इस पर प्रकाश डाजने की भावना से ही मैंने उपर्यं क पक्तियों का उपक्रम किया है। सन् १६२१ में अब में लाहौर खाया, मेरे लिये यह नगर नया न था। सन् १६१९७ में लगभग सात चाठ महीने लगावार यहां रह गया था। स्थानीय डी० ए० वी॰ कालिज के संचालकों में से अनेक महानुभावों से मेरा परिचय था। लाहौर में स्थिरतात्राप्त होजाने पर अपने खबकाश का समय मैंने वहां के परवकालमी में ब्यतीत करता शरम्भ किया। ये प्रस्तकालय प्राच्यविभाग की दृष्टि से अपना जोड नहीं रखते। यह बात में सन्ै१६२२-२३ की लिख रहा है। इसके आगे के बीस वर्णों में प्राचीन हस्तिलिखित प्रन्थों की दृष्टि से इन प्रस्तकालयों ने विशेष उन्नति की। उस अन्तर के अनेक वर्षों तक में लाहौर रहा ! इन प्रसकातयों में चार का नाम विशेष उन्लेखनीय है। १—पंजाब विश्वविद्यालय का प्रस्तकालय ( पंजाब यूनिवर्सिटी लाइमेरी ), लालचन्द अनुसन्यान पुस्तकालय ( बी॰ ए० वी॰ कालिज की लाजचन्द रिसर्च लाईबेरी), ३--गठदत्त मधनका वैदिक परतकालय (यहां वेदसम्बन्धी साहित्यका अदुभत संप्रह था ), ४-पञ्चनदीय सार्वजनिक पुस्तकालय (पञ्चाब पहिलक लाईमेरी) ।पहले दी पुरवकालयों में हस्तलिखित प्रन्थों का श्रदभत संप्रह था। श्राज में यह पंक्तियां भारत की राजधानी देहली में वैठकर लिख रहा हूं, जब कि लाहीर अपनी सम्पूर्ण सामग्री सहित भिन राज्य में बला गया है। उक्त संप्रहों से लालचन्द पस्तकालक के अतिरिक्त हम एक भी पस्तक भारत नहीं लासके इसीलिये मैंने उक्त बाक्य में अब 'था' का प्रयोग किया है। हां ! तो मैं यह कह रहा था, कि नियमित अध्यापन कार्य से अपना अतिरिक्त समय इन पुस्तकालयों में विवाने लगा ।

प्राचीन और आधुनिक विद्वानों के सांख्यविषयक विभिन्न विचारों से स्त्यन्न हुई जिसे द्विविधा ने सुने उस दिन तक द्वा रस्ता था, उसके प्रतीकार के लिये इस भावना से में खों ज फरने में लगा, कि इन विचारधाराओं में कौनसी बात कहां तक ठीक मानी आसकती है। इस बात का में पूरा यस करता रहा हूं, कि सास्य विवय पर जो भी किसी ने कुछ लिखा हो, उसे पर सक्तूं। उन दिनों डी० ए० वी० कालिज की रिसर्च लाईमेरी के अध्यत्त थे, श्री पं० भगवहत्त जी बी० ० ए० स्ति वे स्वयंत्र । पिष्टतजी के साथ मेरी पुरानी स्तेहमानना थी, परिवत जी की धमेंपत्ती श्रीमती सस्यवंत्र शास्त्री और उत्तके परिवार से में अपनी ज्ञात्रावस्था से ही परिवित था। भी चौमरी अवार्षिह जी व्यपने परिवारसहित अनेक वर्षांतक ज्वालापुर महाविद्यालयमें रहते रहे, जिनहिंगों में वहां अध्ययन करता था। इस कारण भी प० भगवहत्त जी का और भेरा परस्पर अधिक आकर्षण रहा है। परिवत जो ने लालचन्द लाईमेरी में मेरे स्वाध्याय के लिये प्रत्येक प्रकार की सुविधार्ष प्रदान की हुई थी। सुने यह कहने में कोई सङ्कोच नहीं, कि प्रस्तुत प्रत्य के तथार हीने. में परिवत जी के प्रत्येक प्रकार के तथार हीने.

त्रेरी के संस्कृत विभाग के अध्यक्त भी पं० वालासहाय जी शास्त्री ने भी मेरी इच्छानुसार प्रन्यों के मस्तुत करने,में मुक्ते हार्दिक सहयोग प्रदान किया।

इसप्रकार सन् १६२७ वक इस विषय पर'प्रचुर सामगी एकत्रित की जासकी । सबसे प्रथम उस सामग्रों के फाधार पर प्रस्तत ग्रन्थ का पश्चम प्रकरण लेखबद किया गया। इस प्रकरण को प्रन्थ की चाबी सममता चाहिये, या प्रन्य का हृदय । पढण्यायी सुत्रों के रचनाक्रम को सुद्रमता से पर्यातीचन कर, सूत्रों में कुछ प्रचेपों को पकड़ लिया गया है, प्रस्तुत प्रकरण, में इन्हीं का विवेचन है। प्रत्तेपों के निर्णय से, पड़भ्यायी सुत्रों की प्राचीनता के बाधक सिद्धान्त, काई की तरह फट जाते हैं। यह प्रकरण तैयार होजाने पर प्रथम प्रकरण का लिखना प्रारम्भ किया, आधा कुलस्केप परिमाण के १६ पुष्ठ से कुछ अधिक लिखे जाचके थे, कि १६२= सन की अन्तिम छमाही के प्रारम्भ में ज्ञांत हुआ, ऋखिल भारतीय प्राच्य परिषद् (स्रॉल इचिडया श्रीरियएटल कान्द्रेंस) का द्विवार्विक सम्मेलन इस बार लाहौर में होना निश्चित हुआ है। इस सम्मेलन के महामन्त्री नियुक्त हुए, श्री डॉ॰ तस्मग्रस्वरूप जी एम॰ ए॰। सन् १६२१ में लाहीर आने के थोड़े ही दिन बाद डॉक्टर साहित से मेंरा-परिचय होगया था, धीरे-धीरे यह परिचय बढ़ता हो गया। इन दिनों डॉ॰ साहिय के साथ मेरी पर्याप्त चनिष्ठता थी, मैं उनके सहयोग में लेखन का एक अच्छा कार्य कर चका था। मैंने उत्तमे मिलकर अपनी इच्छा प्रकट की, कि परिषद के आगामी सम्मेलन में सांख्य विषय का एक निवन्ध में भी प्रस्तुत करना चाहता हूं। एक दिन निश्चित समय देकर डॉक्टर साहब ने सांख्य के उन विवादमस्त विषयों पर मेरे साथ खुलकर संभाषण किया, श्रीर उन विचारों से प्रभावित होकर उन्होंने मुक्ते साधह अनुमति दी, कि उक्त विषय पर मैं एक नियन्ध सन्मेलन में अधस्य प्रस्तत कहा।

इस अन्य का लेखन वहीं रुक गया, और में निवन्यकी तयारी में लग गया। हिन्दी में बह शीम ही तयार कर लिया गया। में दो ही भाषा जानता हूँ, संकृत और हिन्दी। इस निवन्यको संकृत में प्रसुत किया जासकता था, पर मेरी कुछ ऐसी भावना रही, कि सांख्यविषयक विचारों को में जिन विद्वानों के सन्ध्रस उपस्थित करना चाहता हूँ, कराचित संकृत में होने के कारख वे इनको उपेचा की दृष्टि से जांच सकते हैं। सौभाग्य से, भारत के मूर्द्धन्य विद्वानों के सन्ध्रस अपने विचारों को उपस्थित कर सकने का यह बहुत अञ्झा अवसर था। दो वर्ष के अन्तरसर तीन चार दिन के लिये यही एक ऐसा अवसर आता है, जब भारत के शिरोमिण विद्वान एकत्रित होते हैं, और गम्भीर तथा विवादास्पद विषयों पर विवेचना करते हैं। इस सुयोग को में हाथ से जाने देना नहीं चाहता था, में समफता था, कि इन विचारों के, विद्वानों के सन्धुल आनेपर जो असुकृत या प्रतिकृत प्रविक्रिया होगी, उससे मेरे मम्य की पूर्णाकृता में विशेष सहायता मिलेगी, इसलिये मुने यह चिनता हुई, कि में अपना निवन्य इंकिसर में ही प्रसुत करें। इस कार्य के लिये मेंने अपने प्रविश्व प्रतिकृता हुई, कि में अपना निवन्य इंकिसर में ही प्रसुत करें। इस कार्य के लिये मेंने अपने प्रविश्व प्रतिकृता हुई, कि में अपना निवन्य इंकिसर में ही प्रसुत करें। इस कार्य के लिये मेंने अपने प्रविश्व प्राण्य की लिये। एस, वी, एस,सी,, विश्वा

मेरी के संस्कृत विभाग के आध्यक्त श्री पें० वालासहाय जी शास्त्री ने भी मेरी इच्छानुसार अन्यों के प्रस्तुत करने, से सुने हार्दिक सहयोग प्रदान किया।

इसप्रकार सन् १६२७ तक इस विषय पर प्रचर सामग्री एकत्रित की जासकी । समसे प्रथम दस सामग्री के छाधार पर प्रस्तत प्रन्थ का पड़ान प्रकरण लेखबढ़ किया गया। इस प्रकर्ण को प्रन्थ की चाबी समझना चाहिये. या प्रन्थ का हृदय । पढ़ध्वायी सुत्रों के रचनाक्रम को सुद्भता से पर्यालोचन कर, सूत्रों में कुछ प्रचेपों को पकड़ लिया गया है, प्रस्तुत प्रकरण में इन्हीं का विवेचन है। प्रतिपों के निर्णय से, पडश्यायी सूत्रों की प्राचीनता के बाधक सिद्धान्त, काई की तरह फट जाते हैं। यह प्रकरण तैयार होजाने पर प्रथम प्रकरण का लिखना प्रारम्भ किया, आधा कल्प्केप परिमाण के १६ पूण्ट से कुछ अधिक लिये जाचके थे, कि १६२= सन की अन्तिम ल्याही के प्रारम्भ में हात हुआ, अधित भारतीय प्राच्य परिषद् (ऑल इण्डिया श्रीरियण्डल कान्मेंस) का दिवार्षिक सम्मेलन इस बार लाहौर में होना निश्चित हजा है। इस सम्मेलन के महामन्त्री नियक्त हुए, श्री बाँठ क्रम्मणुख्यूस्य जी एम० ए०। सब १६२१ में जाहीर आने के थोडे ही दिन बाह डॉस्टर साहिय से मेरा परिचय होगया था. धोरे-धोरे यह परिचय बढता हो गया। इन दिनों डॉ॰ साहिष के साथ मेरी पर्याप्र घनिष्ठता थी. में उनके सहयोग में लेखन का एक अच्छा कार्य कर चका था। मैंने उत्तरी मिलकर अपनी इच्छा प्रकट की, कि परिषद के आगामी सम्मेलन में सांवय विषय का एक निवन्ध में भी प्रस्त करना चाहता हं। एक दिन निश्चित समय देकर डॉक्टर साहब ने सांख्य के वत विवादमस्त विषयों पर मेरे साथ खुलकर संभावण किया, और वन विचारों से प्रभावित होकर उन्होंने मुम्मे सामह अनुमति दी, कि उक्त विषय पर मैं एक निबन्ध सम्मेलन से अवस्य भरतत करू'।

इस प्रम्य का लेखन वहीं कक गया, और में निवन्धकी वयारी में लग गया। हिंगी से बह श्रीक्र ही त्यार कर लिया रायर। मैं दो ही भाषा जातवा हूं, संस्कृत और हिन्दी । इस निवन्धको संस्कृत में प्रस्तुत किया जासकता था, पर मेरी कुछ पेसी भाषना रही, कि साख्यविष्मिक विष्याों को में जिन विद्वानों के सम्मुख जपिया उपस्थित करना चाहता हूं, कहाचिय सम्भृत में होने के कारण वे इनको विचारों को दिए से जांच सकते हैं। सौभाग्य से, भारत के मुद्दीन्य विद्वानों के सम्मुख अपने विचारों को उपस्थित कर सकते का यह बहुत अच्छा अवसर था। दो वर्ष के अनन्तर तीन चार दिन के लिये यही एक ऐसा अवसर आता है, जब भारत के शिरोमिण विद्वाने एक वित्रान होते हैं, और गम्भीर तथा विवादारपद विषयों पर विवेचना करते हैं। इस सुयोग को में हाथ से जाने देना नहीं चाहता था, मैं समकता था, कि इन विचारों के, विद्वानों के सम्मुख आतेपर जो अतुकृत वा प्रतिकृत प्रतिक्रिया होगी, उससे मेरे प्रस्य की पूर्णाइना में विशेष सहायता मिलेगी, इसलिये मुझे यह चिनता हुई, कि मैं अपना निवन्ध दंगिता में ही प्रस्तुत करें। इस कार्य के लिये मैंने अपने प्रियशिष्य श्री० पंत वाचस्पति एम्. ए , बी एस्सी., विश्रीण

वावस्पति को चुना। उस समय तक ये एम् ए उनीर्षं नहीं हुए थे, इस श्रेरी में पट्र है थे। यह कार्य यथासमय सम्पन्न होगया। सम्मेलन के अनसर पर निवन्य को सुनाने के लिये मेंने अपने एक अन्य शिष्य श्री गोपालकृष्ण शर्मा बी ए. लायलपुरनिवासी को वहा। उन दिनों ये लाहौर के गवर्नमेण्ट कालिज में णम् ए श्रेष्णे में पढ़ते थे, और मेरे पास अविरिक्त समय में सक्वत साहित्य तथा दर्शन का अभ्यास करते थे। उन्होंने इस कार्य को सहए स्वीकार किया, और यथासमय यह निवन्य सम्मेलन में पढ़ा गया। उस वर्ष के सम्मेलन की वियरण पुस्तक के दिवीष माग में यह सदित होचका है।

इस सम्मेलन का एक सरमरण और लिय देना चाहता हू। अखिल भारतीय प्राच्या परिपद् का यह पछ्छम सन्नेलन था, इस के अध्यक्ष ये—कलकत्तानिवासी महामहोवाध्याय भी डा॰ हरमसाद जो शास्त्री। शास्त्री जी से समय लेकर विशेष रूर से मैं उनके निवासस्थान पर जाकर मिला। उन्होंने प्रसन्नता पूर्वक मेरे विचार मुनने के लिये पर्याप्त समय दिया। हमारे वार्तालाप में कठिनता यह हुई. कि मैं इंग्लिश नहीं बोल सकता था, और उन्हें हिन्दी। बोलन में आति कछ होता था, तय हमारे विचारों का आदान प्रश्नत सक्त्व के द्वारा ही हुजा। उन्होंने मेरे विचार को बड़ी शानित और वैंथे के साथ सुना, और विवादमस्त विपर्यो पर आधुनिक विचार घारा के अनुसार लुली आलोचना की। तय यथाशम्य सक्ते में मेंने उन सम आलोचनाओं का उत्तर दिया, वह सब सुनकर शारित्री की ने जो कुत्र शब्द उस समय कहे वे आजतक मुक्ते उसी वरह याद हैं। उन्होंने कहा—'शास्त्रित्र'। अविभयकर एतत्'। अर्थात सुन्हारे विचार वहे उरावने हैं। समय हैं, आज भी अनेक विद्वानों को ये विचार दरावने लगें, पर विद्यानों के मेरा यही निवेदन हैं, कि इनकी तथ्यता की और ध्वात देना चाहिये, तय मय दर्शकत हो। यही उत्तर मेरे वस समय सहात्रहोधाध्याव जो के दिया था।

सम्मेलन के अनन्तर यहुत शोघ मुक्ते अहस्तात् लाहीर छोड़ना पहा, जिसका सकेत अभी पहले में कर क्वा हूँ। उसके बाद पूरे सोलह वर्ष तक में अपने जीवन को ऐसी स्थिति में न्ययस्थित न करसका, जहा इस अन्य को पूरा करने की अनुकूलता होसकती। जिस पृष्ठ और जिस पिक्त तक वह लाहीर सम्मेलन से पूर्व लिखा जानुका या, वहीं तक यहा रहगया। इस पीच बहुत उपल पुपल हुई। जो विचार उस समय तक लिभिवह होगये थे, ये तो उसी तरह सुरचित रहे, पर मस्तिक की निधि बहुत कुछ सरक चुकी थी। अन्तत सोलह वर्ष के अनन्तर किर लाहीर जोने का सुथीग वन गया। इस अवसरको लाने में मेरे शिष्य प० वाचस्पति एम् ए, पी एससी, विद्यावाचस्पति का भी बड़ा हाथ था। सन् १९४४ के जनवरी मास के प्रारम्भ में ही से लाहीर पहुंचा। इस समय में इसी निश्चय के साथ बहा गया था, कि सर्वप्रथम इस प्रमय की लिपिवह कर्रोगा।

इस अवसर पर मेरे लाहौर पहुँचने और इस मन्य के लिये कार्य करने के मुख्य आधार

श्री स्वामी वेदानन्दतीर्थ जी हैं। स्वामी जी आर्थसमाज के स्तम्म हैं, और भारतीय चैदिक संस्कृति के विद्वानों में खपगण्य समसे जाते हैं। इसी तरह के कुछ अन्य विद्वान् संन्यासियों और सद्गृहस्थों ने मिलकर लगभग देस वर्ष दूए, लाहौर में एक संस्था की स्थापना की, इसका नाम है—'विरज्ञानन्द वैदिक सस्थान'। श्री स्वामी वेदानन्दतीर्थ जी इस सस्था के अध्यत्त हैं। इस के सन्पूर्णन्यय का प्रवन्ध श्री स्वामी जी महाराज करते हैं। इसीसे सन्बद्ध होकर में इस अवसर पर लाहौर पहुँचा, और लगातार ढाई वर्ष के परिश्रम से इस प्रन्य को लिपिवड़ किया जासका।

सोलह वर्ष के अनन्तर खाहौर आने पर वहा छुद्र ऐसे परिवर्तन होगयें थे, जिनका प्रभान इस मन्य लेटन पर आवश्यक था। फिर भी में अपने हुछ ऐसे पुराने सेही मिनोंके सम्पर्क में आगया था, जिनका पूरा सहयोग मेरे इस कार्य के साथ रहा है। वश्विष पं० भगवश्च जी इस समय लालवन्द अनुसन्धान पुस्तकालय के अव्यक्त न थे, और इस कारण में अवकी बार उस पुस्तकालय का अव्या उपयोग न कर सका, पर पिखत जी बेस्तत अव्ययन ने मेरी पूरी सहाख्यत की, और पुस्तकों की न्यूनता थी भी प० बालासहाय जी शास्त्री के अनुपम सौहाई ने विश्वक्ता को पुस्तकां के पूर्तकालय से पूरा विश्व। में इन मित्रों का अस्ववन्त आनुएहीत हूं। श्री प० भगवश्च जी ने तो भारम्य से लेकर आज इन पिछयों के लियने वक मेरी पूरी सहायवा की है, मैं उनके इस सहयोग को कभी मूल नहीं सकता।

जिन दिनों मैं इस मन्य को लाहौर में लिल रहा या, भीयुत बॉ० लक्षणस्वरूप जी प्रम्० ए०, ने जनेक प्रकरणों तथा उनके अशोको ध्यानपूर्वक मुना, और वह स्थलोंपर उन्होंने कर के मुमाव भी दिये। मध्यकालिक भारतीय विद्वानों के विधिक्य के सम्यन्य में चोरपीय विद्वानों द्वारा दिये गये निर्चायों पर विश्रोव रूप से डॉक्टर साहच के साथ वर्षा होजावी थी, और वे सदा सम्मारलायूर्वक अपनी सम्मात देते थे, कभी उन्होंने किसी वात को टालने का वस्त नहीं किया। उनके इस सहयोग ने अपने कार्य में मुक्ते सदा प्रोसाहित किया है। मैं हृदय से उनका अस्यन्य अनुमृश्ति हूँ। यहाचित् यदि आज बॉ॰ साहच जीवित होते, तो उनकी इस प्रथ्य के प्रमाशन से अस्यन्त प्रसम्वत होती। उन्हीं दिनों सन् १९४६ के जुलाई मास में एक दिन अकस्मात् हृदयगित रुद्ध होजाने से उनका स्वर्गवास होगया।

पह्नाव विश्वविद्यालय के प्राच्य महाविद्यालय [ छोरिययटल कालिज ] में लिपि छौर भाषाविद्यान के प्राच्यापक ला॰ जगनाय जी क्षमवाल एम. ए. महोद्य ने, मध्यकालिक राजाकों के परकीए लेखों की जानकारी देने में भेरी पूरी सहायता की है, इस प्रन्य के छठे और साववें प्रकरण में मध्यकालिक उस्कीएँ लेखा का प्रसगवश जो वर्योन आया है, उन सवका पूरा विवरण क्षमवाल साह्य से ही में प्राप्त कर सका हूँ। क्षापके सरल सौभ्य व क्षावपैक स्वभाव का सुम्त पर सदा प्रभाव हुआ है। लाहौर में कई २ वयटे तक इन विषयों पर में उनसे चर्चा एसता रहा हूं, पर उन्होंने इस कार्य के लिये अपने समय के व्यय का कभी अनुमव नहीं किया। मैं उनका हृदय से अस्यन्त अनुग्रहीत हैं।

इसीप्रकार भिनों के स्तेह और उत्साह प्रदान में धीरे २ इस प्रन्य को लिखकर सन् १६५७ के जुलाई मास में समाप्त कर पृका था, लाहौर उन दिनों राजनैतिक आधारों की हवा पाकर साम्प्रदायिक अपन में यू २ करके जल रहा था। इस साम्प्रदायिक अपन ने वाद में वास्तिक भीतिक अपन का रूप धारण कर लिया। जनता में भगदड़ मची हुई थी, प्रतिदिन कहीं वम, कहीं छुरे और कहीं आग की घटना होती रहती थीं। यह कम मार्च १६५७ से लेकर लगातार चलता हो रहां, किसी व्यक्ति का जीवन उन दिनों निश्चिम्त और स्थिर न था, पर में इस प्रन्य को लाहौर रहते हुए समाप्त कर लेना चाहता था; कदाचित् लाहौर से बाहर जाकर मुन्ने इसके लिखे जाने की आशा न थी, इसलिये इन हदयविदारक, सर्वथा व्यप्त कर देनेवाले उत्पादों के बीच में भी धीर और शान्तभाव से इस प्रन्य को पूरा कर लेने में लगा रहा। किस तरह में नीला गुम्बर मं अपने घर से निकलकर राजी रोह पर, गुकदत्त भवन के समीप अपने कार्यालय में प्रतिदिन जाता और आता था, मार्ग में अनेक स्थल अस्वन्य अयावह थे, कभी भी कोई हुर्घटना होसकरी थी, पर एक आनतिक भावना मुकसे यह सब करा रही थी। इस प्रन्यके अनितम प्रकर्णोक्ती एक २ पक्ति, मेंने अपने जीवन की हथेली पर स्वकर पूरी की है। कदाब्वित उन प कियों के पढ़ने से ही पाठक इन भावनाओं तक न पहुंच सकेंगे। अन्ततः भगवान्त की द्या से १६५७ की जुलाई समाप्त होने से पहले ही में इस प्रन्य की पूरा कर सकत।

वस समय भीका गुम्बद की मस्तिद के पीछे की कोर अर्थ जिह विशास मृतवन्द विलिडह में में ही अकेना अपने परिवार के साथ टिका हुआ था, वहां अन्य जितने परिवार रहते में, सब बाहर जा चुके थे, जुलाई का महीना समाप्त हुआ, अगस्त के प्रारम्भ में ही न मालून किस अज्ञात प्रेरणा से प्रेरित हो में भी किसी तरह अपने परिवार को लेकर घर की ओर चल पड़ा और सकुराल वहां पहुंच गया। अपना विशाल पुस्तकालय और घर का सामान सब वहीं रहा। विचार था, कि लाहीर किर वापस आना ही है। यद्यपि राजनैतिक आधारों पर देश का विभाजन हो चुका था, पर लाहीर लटकन्त में था। अगस्त का दूसरा समाह प्रारम्भ होते ही जो स्थिति लाहीर की हुई, उससे प्रत्येक व्यक्ति परिचित है, वहां वायस-जाने का दिन किर न आया, आगे भी करपना करना ही व्यये हैं।

कभी श्री स्वामी. वेदानन्दतीर्थ जी वहीं थे, वे गुरुद्त भवन में रह रहे थे। कई मास .के कान्तर हात हुआ, कि वे १७ कामस्त को कुछ कन्य व्यक्तियों के साथ सैनिक लारी में वहां से ताये जासके थे। 'विरजानन्द वैदिक संस्थान' का विशाल पुस्तकालय जो लगभग डेट्ट लाख रुपये के मृत्य का था, सब वहीं रह गया, क्रनेक वैयार प्रन्यों की पाण्डुलिपियां, जिनके प्रस्तुत करने में लगभग भीस सहस्र रुपया व्यय होचुका था, सब वहीं रह गईं। भाग्य से प्रस्तुत प्रन्य की पास्डुलिपि का अन्तिम भाग, जो स्वामी जी के पास ही था, उनके कोले में आगया। वहां से स्वामी जी रुग्ण अवस्थामें अमृतसर आये, कई मास तक वहीं रुकना पड़ा। लगभग रो वर्ष तक कोई निश्चित व्यवस्था न होने के कारण संस्थान का कार्य शिथिल एहा। स्वामी नी कुछ परिस्थितियों से वाच्य हो ज्वालापुर वानप्रस्थ आश्रम में आगये, और वहीं संस्थान का कार्य प्रारम्भ किया गया।

इस पुरतक की पाण्डुलिपि लाहौर से बच आई थी, अब इसके प्रकाशन का प्रश्न था। श्री श्वामी जी ने यस करके इसका भी प्रबन्ध किया। अब से लगनग नौ महीने पूर्व इस प्रश्य का मुद्रण प्रारम्भ हुआ था। भगवान की अपार कृपा छाया में इसका मुद्रण अब पूर्ण होरहा है। इसके प्रकृत मेंने स्वयं पढ़े हैं। इसके लिये मुक्त इनने समय तक देश्ली रहना पाह है। हम के क्यार भीड़ और खाच वस्तुओं को महर्षता के कारण देश्ली-निवास सरल कार्य आजकल यहां को अपार भीड़ और खाच वस्तुओं को महर्षता के कारण देश्ली-निवास सरल कार्य आजकल यहां को अपार भीड़ और खाच वस्तुओं को महर्षता के कारण देश अपिया विवास सरल कार्य आजकल यहां को अपार भीड़ और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यपालिसह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], भारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यपालिसह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], भारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यपालिसह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], भारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यपालिसह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], भारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यपालिस ह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], भारत सरकार की किया, यहां रहते हुए सैने प्रतित्व वालयी का में अर्थिक मान्यां कर है जिल्ले सरसाई है। एसतक के मुद्रण में इस सहयोग का में अर्थिक मून्यांकन करता है।

पुस्तक के मुद्रण काल में व्यक्त स्थलों पर सम्वेह होने पर मुक्ते कई पुस्तकों को देग्यते की व्यावर्यकता पढ़ती रही है। देहली में कोई भी सार्यजनिक पुस्तकालय नहीं है। जो कुछ है, की व्यावर्यकता पढ़ती रही है। देहली में कोई भी सार्यजनिक पुस्तकों लेने में मुक्ते व्यक्ति सुविध्य एक ही पुस्तकालय, देहली विश्वविधालय का है। वहां से पुस्तकों लोग में मुक्ते व्यक्ति प्राप्त एम् ए, नहीं होसकती थी। परन्तु इस दिशा में भेरी समीपसम्बन्धिनी श्रीमती निर्मेला शेरजंग एम् ए, नहीं होसकती थी। परन्तु इस दिशा में भेरी समीपसम्बन्धिनी श्रीमती निर्मेला को हान्द्रप्रथ्य सन्द्र्ण किंतिज में ही, टी., एल्एल्, बी. ने मुक्ते बहुत सहावात ही है, वे आवक्त इन्द्रप्रथ्य सन्द्र्ण किंतिज में हान कीर मनोविद्यान की प्राप्त विधालक कें होता, और यह भी संभव था, कि पुस्तक में के न मितने पर निरिचत ही मुक्ते अधिक कह होता, और यह भी संभव था, कि पुस्तक में कुछ स्थल अग्रुद्ध छप जाते, तथा कई आवस्यक व्यंश छपने से रहजाते।

सुरण कालमें एक और श्राव्यक बात हुई है, जिबने फॉर्मे छपने जाते थे, उनकी एक एक सुरण कालमें एक और श्राव्यक बात हुई है, जिबने फॉर्मे छपने जाते थे, उनकी एक एक प्रति मैं ध्यपने छुछ मित्रों को भेजाता रहा हूँ। उनमें तीन महानुभागों का नाम विशेष उन्लेखनीय है—१—श्री पंठ सुधिष्ठिर जी मीमांसक, २—श्री पंठ सीताराम जी सहगल एम. ए., इन महानुमागों का मैं श्रत्यन्त श्रनुगृहीत हूं। इन्होंने प्रन्थ के स्वात्र र कई श्राव्यक सुमाव दिये हैं, मैंने उनको सादर स्वीकार किया है।

ध्यव र पर जाराने स्व अध्य हैं वासुदेवशरण जी अप्रवाल का मैं हृदय से अत्यन्त मेरे पुराने मित्र, श्रीयुत हैं। वासुदेवशरण जी अप्रविका लिखने का विशेष अनुमह किया आभारी हूं। मेरे निवेदन पर आपने इस मन्य की भूमिका लिखने का विशेष अनुमह किया है, और इसकी उपयोगिता पर प्रकाश ढालकर इसके महत्रव को बढ़ाने में मुफ्ते हार्दिक सहयोग विकार है।

काशीवासी श्रीगुत टॉ॰ सद्गलदेवजी शास्त्री के दर्शन, चिरकाल के ज्ञनन्तर क्रभी पिछले दिनों गुरुकुल माझ्डीनी सुवर्णजयन्ती के ज्ञवसर परहुए। ज्ञाप मेरे छात्रावस्था के सुहृद् हैं। ज्ञारने गुरुकुत में समय निकाल कर इस प्रन्थ के बहुत अधिक भागों को ध्यान से सुना, मेरी इन्हा पर उन्होंने प्रन्थ के सम्बन्ध में प्राक्ष्तक्षण स्व सुन प्रशस्त शब्द लिए भेजे हैं, जो भूमिका के ज्ञनन्तर मुद्रित हैं। में इस सहयोग के लिये ज्ञापका ज्ञस्यन्त ज्ञागृहीत हूं।

यह मन्ध देहती के साथेदेशिक मे स में मुद्रित हुआ है, भेस के अध्यक्त पं० झानचन्द्रभी भी, ए तथा भेस के अन्य सब क्रमंचारियों का मैं बहुत आभारी हूं। विशेष वाधाओं के अतिरिक्त सब ही ज्यक्तियों ने सायधानतापूर्वक इस कार्य में सहयोग दिया है। अब यह मन्ध मुहित होकर विद्वार पाठकों भी सेवा में प्रस्तत हैं। इसकी उपयोगिता की जांच पाठक स्वयं करें।

यह प्रस्य आठ प्रश्राओं में पूरा हुआ है, नीयां प्रश्रास 'उपसंहार' नामफ और जिल्लने का विचार था। परन्तु उस समय लाहौर छोड़ देने के कारण यह न जिल्ला जासका, और अब जरही उसके किये जाने की आशा भी नहीं है। उस प्रकरण में मध्यकाल के उन आचारों का तिथिकम निश्चय करने का विचार था, जिनका सम्बन्ध प्रस्तुत प्रस्थ में वर्णित विचयों से है।

सांस्यिषयक वहिरगपरीत्तारमक प्रस्तुत प्रत्य, मृत्तसांस्यप्रत्य की भूभिनामात्र है। सांस्य के मृत सिद्धान्तें वा विवेचनात्मक प्रत्य, 'सांस्यसिद्धान्त' नामक तिया जारहा है कापे से व्यथिक माग तिपिबद किया जाचुका है।' भगवान् की दया एवं निद्धानों के सहयोग से शीघ ही उसके भी प्रकाशित कराने का यस्त किया जायगा।

१६. याराखम्या लेन, नई दिल्ली । सौर १४ अपेष्ठ, रविवार, सं०२००७ विक्रमी । विनीत— उद्यवीर शास्त्री विषयानुक्रमारीका

|                                                                                | वृष्ठ          | श्रहिबुँ ध्न्यसंहिता में किपल                 | રેઇ   |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------|-------|
| विषय                                                                           | યુષ્ટ<br>ર     | श्चन्य कपिल                                   | ąχ    |
| भूमिका ।                                                                       | Ę              | प्रल्हाद पुत्र, श्रमुर कपिल                   | ३्८   |
| प्राक्तकथन                                                                     | 3              | भ्रमस्मृतिकार कपिल                            | 3.5   |
| लेखक का निवयेदन                                                                | 38             |                                               | 3,5   |
| विषयानुक्रमणिका<br>संशोधन                                                      | २७             | चपपुराणकार कपिल                               | 38.   |
| प्रत्य संकेत-विवरण                                                             | २७             | विश्वामित्र पुत्र किपल                        |       |
| सहायक प्रत्य-सूची                                                              | · २८           | कपिल का काल                                   | 38    |
| प्रथम प्रकरण                                                                   |                | कालीपद भट्टाचार्य का मत ध्रीर उसका            | પ્રવ  |
| महिं किपल                                                                      |                | विवेधन                                        | 88    |
| महाप कायल                                                                      | ाचार १         | कपिल की जनमभूमि                               | 87    |
| कपिल के सम्बन्ध में कुछ आधुनिक वि<br>क्या सांख्यप्रयोता कविल दो थे ?           | ٠<br>٦         | बिन्दुसर [ब्रह्मसर ] श्रीर सात निदया          |       |
| वितंग का सद्धत पाठ संदिग्ध है                                                  | Ę              | बिन्दुसर का वास्तविक स्वरूप                   | X.    |
| चलकार कविल                                                                     | 8              | विन्दुसर का चेत्रफल                           | χą    |
| शीयद्वारायत में विद्या श्रयतार कानण                                            | 2              | विश्वलिया वाचाचा                              | . Ł\$ |
| क्यांक्रमध्योता एक ही कापल                                                     | Ę              | क्रांत्रज्ञ हो उत्पासस्थान । सर्रपाः प्रभाग   | ī     |
| वही अश्वित अवतार कपिल है<br>एक तीनों हपों में विश्वित कपिल एक                  | _              | ज्या <b>श्रम</b>                              | રષ્ટ  |
|                                                                                |                | सरस्वती का स्रोत तथा तत्सम्बन्धी सन्द         | 1     |
|                                                                                |                | • 40                                          | ¥     |
| करिल के सम्बन्ध न राजरा नाय है।<br>प्रस्तुत प्रसंग में राष्ट्रराचार्य की एक मे | Retai          | सरस्वती के विनाश का शतपथ भाक्षण न             |       |
| भूल                                                                            |                | चत्तेस                                        | KΞ    |
| कपिल के सम्बन्ध में वाचस्पति वि                                                | मेश्र के       | सरस्वती श्रीर रॉ लिन्सन्                      | ξe    |
| चिवार                                                                          | ÷ 3            | <sup>६</sup> हपद्वती, घगगर हपद्वती नहीं       | ६१    |
| क्रिक्स तेतिहासिक व्यक्ति नहीं                                                 | ્રે ર          | <sup>१</sup> हपद्वती, गंगा है                 | ६३    |
| फिपल की ऐतिहासिकता पर पं० गो                                                   | पानाव          | स्पद्वती, गंगा वा नाम होने में प्रमाण         | ६४    |
| कतिराज का मत                                                                   |                | <sup>(२</sup> <sub>वद्या</sub> वर्त्त की सीमा | ६७    |
| श्रीयुत कविराज के मत का श्रसामख                                                | स्य न          | थे ब्रह्मावर्त्त भी सीमापर, कर्दम का[सरस्वर   | री    |
| किट्टेट का विवचन                                                               | -              | <sup>६</sup> नटवर्त्ती ] श्राश्रम             | Ę۳    |
| प्रसन्त्रपाप्त निर्माण्यित और निम                                              | <b>ल्किय</b> ् | द्वितीय प्रकरण                                |       |
| तहाँ का ऋर्थ-विवेचन                                                            |                | क पिल-प्रसीत पष्टितन्त्र                      |       |
| कपिल की अनैतिहासिक-कल्पना                                                      | का             |                                               | ဖစ    |
| सम्भावित आघार                                                                  |                | ३३ उ रत्तदप्राचीन सांख्यप्रन्थ                |       |

| विषय                                                           | व्रद्ध   | विषय                                       | गच्छ         |
|----------------------------------------------------------------|----------|--------------------------------------------|--------------|
| परुष्यायी की श्राजीकी नता के तीन श्राधार                       | ७१       | में है '                                   | ११५          |
| दरीनकार कपिल                                                   | 42       | वहध्यायी के सूत्र कारिकारूप है             | 562          |
| कृपितारचित प्रन्य पष्टितन्त्र, जैन साहिर                       | य        | सात्यसूत्री की रचना का स्राधार, कारि       | Fī           |
| के छाधार पर                                                    | હર       | नहीं हैं                                   | ११८          |
| पाद्धारात्र सन्त्रदाय थी आहि बुंध्न्यस्रति                     | 81       | क्या सारयसप्तित की अन्तिम कारि             | বা           |
| फे श्राधार पर                                                  | XU       | इंश्यरकृष्ण की रचना नहीं है ? भी र्च       |              |
| वैद्यान्तसूत्र भाष्यकारों के श्राधार पर                        | ७६       | सीतनी का मत और उसका विवेचन                 | ११⊏          |
| सारय-व्यारयानाची के काधार पर                                   | ৩৩       | श्रीयुत सोयनी के मत का वर्गीकरण            | १२०          |
| व्रव्यस्त्रकार व्यास के आधार पर                                | ७७       | श्रीयुत सीवनी के भत का विवेचन              | १२०          |
| पद्मशित क श्राधार पर                                           | હદ       | अस्तिम वारिकाओं की अधिप्त मानने            | वेर          |
| ईश्यरकृष्ण भी प्रत्रक्ष साची मे आधार प                         | ( =•     | विल्सनवे गतका खाधार, और उस                 | या           |
| क्या पंद्रतन्त्र का कर्त्ता पद्ध्विशिख है १                    | 52       | विवेचन                                     | १२१          |
| 'पष्टितन्त्र मध्य है                                           | 58       | व्यन्तिम कारिकाश्ची के प्रश्चिष्त न होने   | पा           |
| क्या पष्टिसन्त्रका कक्षी वार्षगस्य था ?                        | ΕŞ       | एक श्रीर यारण                              | १०४          |
| इस प्रसग म प्रो० हिरियन्ना था विक                              | बार,     | सादयसाति के क्रिये लोकमान्य तिलक           | zi <b>ci</b> |
| तथा उसमा विवेचन                                                | =0       | एक आर्था की करवना                          | १२४          |
| व्यास मा 'शास्त्रानुशासनम्' पद                                 | चौर      | न्सना विवेचन                               | १२४          |
| उसका ऋथे                                                       | 58       | तिलक करियत धार्या का शासीय नियेष           | वन १२६       |
| मूत चाचार्यं अवया शास्त्र के नाम                               | पर,      | तिलकोपश आर्याके लिये, शा॰ हरदस्            | 1            |
| अन्य रचना का उल्लेख                                            | દર       | शर्मा की प्रवत वकालत, और उम                | का .         |
| यापगरम के सम्बन्ध में श्रम्य विश्वार                           | EA       | श्रावैश्यक विवेचन                          | \$50         |
| सांद्य में विषय विवेचन के दी मार्ग                             | १०१      | र्श युत सोवनी के व्यवशिष्ट भव का           |              |
| पत्तत कपित ही पष्टितन्त्र का कर्ती                             |          | <b>विये</b> चन                             | १३१          |
| प्रवरण प। उपसहार                                               | १०२      | षारिषात्रीं वी सरया प <b>र</b> श्रज्यास्या | मी           |
| तृतीय प्रकरण                                                   |          | शास्त्री था विचार                          | १३३          |
| पष्टितन्त्र ययमा सार्यपडध्य                                    | ायी      | श्रय्यास्यामी कं विचार का विवेचन           | १३०          |
| सारयपारिका में पश्चितन्त्र का स्वरूप                           |          | 4.5                                        | १३४          |
| साब्यकारिका में चित्रित पष्टितन्त्र                            |          | सप्तति संस्या की भाषना                     | १३६          |
| यत्तमान परुष्यार्था से मुलना                                   | ₹-1      |                                            |              |
| en renel es seculto sur la | 15331313 | कर्नो <b>१</b>                             | 931          |

|                                                                 | विष       | यानुक्रमिणका                                | - ২१               |
|-----------------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------|--------------------|
|                                                                 |           | विषय                                        | पृष्ठ              |
| विषय                                                            | पुष्ठ     | विषय<br>ज्ञीरस्वामी श्रीर सांख्यसूत्र       | १म३                |
| फलतः सुत्रों की रचना कारिकाओं के ब्याघा                         | τ         | ज्ञीन विद्वान् सिद्धर्षि श्रीर सांख्यसूत्र  | १८४                |
| पर नहीं                                                         | १४१       | वाचरपति मिश्र श्रीर सांख्यसुत्र             | १⊏४                |
| चौदहवीं सदी में सांख्यसूत्रों की रचना                           |           | गोपालवापिनी और सांख्यसूत्र                  | १८६                |
| का श्रसांगस्य                                                   | १४३       | कैयट और संख्यसूत्र                          | १८७                |
| पढण्यायी ही 'पष्टितन्त्र' है, इसमें धन                          | ःय        | पार्थसार्थिमित्र श्रीर सांख्यसूत्र          | • • १८७            |
| युक्ति                                                          | 488       | श्राचार्य श्रीकरुठ श्रीर सांख्यसुत्र        | . १८८              |
| मिन्द्रस्य श्रीर श्रहियु ध्र्यसंहिता                            | १४६       | श्राचार्य गौडपाद श्रीर सांख्यसूत्र          | १५५                |
| पवितन्त्र के साठ पदार्थी या, ऋहिंगु धन                          | य-        | हरिभद्रसूरि और सांख्यसूत्र                  | १८६                |
| संहिताप्रतिपादित साठ पदार्थों वे                                | Б         | शङ्कराचार्य श्रीर सांख्यसूत्र               | १६०                |
| माथ सामञ्जस्य                                                   | १४५       | गर्भोवनिषद् श्रौर सांख्यस्त्र               | १८१                |
| पष्टितन्त्र के दश मौलिक अधों के सम्ब                            | वन्ध      | मगवदज्ज कीय और सांख्यसूत्र                  | १६२                |
| में आचारों का मतमेड, और उर                                      | तका       | में बरवसम्बद्धसम्ब                          | १६४                |
| सामञ्जरय                                                        | ७४,१      | . व्होतकर और सांख्यसूत्र                    | १६४                |
| दश मीलिक अर्थ, २४ तत्त्वोंके प्रतिनिध                           | बहरक      | े कांत्यसमृति से प्राचीन प्रन्थों में सांप  | व्यसूत्र १६४       |
| वच्छी के विवेचन की दो दिशा                                      | 4.61      | न्यायभाष्यकार् बास्यायन चौर सांख            | यसूत्र १६४         |
| सहिता का पष्टितन्त्र, साख्यसप्तित क                             | का<br>१६१ | , वक्त उद्धरण के सम्बन्ध में श्री हरदः      | त शमा              |
| आधार नहीं                                                       | 444       | के विचार तथा उनकी आजीचन                     | स १६६              |
| संहिता के पष्टितन्त्र-सन्यन्धी वर्णनका                          | १६        | y वात्स्यायन न्यायभाष्य में अन्य सांव       | त्यसूत्र २००       |
| े खाधार                                                         | 16        | भारतकार प्रतस्त्रति श्री                    | τ                  |
| वापित पष्टितन्त्र और संहिताकार                                  |           | सांरयसूत्र                                  | २०१                |
| पष्टितन्त्र का रूप, और आधुनिक विद्व                             | 14 14     | सुश्र तसहिता श्रीर सांख्यसूत्र              | २०४                |
| चतुर्थ प्रकरण                                                   |           | श्चहित्रु ध्न्यसहिता श्रीर सांख्यसूत्र      | ₹•8                |
| वत्त <sup>र</sup> मान सांख्यसूत्रों के उड़                      | ऱ्रण      | हेवल श्रीर सांख्यसूत्र                      | ২০০                |
| एक अन्य में अन्य अन्य का चद्घृत र                               | त होना    | ग्रैड्यपनिषद श्रीर सांख्यसूत्र              | २१३                |
| एक अन्ध म अन्य अन्य पा उर्ट                                     | नहीं १    | ७४ 'पष्टितन्त्र' श्रीर 'सांख्यवृद्धाः' पदा  | से                 |
| सतका पूर्वापरवा पा                                              | •         | <b>उद्</b> घृत सांख्यस्त्र                  | <b>२१</b> ४<br>२११ |
| सूत्रों का रचनाकाल, चतुर्दश शतक                                 | Ą         | ७७ मन निर्देश                               | 711                |
| श्रसंगत है                                                      |           | पुञ्चम भकरण                                 |                    |
| सूतसंहिता की टीका और सांख्यस                                    | ×         | ्र मांख्यपडध्यायी की रच                     | <b>ग्ना</b>        |
| मल्लिनाथ श्रीर सांख्यसूत्र<br><b>यर्ध</b> मान श्रीर सांख्यसूत्र |           | १८२<br>१८२ श्रीयुत काप्पाशर्मा राशिवडेकर वि | द्यावाच-           |
| वधमान आर साख्यसूत्र                                             |           |                                             | •                  |

| विषय                                                                             | वृष्ठ           | प्रस्थित सूत्रों में चतुर्थ प्रररण              | २४६            |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------------|----------------|
| स्पति के, सौरूयसूत्रों की प्राचीनता                                              | जीर             | प्रक्तिप्त प्रकरण के थान्तिम सूत्रों की इ       | रुनरु-         |
| कपिल-प्रगीतता सम्बन्धी विचार                                                     | २२३             | स्ता                                            | २५६            |
| न्याय, वेदान्त सृत्रों में साचात् बौद्ध आ                                        | दि              | प्रक्तित प्रकर्ण के अन्तिम सूत्र की छ           | भिम            |
| मतो का खण्डन नहीं                                                                | २२७             | सत्र से श्रसंगति                                | २४५            |
| श्रीयुत अप्याशर्मा के विचारी की अमान्यत                                          | ता २२६          | इस दिशा में अनिरुद्ध का यत्न                    | ₹8₺            |
| (ामायण महाभारत छादि में बौद्ध छा                                                 |                 | व्यतिरुद्ध के मत का वियेचन                      | २५०            |
| मतों का चल्लेख                                                                   | २२१             | प्रथम तीन अध्यायों में और धोई                   | प्रक्षेप       |
| सांख्यसूत्री की प्राचीनता और कपिल                                                | की              | नहीं                                            | <b>₹</b> ¥?    |
| रचना होने में श्री सत्यव्रत सामध्रमी                                             | के              | चतुर्थ अध्याय में प्रत्तेष                      | <b>२</b> ४१    |
| विचार                                                                            | २३१             | पांचर्ये अध्याय के प्रतेष                       | 244            |
| सांख्यसूत्री के सम्बन्ध में, लोकमान्य विल                                        | ক               | पद्धमाध्याय के [२-७३] ७२ सुत्रों                | का             |
| तथा श्रीयुत येदा के विचार                                                        | 235             | विषय विवेचन                                     | <b>इ</b> ध्रुख |
| श्री पं० राजाराम, श्रौर सांख्य के प्राचीन                                        |                 | मुक्ति के स्वरूप का निरूपण                      | २६१            |
| <b>भन्य</b>                                                                      | २३३             | मुक्तिनिरूपण प्रकरण के मन्य में ३२              | सत्रो          |
| सांख्यसूत्री की अर्वाचे नता में श्रीराजा                                         | तम              | का प्रचेप                                       | ે રધર          |
| जी प्रदर्शित युक्तियां                                                           | २३३             | ये ३२ सूत्र प्रसिप्त क्यों हैं ?                | २६३            |
| उक्त युक्तियों की स्त्रमान्यता                                                   | २३४             | मुक्तिस्त्रका के बोधक सन्नी की म                | करण            |
| श्रीयुत राजाराम जीके चक्त विचारों का                                             | 1               | संगति                                           | २७६            |
| श्राधार, तथा उसका विवेचन                                                         | २३६             | चार सुत्रों का झीर प्रसेत                       | २७७            |
| सांख्यसूत्रों पर, प्रो० मैक्समूलर तथा                                            |                 | प्रकृरण का चपसंदार                              | २७६            |
| कीथ के विचार                                                                     | २३७             | पष्ठ प्रकरण                                     |                |
| पूर्वपत्त का उपसंहार                                                             | 332             |                                                 |                |
| सांख्यसूत्रों की रचना और उनमें प्रतिप्त ।<br>प्रतिर को सममने के लिये, प्रारम्भिक | वश २३६          | सांख्यसूत्रों के व्याख्याकार                    |                |
| त्रपा का समका कालय, प्राराज्यक<br>विषयोपक्रम                                     | m3              | पद्भविशास श्रादि के व्याख्यामध्य                | रे≒०           |
| १६वें सूत्र के अनन्तर एक लम्बा प्रत्तेप                                          | <b>રફે</b> દ    | श्रामिरुद्धवृत्ति।                              | २८२            |
| प्रविष्त सुत्रों में प्रथम प्रकर्ण                                               | રફક<br>રફક      |                                                 |                |
| प्रसिप्त सुत्रों में दूसरा प्रकरण                                                | ∼કર<br>રેષ્ઠર   |                                                 | र्द्           |
| इन सूत्रों के प्रचेप-काल का अनुमान                                               | 'દર<br>રેષ્ઠષ્ઠ |                                                 |                |
| प्रसिप्त सुत्री में तीसरा प्रकर्ण                                                | રેક્ષ્ટ         | गरूप न पालरान उदासान का वि<br>स्रोर उसका विवेचन | चार,<br>२८६    |
|                                                                                  |                 |                                                 | 7-9            |

|                                                  | विषया                    | <b>नुक्रम</b> श्चिका                                                   | `२३          |
|--------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------|
| विषये<br>इस सम्बन्ध में डा॰ रिचर्ड गॉर्वे का विष | ष्टुष्ठ<br>सर,           | महादेव और डा॰ रिचर्ड गार्चे<br>महादेव, विज्ञानभिन्न की खपेना           | ३१३          |
| तथा उसका विवेचन                                  | ₹ <b>5</b> 0             | प्राचीन है                                                             | 383          |
| टॉ॰ रिचर्ड गाउँ के विचार, तथा ऋनि                | रुद्ध                    | मकरण का उपसंहार                                                        | 325          |
| के काल का अनिश्चय                                | 346                      | तत्त्वसमास सूत्रों के न्याख्याव                                        |              |
| डा॰ रिचर्ड गार्चे के विचारों की निरा             | धा-                      |                                                                        |              |
| <b>रता</b>                                       | २६०                      | सांख्यपर कुछ स्थतन्त्र निबन्ध                                          | 380          |
| अनिरद्ध के पर-प्रवीक विज्ञानभिन्तु               | ন্ত                      | वस्त्रसमासस्त्र-व्याख्या, सांख्यतत्त्व-                                |              |
| काल                                              | २६३                      | विवेचन                                                                 | 392          |
| विज्ञानभित्तु-काल के सम्बन्ध में P़              |                          | सांख्यतत्त्वविचेचन                                                     | 388          |
| गोडे महोदयके विचार                               | ,<br>२६३                 | विमानन्द का काल                                                        | 388          |
| गोडे महोदय के विचारों का विवेचन                  | <b>રદય</b><br><b>રદય</b> | वस्यसमास सूत्रों पर मायागरीश की                                        |              |
| षासम्बद्धीय निर्मयमत्र के सन्बन्ध में इ          |                          | च्यास्या तस्वयाथाधर्यदीपन                                              | इध्य         |
| शहर                                              |                          | सावागगोश की न्याख्या का श्राधार                                        | રૂરષ્ટ       |
| विद्यानिमञ्जू के काल का निर्णायक, सः             | 250                      | बरवयायाध्येदीयन और कसदीविका                                            |              |
| नन्द यति का काल                                  |                          | की परस्पर समानवा                                                       | ३२४          |
| सदानन्द यति के घन्ध में विज्ञानभिन्त             | 335                      | इन दोनों का एक प्राचीन स्रोत ही, हो                                    |              |
| वस्तिय                                           | \$∘\$<br>41              | की समानता का कारण है                                                   | ३२६          |
| विशानभिन्न का निरिचत कालं                        | ३०२<br>३०२               | सर्वोपनारिणी टीका                                                      | ३२७          |
| श्रातिरुद्ध के काल पर विचार                      | 3.8                      | सर्वीपकारिको टीका और महादेव वेदान्त                                    |              |
| अनिरुद्धपृत्ति में घाचस्पति काश्रासुकर           |                          | सांस्यसूत्रविषरण                                                       | इरध          |
| तथा हा॰ रिचर्ड गांवें ः                          | 308<br>~                 | वस्यसमासस्त्रवृत्ति-क्रमदीपिका                                         | ३२३          |
| पाचस्पति और अनिरुद्ध के लेखों की, ग              |                          | इस न्याख्या भी प्राचीनता के आधार                                       | 27E          |
| निर्दिष्ट समानता, वनके पौर्वापयं की निश्च        |                          | कमदीपिका का संभावित काल<br>इसके कर्नशेषिका नाम का विवेचन               | ३३२<br>३३२   |
| थक नहीं                                          | <br>રુ•⊑                 | इसक कनद्वापका नाग का विश्वपन<br>काविलस्त्रविवर्ग अथवा काविलस्त्रवृत्ति |              |
| विज्ञानभित्त से पर्योप्त प्राचीन अनिरुद्ध        | 305                      | कारिलस्त्राययर्था अथवा कारिलस्त्रशा<br>पञ्चशिख व्याख्या                | ' २२४<br>३३४ |
| श्रनिरुद्ध के इस काल निर्णय में अन               | -                        | नक्ताराख व्याख्या                                                      | 444          |
| युक्ति                                           | 305                      | ' सप्तम प्रकरण                                                         |              |
| उद्धर्णों के आधार पर                             | 322                      | सांख्यसप्तति के व्याख्याकार                                            |              |
| महादेव वेदान्ती                                  |                          | सांख्यसप्तति की पांच प्राचीन व्याख्या                                  | ३३=          |
| महादेव येदान्ती और अनिरुद्धवृधि                  | ११३                      | पांच ध्याख्याश्रों के नाम                                              | ३३=          |
|                                                  |                          |                                                                        |              |

| वाचस्पति मिथ                                                 | सम्मन्ध में थी गुलेश महोदय का मत           |             |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------|
| तस्वकौमुदी का रघनाकाल ३३६                                    | श्री गुलेरी महोदय के मत का असामशस्य        | १६५         |
| 1141011                                                      | कामसूत्र टीवाकार 'शङ्करार्य' है, यह उल्लेख |             |
| बस्सर' पद के सम्बन्ध में डा॰ गंगानाथ<br>का महोदयके विचार ३४१ |                                            | ६६ः         |
|                                                              | सांख्य-टीकानार 'शदू धर्य' श्रीर श्री गोपी- |             |
| का महोदय के विचार में असामखस्य ३४२                           |                                            | ĘĘ          |
| राजा देवपाल के लिये नृग पद का प्रयोग ू ३४२                   | शीयुत कविराज जी के गत का स्रसा-            | •           |
| 'बत्सर' पद का 'विक्रम संवत्' अर्थही                          | •                                          | Į (c        |
| समब्जस है ३४३                                                |                                            |             |
| 'बरसर' पद का अर्थं 'विक्स संवत्' नहीं,                       | सांटय-टोका जयमद्गला का काल, खोर            | {v}         |
| ऋषि तु 'शक संवत्' हैं, श्रीयुत दिनेश                         |                                            | ्यः<br>१७१  |
| .चन्द्र भट्टाचार्य का मत ६४४                                 | 1141 111 119111                            | iai         |
| श्रीयुत दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य के मत की                      | क्या कामन्दकीय नीविसार, श्रीर वास्त्या-    |             |
| समीचा खौर उसकी निराधारता ३४७                                 | यन कामसूत्र की जयमङ्गला नामक टीव           |             |
| 'वस्सर' पर के विक्रमान्द छर्थ में हा० कीथ,                   |                                            | 32)         |
| हा० बुड्ज, डॉ॰ गंगानाथ मा चादिकी                             | इन टीकाओं की पुष्पिकाओं में प्रन्थकार      |             |
| संमति ३११                                                    | ,,                                         | <b>ই</b> ড8 |
| विन्ध्येश्वरीप्रसाद द्विवेदी का मत और                        | कामसूत्र की टीका अयमङ्गला का एकत्रीकरण व   | {७१         |
| उसका विवेचन ३४७                                              | कामस्त्र टीका जयमङ्गला की पुष्पिकात्रों    |             |
| वाचरपति के एकादशशतकवर्तान होने में                           | में शङ्करार्थे का नाम                      | <b>\</b> ={ |
| भ्रन्य ऐतिहासिक प्रमाण ३४६                                   | कामसूत्रदीका का नामकरण                     | <b>3</b> =5 |
| जयमंगला टीका                                                 | कामसूत्र-टीकाकार के नाम के सम्यन्ध में     |             |
| टीकाकार और गोपीनाथ कविराज ३६०                                | _                                          | 3=          |
| टीका का रचनाकाल ३६०                                          | सांख्यसप्तति टीका जयमङ्गला का कर्चा        |             |
| जयमंगला, सांख्यसत्त्यकी मुदी से प्राचीनं ३६१                 |                                            | 3=:         |
| जयमगता टीका के रचियता का नाम ३६६                             | युक्तिदीपिका टीका                          |             |
| टीका की ऋन्तिम पुष्पिका ३६१                                  | अयमङ्गला में माठरवृत्ति :                  | ą⊏s         |
| कामन्दकीय नीतिसार की टीका जयसंगला                            | जयमङ्गला में युक्तिदीपिका                  | <b>}</b> =' |
| कारचियता शंकरार्य है, शंकर नहीं ६६                           | 🗴 जयमङ्गला में माठरके ऋर्य का उल्लेख 💢 ६   | ٤٤          |
| कामन्दकीय नीतिसार श्रौर चात्स्यायन                           |                                            | 38          |
| - फामसूत्र की जयमंगला नामक टीकाओं के                         | -                                          | ₹€          |
| र्पियता. क्या श्रीयज्ञ व्यक्ति हैं १ इस                      | यक्तिदीपिकाकार राजा                        | 323         |

४२४

४२६

K5@

चालवेरूनी के ग्रन्थ के आधार पर, माठरवृत्ति

का निर्देश, तथा उनका विवेचन

श्रोकवार्त्तिक के आधार पर मेदनिईश, तथा

प्रसका विवेचन

और चीनी अनुवाद की असमानताओं

295

४६४

ईश्वरकृष्ण के काल का विवेचन

दय के विचार

सत का निष्कर्ष

ह्या वकाकुछ के मत पर श्री चैल्वलकर महो-

**हा** तकामुस् श्रीर डा॰ वैस्वतकर के दक्त

हा० तकाकुसु का मत

| नमलशील के श्राधार पर भेदनिर्देश, तथा             |            | बोढु श्रादि सांरयाचार्य, ६-१⊏                            | 85%          |
|--------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------|--------------|
| चसका विवेचन ४                                    |            | पुलस्य श्रादि सांख्याचार्य, १६२४                         | 856          |
| गठरपृत्ति और चीनी अनुवाद की स्राधर्य-            |            | जैगीपन्य त्रादि सांख्याचार्य, २६-३२                      | જુદ્વ        |
|                                                  |            | <b>जैगीपन्य</b>                                          | 880          |
| अलबेरूनी, कमलशील और गुण्रस्न के                  |            | देवल                                                     | 858          |
|                                                  | Ę=         | हारीत सांख्याचार्य                                       | KoY          |
|                                                  | ج-<br>32   | चलक                                                      | Yo S         |
|                                                  | 45         | वाषेगएय चादि सांख्याचार्य                                | 208          |
| 113111 1 111 11011                               | ডই         | षापैगण्य                                                 | You          |
| - 1 (1 (1 )                                      |            | चार्पगरय की सांख्यान्तर्गत, एक विशेष                     |              |
| अप्टम् प्रक्रण                                   |            | विचारधारा                                                | Yo:          |
| श्रैन्य प्राचीन सांख्याचार्य                     |            | पतळ्ळाल                                                  | 765          |
|                                                  | 86         | पतब्जलि के सम्बन्ध में भोज और भर्त ह                     |              |
|                                                  | <b>ওত</b>  | के विचार                                                 | ે હૃ ૄર      |
| सांख्याचार्ये ऋासुरि, क्या शतपथवर्णित            |            | भर्गुहरिका अपना मत                                       | 28           |
|                                                  | ጸወጀ        | योगसूत्रकार और ज्याकरणभाष्यकार                           | « <b>5</b> c |
|                                                  | ४७६        | यागसुत्रकार आर व्याकर्णमाण्यकार<br>पत्तर्वजिति भिन्न हैं | 787          |
| श्रासुरि मत की, सांख्यसूत्र तथा सांख्य-          |            |                                                          |              |
|                                                  | 800        | परमार्थसारकर्त्ता पतव्जलि पर, सूर्यनारायग                | १            |
| Mark and a true at an all                        | 8,20       | रामा शुक्त का मत                                         |              |
| महाभारत के संवाद, निद्धान्त की दृष्टि से,        |            | सांख्याचार्ये पवञ्जित                                    | 788          |
| माज्यस्त्रीं के साथ समानता रखते हैं              |            | सांख्याचार्य पदन्जित के उद्धृत सन्दर्भ                   | ४२०          |
|                                                  | ಶಾ         | सांख्याचार्य पतकत्रति, योगसूत्रकार                       |              |
| पद्मशिख सन्दर्भी का समह                          | 808        | _                                                        | 220          |
| कुछ समावित पद्धशिख-सन्दर्भ                       | ४८२        | नामसान्य भ्रान्ति का कारग्य<br>पौरिक                     | ४२           |
| महाभारत के संवादों में, पश्चशिख के उत्त          |            | 404                                                      | ४२           |
| मतों का सामज्ञ स्थ                               | 8=8        | भारक भव आर् गुणरत्नसूर                                   | ¥3           |
| ই লনক খন্দ্ৰল ও                                  | <b>E</b> 4 | 'पौरिक' नाम, तथा उसका काल<br>पद्धाधिकरण                  | धरः<br>धरः   |
|                                                  | 3⊏६        | पश्चाधिकरण तान्त्रिक                                     | 27           |
| सवाद में निर्देष्ट सिद्धान्त, साख्यम्त्रों ह     |            | transferration of General                                | ४२५          |
| व्यक्तक्य है                                     | 828        | कौरिडन्य धौर मूक                                         | 750          |
| सारयसूत्र श्रीर क्रिके रेज में 'श्रन्धांगु'      |            | The second rate                                          | 75           |
| रधानत का र्युमाव<br>५ याज्ञुबल्क्य और द वरातिजनक | 348        | उपसंहार                                                  | अरू<br>अरू   |
| संवाद में निर्दिष्ट मिद्धान्तों के आधार,         | 888        | रुद्रिल विन्ध्यवासी                                      | 225          |
| सांख्यसूत्र                                      | 852        | -C-26                                                    | 225          |
| क्या यही साल्याचार्य याज्ञवल्क्य, शतप            | थ          | [ विस्मृत ] सांख्याचार्य माधव                            | 433          |
| का रचयिता था ?                                   | 98         |                                                          |              |

कही २ हरिटोच अथवा छपते समय मात्रा आदि के ट्रन जाने से पाठ अन्यथा हो। पे हैं. इसप्रकार के पाठों को पाठक स्वयं ठीक कर सकते हैं। युट्ट १०४ मे १४८ तक वियम संख्या के वृच्छें पर प्रकरण का नाम श्रशुद्ध छवा है, पाठक 'कपिलप्रणीत पष्टितन्त्र' के स्थान पर 'पष्टितन्त्र

| श्रयंवा सार | यषद्वध्यायी' पद । | इसके श्रांतरिक               |                            |
|-------------|-------------------|------------------------------|----------------------------|
| go          | पं•               | के स्थान पर                  | पहें <del>'</del>          |
| २ [छावः     | <b>লে</b> ] ২     | एरिटक्किन्स्टी               | <b>ए</b> विटिम्बरी         |
| ३ ∫য়ৰ      | न्थ] ३१           | इस्डिन                       | इंग्डियन                   |
| E8 _        | 3,                | साख्यचार्यो                  | सांख्याचार्यो              |
| 4.6         | 39                | +                            | <b>?</b>                   |
| १२८         | Ę                 | हर यन                        | <b>हरद</b> त               |
| १३६         | २०                | चनु <b>वाद</b>               | अनुवाद                     |
| <b>१</b> 50 | <b>१</b> २-१३     | जिसका अपर नाम सायण           | जो सायए। का व्येष्ठ भ्राता |
| 8=0         | <b>१</b> ४-१६     | के नाम से भी                 | का बड़ा भाई                |
| २३६         | w                 | श्राचेय                      | प्रज्ञेप                   |
| २६१         | 99                | बौद्ध मन्य                   | जैन प्रन्थ                 |
| 320         | =                 | मानते                        | मानने                      |
| ■火≒         | 34                | शाङ्ग <sup>°</sup> घर संहिता | शाङ्ग धर पद्धति            |
| ३६⊏         | =                 | कामन्दकीम                    | कामन्दकीय                  |
| प्रशृष्ट    | 8.5               | सास्पनार्थ                   | सांख्याचार्य               |

#### श्रन्थसंकेत-विवरण

I H Q=इरिडयन हिस्टॉरिकल क्यार्टर्ली कात्याव औ० = कात्यायन श्रीतसम काम । नी == कामन्द्रकीय नीविसार कौषीव मार्=कौषीतकि माहाख छा० ≂हान्टोग्य उपनिषद JASB=अर्नेल आॅफ एशियाटिक सोसायटी संशास

J. O.R = जर्नेल ऑफ श्रोरियण्टल रिसर्घ सोसायटी

J R A S = जनेल आँफ रॉयल एशियाटिक त० स० स०≔तत्त्वसमास सूत्र तैत्ति । मा०=तैत्तिरीय माहास तै० सं०=वैचिरीय संहिता पा० यो० सू० = पतस्त्रल योगसूत्र पात् यो । स । व्या । भा ः पात्रकाल योग-सूत्र ज्यासभाष्य

प्र० चन्द्रो० = प्रमोधचन्द्रोहय साहक Bibl Ind = बिब्लिओथिका इण्डिका वर स॰ शो॰ भार = ब्रह्मसत्र शास्त्राभारय मन् ≈ मनस्मति म० भा०= महाभारत यु० दी० = यक्तिकी पिका रामा॰ = रामायरा खाटचा० औ० = लाटचायन श्रीतसत्र वा० रा॰ = वास्मीकि रामागर श्**० त्रा०** } =शतपथ त्राह्मम् श्रो॰ बा॰ = श्रोकवात्तिक सां॰ का०= सांख्यकारिका सां॰ स्०≂सांख्यपहध्यायी सञ् Z.D. M. G = नाटनश्चिषट डायश मार्गनला-ग्टेम गेसंलश पट

### सहायक ग्रन्थ सूची

एन्शन्ट उथॉवकी ऑफ इंग्डिया [फर्नियम ] अधर्मेवट परिशिष्ट एन्शन्ट संस्कृत लिटेचर चार नही विका णशियाटिक रिसर्चेज िमेन्टिनरी रिज्य श्रॉफ श्रद्ध तहहासिटि हि एशियाटिक सीसायटी बगाल ी श्राचित्रतयनि श्रानुयोगद्वारस्त्र जिन प्रन्थी रोजरेग जाराताक श्रवराको [ योज्ञवल्क्यस्मृति टीका ] क्रम संपत्तिपद कर्णकगोमि न्याख्या [ प्रमाणवासिक ] अपोह प्रकरण [ धीमत्तर, बौद्ध प्रस्थ ] कल्पस्य जिन मन्यी श्रभयदेव सरि व्याख्या । सन्मति सर्क । श्राधिकाल श्रिटनामणि षल्पसूत्र ( भद्रबाह् ] श्रामा कोच काठक सहिता कात्यायन वार्त्तिक अलबेहती का भारत [ इव्हिका ] कात्यायन श्रीतसत्र चप्रसहसी ∫ जैनमन्थ ी कामन्दर्कीय नीतिसार ष्प्रशुष्यायी [पाणिनि ] च्चहिब्<sup>\*</sup>धन्यसहिता काग्यादशे प्रॉन युत्रॉन च्वाग्ज् ट्रैवरुज् इन् इल्डिया, किरगायली ध्यापस्तम्ब श्र तस्त्र **कृत्यक**ल्पतरु श्राप्तमीमासालकति [ जेनवन्थ ] कृष्णचरित [ समुद्रगुप्त ] केशव कल्पद्र म श्रापीतकमणी [ऋगोद] कैटालॉगस कैटालॉगरम प्रश्तिश अनुवाद व्यामभाष्य, वालस्पत्य न इरिडयन एरिटक्वेरी कैलास मातसरोबर इरिडयन फिलॉसफी [राधाकृच्यान्] कीरलीय त्र्यर्थशास्त्र इरिक्रयन लॉजिक कौधीतकि ब्राह्मण इण्डियन लॉक्षित्र एएड ऍटामिक्स क्रमदोपिका इण्डियन दिस्टॉारकल क्वार्टर्ली कानोलॉजी ऑफ इस्डियन खायख (ए सप्तिमेंन्ट **ई**शोपनिष्दु ट मिस ईपज कॉनोलॉजी ऑफ इशिड्या ) अप्रमितिभवप्रपद्भवा वथा जिन प्रन्य ] भ्व'ह कॉपर प्लेट ष्ठपाद्चात [ माल्यमार, ऐँक ई हॉल ] गणकारिका ऋगोद गणरत्नमहोदधि त्राग्रेयभाष्य विद्वतमाधव न गरुड़ पुराग् श्चावीदक इधिहवा गर्मोपिन्धद र किटिकल स्टडी चाॅत्र साख्य सिस्टम गीता में ईश्वरवाद

गीतारहस्य गोपालवापिनी सपविषद गौडपार भाष्य (सांख्यसप्रति) गौतम न्याय सूत्रज् (गंगानाय का, पूना श्रोरिः यरटल सीरीज . नं॰ ४६) चक्रपाणिटीका (चरक संहिता) चन्द्रिका (सांख्यसप्तति व्याख्या) चरक संहिता छान्द्रीग्य उपनिषद जयमंगला (कामन्दकीय नीविसार टीका) चयमंगला-कामसूत्र टीका जयमंगला---भहिकाच्य टीका जयम'गता (सांख्यसप्तति-च्याख्या) जनेल ऑफ्इविडबन हिस्ट्री वर्नेत ऑक् एशियाटिक सोसायटी बगाल जर्नेल ऑफ. बोहियरटल रिसर्च (महास) जन ल आज दि आणा हिस्टारिकल रिसर्च श्रीसामग्री कर्ने ल घाँक दि गंगानाय मा रिसर्च इन्स्टिट्यूट कर्न ऑक् बिहार ऐस्ट ओरीसा रिसर्च क्रीयागरी जर्नेल ऑफ् रॉयल एशियाटिक सोयायटी चैंद, ही, ऍम्, जी, (शैंहर) क्षेत्रसाहित्य और इतिहास हाईनैस्टिक् हिस्ट्री श्रॉक् नार्देन (रेच सी, रे) <del>सस्</del>वमीमॉमा च**त्त्वयायाध्यंदो**पन तत्ववैशारदी (न्यासमाध्य टी ।) तस्त्रसमास सन्वार्थश्लोकवार्सि क

तक्त्रोणस्त्रत तरहिसी (सम्बदी) वर्करहरवदीपिका (पददर्शनसमुच्चय न्याख्या गुणरत्नसरि नामस्य महामाद्यम त्तरपर्यंटीका ( न्यायवार्त्तिक व्याख्या) सान्पर्यंपरिशक्ति सैन्तिग्रेय बाह्यस रीचिरीय संहिता त्रिकारस्थेव दर्शनपरिचय वि क्यॉमफिकल डिक्शनरी ऑफ़् एन्शन्ट एँ एड मैडिएवस इश्डिया (नन्दलास) दि पना घोरिशस्टलिस्ट वि बोगसिस्टम थाँक पतब्जलि ( बुह्जू ) दि सिक्स सिस्टम्ज् ऑन् इरिडयन फिलॉसभी ( गैक्समूलर ) दि हिस्टी ऑफ, संस्कृत लिट्टेचर (कीथ) दुर्गष्टति (निकक्त ) धर्मसंप्रहर्णी पृत्ति ( जैनप्रन्थ ) नवन्यायरत्नाकर (=नवकल्होल ) नारायसर्वस्य नालन्ता कॉपर प्लेट निदानसूत्र निरुक्तमाध्यटीका (स्कन्दमहेरवर) निषकालोचन नैषघ-न्याख्या ( मिन्तानाथ ) नोटिसेज् ऑफ् संस्कृत मैन्युक्किप्ट्स् ( सेक्स्ट सीरीज, ) **न्यायकशिका** 

न्यायकन्दली **^** 

न्यायकुमुमाञ्जल्डि न्यायदशीन

न्यायस्त्रान न्यायभृष्ण

श्यायमञ्जरी श्यायवात्तिक

न्यायसू<del>ची</del>निवन्ध

पञ्चदशी

पञ्चदशी-हिन्दीरूपान्तर

पद्मविश नासण् पद्मशिखसत्र

पश्चिका (तस्त्रसंप्रहरू ग्रह्मा)

पतञ्जलिचरित पद्मपुराण

परमाथैसार

पाणिनि एएड मानव करपसूत्र

पुरवराज व्यास्या (वाक्यपदीय) प्रकाश टीका ( न्यायसुसुमार्खाल )

प्रयोधचन्द्रोदय प्रमाणमीमांसा प्रमाणवात्तिक

प्रमाणसमुख्यय (विड्नाग)

प्रमेयकमलमार्तरङ प्रशस्तपाद भाष्य प्रश्त उपनिषद

त्रोसीडिंग्ज् श्रॉफ दि फिप्थ श्रीरियस्टल

कॉन्फ्रॅन्स ( लाहौर ) फ्लीट् गुप्त इन्स्क्रिप्सन्ज्

यालरामोदासीन व्याख्या ( सांस्यतस्वकौमुदी ) यिव्लिकोधिका इष्टिबका

मुद्ध**प**रित

युद्धिस्ट रैकडें ज्राजाफ द वेस्टर्न वर्स्ड

बलैटिन (१२०४)

जहत्संहिता, भट्टोल्पल व्याव्या महित

बृहदारण्यक उपनिषद् बृहद्नारकीय पुराख् बौधायन धर्मसूत्र बौधायन श्रीतसत्र

ब्रह्मविद्या [अडियार बुलैटिन]

ब्रह्मायह पुरास भगवद्ज्जु कीयम् भगवद्गीता

भट्टभास्कर भाष्य ितैत्तिरीय संहिता रे

भद्रिकाञ्य

भट्टोजि दीचित ब्याख्या [पाणिनि सूत्र]

भरहारकर कमैमोरेशन वाल्युम

भामती

भारतवर्षं का इतिहास [भगवदत्त]

भारतीय दर्शन भारकरभाष्य [ब्रह्मसूत्र]

भिल्लमाल जैनमन्दिरस्थित शिकालेन

भूमिका [किरखावली] भूमिका [गौडपाद भाष्य]

मृमिका--जयमङ्गला [कविराज गोपीनाथ] मृमिका--न्यायवार्त्तिक [विन्न्येश्वरीप्रसाद]

मन्मिमनिकाय मत्स्य पुराण

मनुस्मृति महाभारत

महाभारत मीर्मासा महाभाष्य [व्याकरण]

माठरवृत्ति

माधवानुक्रमणी [वेद्भट माधव]

मार्करडेय पुराण मालतीमायय नाटक मीमोमादर्शन मीमोसान्यायशकाश

माम्।सान्यायप्रकाश मुक्तावलीप्रकाश

सुरहकोपनिषद् मेघसंदेश [मेघदत]

मेधातिथि ब्याख्या [मनुस्मृति]

मैक्षायणी उपनिषद् मैक्षायणी मंहिता मैक्ष्यपतिषद् यजुर्वेद यजिटीपिका

योगदर्शन [ योगमूत्र ]

योगेवात्तिक रतिरहस्य राजतरंगणी राजमार्नगढ राजवात्तिक

रामायण [ बालमीकि ]

लच्यावली

क्तितविस्तरा चैत्यवन्दनपृत्ति [ जैनमन्ध ]

लाट्यायन श्रीतसृत्र चाक्यपदीय बारस्यायन कामसृत्र

धारस्यायन भाष्य [ स्थायस्त्र ]

चादमहासव चायुपुरास

विशेषनाम-गद सुची [ महामारत ]

विष्णु पुराश वी. ए. रिमध का इतिहास चुत्तरत्नाकर**ः** 

वृत्तिसार ( महादेव ] चेदान्तकस्पतक चेदान्तदर्शन=श्रद्धासव

वेदार्थदीपिका [कात्यायन सर्वानुक्रमणी टीका]

चेवज प्रिटक्के स्टडिए्न चैदिक इण्डैक्स चैदिक माईथालॅजी चैराग्यशतक चेरोपिकटर्शन

च्यास्यासुधा [ श्रमरकोपटीका ] च्यासभाष्य । योगसञ्ज ]

च्योमवत्ती शतपश्च महास्य शंकरोपस्कार शांकरभाव्य [ महासूत्र शांकरभाव्य-गुसहकोपनियद् शांकरभाव्य [ स्वेतास्वतर ] शांकायन स्नार्ययक

शान्त्रदीपिका शिवार्कमणि टीका [श्रीकएडभाष्य स्याख्या]

ओक्एटभाष्य | बेदान्त महासम्म ]

श्रीमद्भागवत श्लोकयार्चिक श्वेताश्वतर वर्णनिषद्

शाब धरपद्धति

षड्वर्शन समुख्यय [ मलघारि राजरोखर ] षड्दर्शनसमुख्यय [ हरिभद्रसूरि ]

संस्कारसयूष

संस्कृतचन्द्रिका [ मासिक पत्रिका ] सरकृत डिक्शनरी [ मोनियर विलियम ] संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास

[ श्रप्रकाशित ]

सत्यापाढ श्रीतसूत्र

सन्मतितर्क [जैन प्रन्थ]

सरस्वती मिसिक पत्रिका

सर्वदर्शनसंबह

सर्वोपकारिखी टीका [तस्वसमास]

सांख्य उरह योग

सांख्य के तीन प्राचीन प्रन्य

सांख्यतस्यकौमदी सिंख्यसप्रति-स्यास्यारी

सांख्यतत्त्वप्रदीष सांख्यतत्त्वप्रदीषिका सांख्यतत्त्वविवेचन

सांक्यदर्शन [सांक्यपडच्यायी]

सांख्यपरिभाषा

सांख्यप्रवचन भाष्य

सांख्यसंप्रद् सांख्यसप्त<del>ृति</del>

सांख्यसार

सांख्यसिस्टम

सांख्यसत्रविवरण

सायग्रभाष्य [ऐतरेय श्रारण्यक] मायग्रभाष्य तित्तिरीय संहिता]

साहित्यदर्पेख साहित्यसीमांसा

भिमरौतगढी का शिलालेस

सुवर्णसमितिशास्त्र सुश्रुव संहिता स्तर संहिता

स्कन्द पुराख स्याद्वादरत्नाकर

स्वोपज्ञ [भर्तु हरि] ज्याख्या [बाक्यपदीय]

हपं चरित

हिस्टॉरिकल ऍटलीस चाफ इचिडया

हिस्ट्री बाफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेवर [कीथ]

हिस्ट्री खाफ धर्मशास्त्र हिस्ट्री खाफ बड़ास

हिस्ट्रो बाफ संस्कृत जिटरेचर [मैक्डानल्ड]



# सांख्यदर्शन का इतिहास

## ग्रहर्षि कपिल

भारतीय जनश्रुति के खाधार पर यह कहा जाता है, कि महर्षि कपिल, खादि दार्शनिक विद्वान था, श्रीर उसने सांव्यशास्त्र का निर्माण किया। किस प्रन्थ का कपिल ने निर्माण किया, इसका निर्णय श्चराले प्रकरणों में किया जायना। सबसे प्रथम, यह आवश्यक है, कि सांख्य-प्रणेता महर्षि कपिल कय तथा किस भूमिमाग पर अवतीर्ख हुआ ? इसका विवेचन किया जाय।

संस्कृत वाडमय में किपल नाम के अनेक आचार्यों का बर्णन आता है। इस विषय में विद्वानों का परस्पर बहुत मतभेत्र हैं, कि इनमें से सांस्थप्रएोता कपिल कौन हैं ? आज ही नहीं, पहिले विद्वानों को भी इसके निर्णयमि बहुत अम होता रहा है। यह एक जारचर्य की बात है, कि इतने प्रसिद्ध और प्रामाणिक आचार्य के सम्बन्ध में विद्वानों ने अभी तक कुछ सन्तीप जनक निर्णय नहीं किया। इसारा इतिहास इस समय घोर अन्धकार में छिपा हुआ है। विदेशियों के, समय २ पर किये आफ्रमणों के कारण हमारे प्राचीन नगर और साहित्य की परिस्थित में भारी बथल पुथल हो जुकी है। इतिहास सम्बन्धी अनेक साधन वीसों फुट नीचे धरती में घंसे पढ़े हैं। हम अपने प्रमाद से भी बहुत सी श्रमृल्य ज्ञान-सम्पत्ति को नष्ट कर चुके हैं। यह भीएक कारण है, कि सहस्रों वर्ष पूर्व उत्तरन हुचे, अत्यन्त प्राचीन ऋषियों के सम्बन्ध में ही हमें इतना अल्पहान है। उनकी वास्तियिक जानकारी के साधन छाव तक न माल्य कितने रूपान्तरों में परिवर्त्तित हो चुके होंगे। ऐसी अवस्था में वास्तविक तत्त्व का प्रकट करना टेढ़ी स्त्रीर है। फिर भी जो छुत्र साधन हमें उपलब्ध हो रहे हैं, उन्हीं के आधार पर इस श्रोर हम कुछ प्रकाश डालने का यस्त करेंगे।

कपिल के सम्बन्ध में कुछ श्राधनिक विचार-

हुछ विद्वानों 🕸 का विचार हैं, कि "कृषिल नाम के चार ऋषिपुंगव होगवे हैं। उनमें से एक तो अपनी कलियुग में हुवे हैं, जो गोतम ऋषि के वशत थे, तथा जिनके नाम पर कपिल-चस्तु नगर यसाया गया था। यह बात वीद प्रन्थों में लिखी है। बहुत से विदेशी विद्वान इन्हीं की सांख्यशास्त्र के प्रणेता कहते हैं। परन्तु वास्तव में यह ठीक नहीं। क्योंकि यह शास्त्र अत्यन्त प्राचीन हैं। कपिल नाम के अवशिष्ट तीन ऋषियों में से (१) एक कपिल वे हुये हैं, जो ब्रह्मा जी के मानस पुत्र थे, तथा जो मूलझानी कहलाते थे। (२) दूधरे कपिल अग्नि के अवतार थे। (३) तीसरे फापिला, दैवहृति और कर्वम ऋषि के पुत्र थे।"

क्षज्विडमन प्रसि प्रयाग से प्रकाशित होने वाली हिन्दी की मासिक पत्रिका 'सरस्वती' [ग्रगस्त, १६१६ इंसदी ] में मचाशित 'मांख्येशास्त्र के कत्तीं शीर्ष के लेख । जैसक-श्रीयुत श्रीकृष्ण शास्त्री तैसंग ।

"तीसरे कपिलदेवजी के विषय में श्रीभद्धागवत, तृतीय स्कन्ध के २४-३३ श्रध्याय देखिये— एतन्मे जन्म लोकेऽस्मिन् मुमुत्तुणां दुराशयात् ।

असंरुयानाय तत्त्वानां संमतायात्मदर्शने II [ ऋ० २४ I श्लो० २६ ]

इन्हीं कपिलदेखजी ने अपनी माता देवहृति को तत्त्वज्ञान का उपदेश दिया। ये ईश्वर के अवतार थे। इन्होंने स्वयं अपनी माता से यह बात कही है। इससे ये सांस्यशास्त्र-प्राणेता कपित-देव नहीं, किन्तु वेदान्तादि के उपदेश कर्त्ता हैं।"

#### क्या सांख्यप्रशेता कृषिल हो थे १

=

उक्त विचारों से यही परिखाम निकाला गया है, कि शेप दो कपिल ही सांस्यशास्त्र के प्रखेता हैं। इनमें से ब्रह्मा के पुत्र कपिल, 'तत्य-समास' अथया 'द्वाविंशति सूत्री' के रचिवता हैं। और सूत्रपटभ्यायी के रचयिता हैं—अमिन के अवतार अगवान् कपिल। इस पत्त को पुष्ट करने के लिये एक संस्कृत सन्दर्भ उद्धत किया जाता हैं—

+ "श्रथात्रानादिक्त्रेश-कर्म-वासनासमुद्रपतितान् श्रनाथान् उद्दिर्धार्षुः परमङ्ग्पालुः स्वतःसिस-हानो महर्पिमेगवान् कपिलो बक्षसुनो द्वाविशतिसूत्राययुपादिस्त् । सूचनात् सूत्रमिति हि ख्युत्तिः । ततः एतेः समस्ततत्त्वामां सकलपिटतन्त्रार्थानां सूचनं भवति । तत्तथेदं सकलसाल्यतीर्थमूलसूतम् ।तीर्थोन्तराययि चैतव्यपञ्चमूतान्येदं।सूत्रपञ्चार्यात् वैश्वानरावतारमग-यक्कपिलप्रयाता । इयन्य द्वाविशतिसूत्री तस्या श्रापि चीत्रमूता व्यवसुतमहर्पिमगवक्कपिलप्रयातिति यद्या वदनि ।"

ू इस सन्दर्भ के श्राधार पर आपाततः यह श्रवस्य कहा जासकता है, कि तत्वसमास के बनाने वाले ब्रह्मसुत कपिल, और पडध्यायी के बनाने वाले श्राप्त के श्रवतार कपिल हैं। परन्छ

- पह सन्दर्भ श्रीयुत तैक्षंग महोदय ने कहां से उद्धत किया है, इसका उन्होंने कुछ भी निर्देश नहीं किया। हमें यह सन्दर्भ, 'तखसमास' की सर्वोपकारियो टीकामें, उपलब्ध हुआ है। यह टीका चौकमा संस्कृत सीरीश् बनारस से 'सांक्य संमह' नाम के दो भागों में तख्य समाम सुनों की अन्य अनेक टीकाओं के साथ प्रकाशित हो सुकी है। उसके पृष्ट ११ और १४ में यह पाठ मुद्दित है। श्रीयुत तैलांग महोदय ने अपना उद्दर्श सन्दर्भ कहां से लिया, इसका हमें पता नहीं, परन्तु उनके सन्दर्भ में तथा चौकमा संस्कृत सीरीश् के द्वियं सन्दर्भ में यन्त्रर है, और उसले वह परिकास नहीं निकाला आसकता, जो तैलांग महोदय ने निकाला है।

सन्दर्भ का श्रम्भ यह है—श्वनादि बलेश कमें वामनाओं के समुद्र में निमन, श्रनाय, दीन होन जीवों के उद्धार की हृष्या से, परम कृपालु स्वकः सिद्ध-शानवान ब्रह्म श्रम कृपिक किया। हसमें ताओं को स्वका है, हमी से इन्हें सूत्र कहते हैं। इसीलिये इनके द्वारा सम्पूर्ण पश्चितन्त्र के स्वयंसारत कथ-स्विक हो जाते हैं। इसीलिये यह समस्त मांत्यशास्त्र का मृत है। शास्त्रान्तर भी हर्नों सारंस पूत्रों के विस्तार रूप हैं। स्वाधिलये यह समस्त मांत्यशास्त्र का मृत है। शास्त्रान्तर भी हर्नों सारंस पूत्रों के विस्तार रूप हैं। सुत्र प्याप्ता जो श्रमिन के खबतार भगवान कृपिल ने बनाई है, श्रीर यह हानिशितसूरी उसकी भी बीजमृत, ब्रह्मा के पुत्र महार्पि भगवान कृपिल की बनाई हुई है। यह बात दर्रे कोग कहते चले हो स्वार्ट हुई है। यह बात दर्रे कोग कहते चले हमारे हमार हमें स्वर्ण स

इस सन्दर्भ में तीन वार्ते बहुत ध्यान देने योग्य हैं—

- (१) इसके व्यक्तिम वाक्य से स्पष्ट प्रतीत होरहा है, कि इसके लेखक ने यह वात केवल भारतीय जनश्रुति के व्याधार पर लिखी है। उन्होंने इस विषय में कोई ऐसे प्रमाण उपियत नहीं किये, जिनसे यह सिद्ध किया जासके, कि वस्तुत: सांख्य के स्वियत किपल दो हैं।
- (२) हमारा यह सन्देह, प्रस्तुत सन्दर्भ के एक और वाक्य से व्यपिक हड़ हो जाता है। चाक्य है—

तत एतैः समस्ततत्यानां सकलपष्टितन्त्रार्थानां सूचनं भवति ।

इन घाईस सृत्रों के द्वारा सन्पूर्ण पष्टितन्त्र के व्यथाँ—समस्त तन्त्रों—की सृधना हो आती हैं। ये वाईस सृत्र केवल सांख्य विषय की सृत्री या वालिकामात्र हैं। पष्टितन्त्र में जिन समस्त तन्त्रों या वालिकामात्र हैं। पष्टितन्त्र में जिन समस्त तन्त्रों या वालिकामात्र हें। पष्टितन्त्र में जिन समस्त तन्त्रों या व्यवीं का प्रतिपाइन किया गया है, उनकी स्वनामात्र इन वाईस सृत्रों से होती हैं। 'सृष्टित' यह पद स्पष्ट कर देता हैं, कि जिस आवार्य ने ये वाईस सृत्र वनाये, उन्ते ही समस्त तन्त्रों का प्रतिपाइन करने वाला कोई पष्टितन्त्र नामक प्रत्य वनाया। यदि पष्टितन्त्र किसी इसरे का थमाया हुआ होता, तो उसका केरक अपने पष्टितन्त्र प्रत्य में यह स्थीकार करना, कि उसने अमुक आवार्य की स्वीमात्र से अपने प्रत्य कर्य की रचना की। परन्तु ऐसा लेख पष्टितन्त्र प्रत्य में, तथा अन्यप्र भी कहीं नहीं मिलता। यह पष्टितन्त्र कीनसा प्रत्य है, इसका निर्णय अगले प्रकरणों में किया जायगा। तें लंग का उद्धृत पाठ संदिग्ध हैं—

(३) अन्तिम बात इस सन्दर्भ के बिषय में ध्यान देने बोग्य यह है, कि श्रीयुत तैलंग महोदय ने जहां कहीं से भी यह पाठ उद्भृत किया है, वहां के मृत पाठ में कुछ और ही पाठ होना चाहिये; क्योंकि मुद्रित सांस्वसम्ह में मृतपाठ इस प्रकार है—

श्रथात्रानादि-श्लेश्-कर्म-गसनासमूद्रनिषतितान् श्रनाथदीनान् उद्दिर्धाषु : यरमञ्ज्यात्ताः स्वतः-सिकागोने महर्षिमेगणान् ऋषिलो द्वाविशतिस्त्रगण्युपादित्तत् । सृष्कात् सृत्रमिति हि खुरसितः । तत एते : समस्ततत्वानां सकलपष्टितन्त्राश्चीनां च सृष्कां भवति । इतश्चेदं सकलप्तार्त्य-तीर्थमूलभूत तीर्थान्तराणि चैतायण्डभ्तान्येय । सृत्रपष्टप्यायो तु वेश्वानरावतारमहर्षि-स्त्रायस्त्रपिलप्रणीतीत, इयं तु द्वाविशतिस्त्री तस्या श्रपि थीत्रपता नारायणावतारमहर्षिमम-पत्कपिलप्रणीतिति प्रदाः ।

इस सन्दर्भ से, दो स्थलों पर शीगुत तैलंग महोदय के दिये हुए सन्दर्भ में भारी परिवर्तन है। एक तो पहिले 'महर्षिभगवान कपिला' के श्रागे 'ब्रलमुतः' पर अधिक है। दूसरे श्रान्तम पेक्तियों में 'भारायणावतार' के स्थान पर 'ब्रह्मसुत' हैं। इस परिवर्तित मूलपाठ के श्राधार पर यह सिद्ध

\*श्रीयुत बाबू हेरेन्द्रनाथ इच एस० ए०, बी० एस०, वेदान्त राम ने भी इस बात को स्वीकार किया है। देखियो, उनका सन्ध 'गीता में ईश्वरवाद' हिन्दी अबुवाद, इविडन ध स प्रवास से ३६३६ ईसवी सन् में मुद्रित। सानवां श्रप्याय प्रस्ट ६२,६३। करने का यत्न किया गया है, कि द्वार्विशतिसूत्री का रचियता, ब्रह्मा वा पुत्र किपल हैं। पर इससे यह सिद्ध किया नहीं जा सकता; क्योंकि उपर्युक्त सन्दर्भ से यह म्पष्ट हैं, कि तत्वसमास या द्वार्विशतिसूत्री और पष्टिनन्त्र का रचयिता, विष्णु का अवतार किपल हैं। और सांस्यपडण्यायी का रचयिता, अगिन का अवतार किपल।

एशियाटिक सोसायटी बंगाल के सरकारी संग्रह में कापिल सूत्र-शृत्ति का जो हस्तिलियित प्रन्थ, संख्या ६४६१ पर सुरक्तित हैं; उसमें भी प्रस्तुत सन्दर्भ के बीच 'ब्रह्मसुत' पद नहीं हैं। वहां का पाठ इस प्रकार हैं—

सहर्षिभेगवान् कपिलो द्वानिशतिसूत्राययुपालिरात् । सूचनात् सूत्रमिति
हि ब्युलितः । ततथ तैस्तलानां सरुलपष्टितन्त्रार्थानां ................................। सूत्रप्रध्यायी
तु वैश्वानरावतारभगवत्रपिलप्रणीता, इयं तु द्वाविशतिसूत्री तस्या ऋपि वीत्रमूता
नारायणुमहर्षिभगवत्रप्रणीतिति क्रवाः ।

इसलिये उक्त सन्दर्भ का जो पाठ तैलंग महोदय ने दिया है, वह अवश्य ही संदिग्य हैं। इसमें 'ब्रह्मसुत' पद अधिक मिला दिया गया अतीत होता है।

#### ब्रह्मसुत कपिल-

ह्रह्मा का पुत्र कपिलदेव ही श्रादि कपिल हैं, श्रीर वही सांख्यशास्त्र का श्रादि प्रवर्त्तक हैं; इसका भी एक मूल मिलता हैं। सांख्यकारिका के भाष्यकार श्राचार्य गीटपाद ने पहिली कारिका के उपोद्धात में लिला हैं—

इह भगवान् बहासुतः कपिलो नाम । तद्यथा-

सनकथ सनन्दथ तृतीयथ सनातनः । त्रासुरिः कपिलर्चैव बोढुः पत्रहिसस्तथा । इस्पेते वक्षणः पुत्राः सप्त प्रोक्ता महर्पयः ॥

ये ही पदा श्रीयुत तैलंग महोदय ने पुराएग के नाम से उद्युत किये हैं। पर उनमें थोड़ा सा भेद हैं, जो इस प्रकार है—

> सनकथं सनन्दथं तृतीयथं सनातनः। कपिलभासुरिधेवः वोदुः पंचशिरस्तथा। सप्तैतं मानसाः पुत्रा वक्षाणः परमेष्टिनः॥

ंश्राचार्य गौडपाद ने भी इन पत्नों को पुराख से ही उद्धृत किया प्रवीत होता है। इन रहोकों के आधार पर केवल इतनी बात कही जा सकती हैं, कि कपिल प्रक्षा का मानल पुत्र है। मानसपुत्र कहने ही से यह बात प्रकट हो जाती हैं, कि कपिल के बास्तविक माता पिता कोई दूसरे ही थे।

्रांपह पाठ हमने JBORS [ कर्मल चाफ विहार एवड कोरोसा सिसर्च सोसायटो ] Vol. 9. 1923 A. D., PP. 151-162 पर प्रकाशित, म॰ म॰ हरमसाद शास्त्रों के एक खेल के व्यापार पर उद्धृत किया है। प्रसंग के सिस वानस्थक पाठ को ही यहां उद्दृष्टत किया है, शोप पाठ बीच सेंग्झोद दिया है।

संभवतः नहा का मानसपुत्र किपल को इसलिये वताया गया हो, कि उतमें ब्रह्मा के समान अपूर्व मैडुप्य के अद्भुत गुण थे। पुराणों में इसका भी वर्षन आता है, कि इसके जन्म समय में नहाा ने स्वयं उपस्थित होकर इसके सम्बन्ध में बहुत कुछ वतलाया था। यह भी संभव हो सकता है, कि इसने नहा ही से ज्ञान फाप्त किया हो, अथवा शास्त्र का अध्ययन किया हो। किपल की उत्पत्ति का विगत्त वर्षोन श्रीमद्भागवत में इस प्रकार है—

श्रीमद्भागवत में विष्णु श्रवतार कांपेल —

सबसे प्रथम नृतीय स्कन्ध के २१ वें अध्याय के प्रारम्भ में ही थिडुर ने मैत्रेय से प्रथ किया है, कि स्यायम्भुव मनु का वंश वड़ा प्रतिष्ठित हैं। उसकी एक पुत्री देवहाति, प्रजापित कर्रम की पत्नी है। उसकी संतान के सम्यन्ध में में सुमना चाहता हूँ; कृषया कहिये 🕂 ।

षिद्धर के प्रस्न का उत्तर मैंत्रेय ने इस प्रकार दिया है-नहा। ने भगवान कर्दम को कहा, कि प्रजान्तों की सृष्टि करों। तन कर्दम ने सरस्वतं तट पर चिरकाल तक चोर तपस्या कर, भगवान विप्णु को प्रसन्न किया। विप्णु ने प्रसन्न होकर सत्युग -में रारीर धारण करके कर्दम को साचात दर्धन निया। संचित्त संवाद के अनन्तर भगवान विष्णु ने कहा, तुम्हारे अन्तर भगव को समक कर मैंने पहिले ही उसकी त्रायोजना कर दी है, जिसके लिये आत्मसंयम कर तुमने मेरी उपासना की है। आप जैसे व्यक्तियों के द्वारा की हुई मेरी उपासना कभी मिथ्या नहीं हो सकती। देखों, प्रजापति का पुत्र सन्नाद मृतु, जो महावर्षों में रहता हुआ, सम्पूर्ण पृथ्वों पर शासन करता है, अपनी महारानी के साथ तुम्हें देखने की इच्छा से परसों यहां व्यविगा, और अपनी शीलसंपन्न पुत्री को तुम्हें रेगा। मैं अपनी व्यक्तिका के हारा, तुम्हारे वीर्य से तुम्हारे उस सेत्र देवहृति में करनन होकर तथस्विहित का निर्माण करना स

इतना कह, भगवान के चले जाने पर निर्दिष्ट समय में सम्राट् मतु स्थानी रानी स्त्रीर कन्या के सिहत कर्दम स्टिप के आश्रम में स्वाया। स्त्रीर कन्या देवहूर्ति का कर्दम के साथ विवाह कर, रानी के सिहत स्रपने नगर को वापस चला गया कु।

अनन्तर कईम से देवहृति में कई कन्यायें उत्पन्न हुई। मंसारधर्म से कईम को हुद्ध पिरक हुआ जान, देवहृति बहुत खिन्न हुई। उसकी खिश्रावस्था को जानकर महर्षि कईम ने कहा, कि बहुत जल्दो ही तुन्हारे गर्भ में साज्ञान मगथान प्राप्त होने वाले हैं, वह तुन्हारे हृदय के संपूर्ण संशयों का उच्छेद करेंगे। देवहृति भी प्रजापति [कर्म ] के इस संदेश को स्वीकार कर, अद्वापूर्वक भगवान का भजन करने जगी। समय बोचने पर भगवान विच्लु भी कर्म के दीर्घ को प्राप्त होकर, काटठ में अभिन के समान, देवहृति में जरपनन हुए। तब सरस्वती के किनारे कर्दम

<sup>4-</sup>श्रीमञ्जागवत, ३ । २५ । ५---४॥

<sup>🕸</sup> श्रीमदागवत, ३ । २१ । ३३, ३६, ३७॥ ३ । २२ । २२, २६॥

ऋषि ने आश्रम में मरीचि आदि ऋषियों के साथ महा उपस्थित हुए। और उड़ी प्रसन्तता में ऋषि कर्दम को कहने लगे-में जानता हूँ, आदि पुरुष भगनान् विष्णु ने अपनी माया में प्राणियों पे कल्याण के लिये कपिल टेट को धारण निया है। पुन टेवट्टिन को लह्य कर वहा-टे महुपुति! तेरे गभ में सात्तात् थिष्णु का प्रवेश हुआ है। यह तेरी अविद्या जन्य सहायमन्धियों को दूर वर प्रथिवी पर विचरण करेगा। यह सिद्धसमुद्या में सबसे श्रेष्ठ, मान्याचार्यों में मुप्रतिन्त्रित. समार में कपिल नाम से प्रसिद्ध होगा ×।

इस प्रकार देवहृति खोर कर्दम वो खाग्यानन देकर ग्रह्मा खपने स्थान नो चले गये, और कर्दम ने, कपिल रूप में खयतीर्ण हुए भगवान नो एकान्त में प्रणाम पर, उनकी खनेन प्रकार से स्तुति की। तदनन्तर मग्यान कपिल ने पहा-चेदिक लीकिन कार्यों में लोगों को मचाई का सबूत हेने के लिये ही मेंने यहजन्म लिया है। न्याकि में प्रयम प्रतिवा कर चुका था, कि खाप ने पर में पुत्र रूप से उत्पन्न हो जंगा। इस समार में मेरा यन जन्म सुमुक्त खो को सन्मार्ग दिखाने और खालमहान में उपयोग। तभ्यों के प्रसत्यान के लिये ही हुआ है, ऐमा जानो। पुन २४ वें खभ्याय के प्रारम्भ में ही शौनक ने यह कहा है, कि रमयं भगवान ही, मसुप्यों को खालमा ना साज्ञात कान कराने के लिये मायावश, तन्यों की जिनेचना करने वाला कांपल हुआ है —। सांस्थ्यप्रयोगा एक ही कपिल—

श्रीमद्भागवत के इस विस्तृत वर्णन से यह स्पष्ट हो जाता है, कि प्रजापित कईम श्रीर मतुपुती क्षर्ववहीत का पुत्र किपल टी विष्णु का खबतार वताया गया है, श्रीर वहीं साल्य का श्राहि प्रवर्तक है। इस वात का उल्लेख, श्रीमद्भागत के तृतीय रक्तन्थ के मध्याय २१, रलो०३२, श्र०२४, रलो०१६, २६ श्रीर छ०२४, रलो० १ में स्पष्ट रूप से किया गया है। श्रानितम रलोक की न्याल्या करते हुए न्यार याकार ने स्पष्ट लिगा है—'तद्माना सर्याता गणक ४, साल्यप्रवर्तक इत्यर्थ ।' इससे यह निश्चित होजाता है, कि यही कपिल साल्य का प्रवर्त्तक

<sup>🗴</sup> श्रीमद्रागवत, ३ । ५६ ४८-५० १७॥ ३ । २४ । २, ४-६, १, १९, १६, १८, १८॥

<sup>-</sup> श्रीमद्रागात्र, ३। २४। २०-३६॥ ३। २४। १॥

१३ पप पुराय [ उत्तरखरड ११२ । २-३] में दबहूति के पिता का नाम 'क्लिबिन्दु' अभावा है । यह मभव है, कि इस स्थावन्भुव ममुका वैविक्य नाम 'कृशिबिन्दु' ही हो, 'मनु' नाम तो यशपरम्परागत कहा जासकता है ।

मे सदाह स्त्रांशकवाया स्वद्वीर्येख्य महामुने । तव छेत्रे देवहृत्या प्रकृत्वे तरप्रमहिताम् ॥ श्रय सिद्धगणाधीश सारपाचार्ये सुसम्मतः । लोके कृषिल इत्यार्था गन्ता ते कीत्तित्रधंन ॥ णवन्मे जन्म लोकऽस्मिन् सुमुब्बा दुरारायात् । प्रमध्यानायः तत्वातः सम्वायामदृशेते ॥ कृषिलस्वायाः अग्रानासमाययः । जातः स्वयमञ्ज साचादामञ्जलपे नयामः ॥

प्रभावनाल क कुछ ब्यारवाकारों न 'सांरव' पद स सरका' शन्द को मखनावाक समाम वर इस प्रकार के न्यारवान किये हैं । वस्तुत इसका अर्थ-'तावज्ञान' है । इसका निस्तृत विवेचन हमने 'सावय सिन्हान्त' नामक प्रन्य के आहम्म में किया है ।

इसको बढ़ा का मानसपुत्र कदाचित् इसीलिये बताया गया हो, कि इसकी उत्पति के समय उपिथव होकर इसके सम्बन्ध में बढ़ा ने कई स्चार्मण दी हैं। अथवा बढ़ा के समान यह भी स्वतः सिद्ध झानी था। इसके अतिरिक्त, कपिल का पिता कर्दम प्रजापति, बहा का पुत्र था। यह बात श्रीमद्भाग्यत के इस प्रकरण से भी स्पष्ट हो जाती हैं। इसलिये कदाचित् किसी स्थल में इमको बढ़ा का मानस पुत्र लिख दिया गया हो। और उसी आधार पर गौडपाद ने अपने बन्ध में सांख्यत्रवर्षक कपिल को बहुद्धत मान लिया हो।

विष्णु और बला की अमेद कल्पना में भी यह वात कही जा सकती है, कि किपन को विष्णु का अवतार होने पर, बला का भी मानसपुत्र तिल दिया गया हो। मानसपुत्र कहने से यह तो स्पष्ट ही है, कि इसके अन्य माता पिता अवस्य हैं। क्योंकि इस प्रकार केवल मनसे अथवा मनुष्य के संवरूप से ही किसी व्यक्ति की उत्पत्ति होना, युक्ति-विरुद्ध और स्पृष्टिक्रम के भी विरुद्ध हैं। जिनके सन्वन्य में हमें विरोप ज्ञान नहीं होता, यहीं हम इस तरह की कल्पनाएं किया करते हैं। ऐसी अवस्था में सांस्थ्यप्रवर्षक कपित की बाता का ऐसा मानसपुत्र बताना, निराधार तथा सृष्टिक्रम-विरुद्ध है। श्रीमद्भागवत के इस प्रकरण से यह भी स्पष्ट हो जाता है, कि यह कपिल बेदान्तादि का उपदेश कर्त्ता नहीं, किन्तु मृल सांख्यशाक्षका प्रयोग हो है। इसिलये अधुत तिलंग महोदय ने, जो इसको केवल बेदान्त आदिका उपवेश कर्त्ता बनाया है. वह भी श्रीमद्भागवत के लेल के विरुद्ध हैं।

इतने वर्णन से यह निश्चित परिणाम निकलता है, कि देवहात चौर कईम का पुत्र किपल ही सांख्यशास्त्र का आदि प्रवर्त्तक है। वह अस्यन्त प्रतिभाशाली और पाल्यकाल से ही तेजस्वी व्यक्ति था। उसकी ब्यह्तिय प्रतिभा और झानगान्भीय का लोहा, हात्कालिक यहे २ विद्वान और ज्ञानी पुरुष भी मान गये थे। भागवन के उक्त वर्णन में किपल सम्बन्धी ऐतिहासिक अंश इतमा ही कहा जासकता है। शेष विष्णु के अवतार की कल्पना व्यव्या हजा का मानसपुत्र होने की कल्पना आधि सब ही अन्यकारों का, केवल एक अर्थ को वर्णन करने के प्रकारमात्र हैं। इसी किपल के साथ सांख्य का सम्बन्ध श्रीमद्वागयत के २५-३३ व्यव्यायों में स्पष्ट ही वर्णित है। इस अध्यायों में किपल के द्वारा अपनी माता देवहाति को तत्वहान के उपदेश का यर्णन है। इस प्रकरण में पुरुष और प्रकृति का उल्लेख सर्वथा सांस्यशास्त्र के अनुसार किया गया है। और उपसंहार भी सांस्यशास्त्र का नाम लेकर किया है।

## वही अग्नि अवतार कपिल हैः--

तत्वसमास सुत्रों की सर्वोपकारिणी टीका के उस उद्धरण में, जिसका वर्णन उत्पर आचुका है, स्पष्ट रूप से एक अभि के अवतार कपिल का उल्लेख है, जिसको इस मसिद्ध सूत्र-पडस्यायी का रचयिता बताया गया है। यह अभि का अवतार कपिल कौन हैं? इसका विवेचन करना भी अत्यन्त आवश्यक है। महाभारत में महर्षि कपिल का अनेक स्थलों पर वर्णन आता हैं। वनपर्य के १०६ और १०७ मध्यप्याय में सगर के अरवमेष यहा का वर्षन करते हुए किपल का उल्लेख किया गया है। सगर के साठ हजार पुत्र, अरवमेष यहा के घोड़े की रत्ता के लिये उसके साथ २ जाते हैं। घोड़ा समुद्रतट पर जाकर दृष्टि से खन्तिहिंत होजाता है। उसे अपहत हुआ जात, सगरपुत वापम आजते हैं, और पिता को मम्पूर्ण पृतानत सुनात हैं। पिता के पुन: आहा हेने पर वे पृष्यों की छानवीन करते हुए ऐसे प्रदेश तक पहुंच जाते हैं, जहां घोड़े को विचरता हुआ है करते हैं, उसी स्थान पर तेजोरशि महात्मा कपित तपस्या कर रहा था। अश्व को देखकर सगर पुत्रों को खरगनत प्रमन्तता हुई। ये हुर्भाग्यवरा महात्मा कपित तपस्या कर रहा था। अश्व को देखकर सगर पुत्रों को खरगनत प्रमन्तता हुई। ये हुर्भाग्यवरा महात्मा कपित तपस्या कर रहा था। अश्व को देखकर सगर पुत्रों को खरगनत प्रमन्तता हुई। ये हुर्भाग्यवरा महात्मा कपित तपस्या कर रहा था। अश्व को खपने आधीन करते के लिये, कोषपूर्वक कपित की खोर होई। उनकी इस उद्दरहता पर मुनि-अष्ट कपित को कोष हो आया, मुनिवों में मुर्कन्य जिस कपित को वासुदेव कहा गया है। उसने अपने नेत्र को घिकृत करके सगर पुत्रों पर एक तेज छोड़ा। इससे महातेजस्यी सुनिवेष्ट कपित ने उस मन्दुद्धि साठ हजार सगर पुत्रों को एक साथ ही सस्म कर दिया। अ

इस वर्णन में कपिल को 'वासुदेव' कहें जाने का उल्लेख हैं। जिससे यह स्पष्ट हो जाता है, कि इसी कपिल को विष्णु का श्रवतार चनाया गया है। यहां एक बात और भी ध्यान देने योग्य हैं, कि पिल ने कुद्ध होकर सगर पुत्रों को सहसा भस्म कर दिया। कोध श्रानिक का ही हर है।

कपिल सन्धन्धी उक्त घटना का घर्णन वाल्मीकि रामायस में भी विस्तारपूर्वक आया है। वहां लिखा है - उन अस्वन्त वलवान सगर के पुत्रों ने वहां सनातन वासुदेय कपिल को देखा। और उसके समीप ही बोड़े को चरते हुए पाया। घोड़े को देखकर तो वे वहुत प्रसम्न हुए, पर किपल के पीछे पड़ गये, और कहने लगे, कि तूने हमारा घोड़ा चुरा लिया है। इस प्रकार मन्दमित सगर पुत्रों के वचन सुनकर कोजाविष्ट हुए, किपल ने एक हु कारमात्र से उन सबको अस्त कर दिया + । इस वर्षन में भी किपल के साथ सनातन और वासुदेय दो पद रक्खे गये हैं, जो इस वात को स्पष्ट कर रहे हैं, कि यह किपल विष्णु का ही अवसार है। जिसको धीमद्रागवत में स्पष्ट ही सांख्यरास्त्र का स्वादिमवर्त्तक कहा गया है।

श्रतः उक्त दीनों रूपों में वर्णित कपिल, एक ही है--

ें महामारत में एक स्थल पर श्रामि केक्ष्रश्रवतार कपिल को सांख्य का प्रवर्त्तक कहा गया है। वहां लिखा है—जो श्रामिदेव शुक्ल और कृष्ण शरीर को घारण करता है, पवित्र है, तथा

म यह निर्देश महाभारत के, टी० ब्रार० व्यासाचार्य कृष्णाचार्य के कुम्भघोणम् संस्करण् के ब्राधार पर कियताथा है।

<sup>×</sup> महाभारत, बनपर्ध, १०६। ११-१४, २८-३०॥ १०७। १-४॥

<sup>-</sup> बाल्मीकि रामायण, निर्णय सागर में स वम्बई का सटीक संस्करण, बाव काव सर्ग ४० स्लीव २४-३०॥

ऋ वायु पुरावा [ पुना संस्करका ] २ । ४२ में भी कपिल को खादित्य खथवा खर्मन का रूप लिला है, 'आदि-यपंत्रः किल्लिस्यप्रजोऽनिविति स्मृतः' ।

रुमी ? फ्रोच के प्रशास्त हो बिगड भी जाता है, छोर जिसको सदा यतिजन, परमर्पि कपिल कहते हैं. यही खनिरूप कपिल मारययोग+का प्रपत्तिक हे × ।

महाभारत के इस लेख से यह स्पष्ट हो जाता है, कि किएल प्रमिष्ट है, धोर पियत है पर कभी न तीध के बशीभूत होकर उत्पात भी मचा देता है। यह उत्लाद सगर के साठ हजार पुत्रों को भस्म कर देते की घटना का समस्ण दिलाता है। किपल ने सगरपुत्रों को त्रोववश होकर ही भस्म किया, इसी विचार से यहा किपल को जीन का रूप बताया गया है। कीव अपिन ही है। आज भी हम किसी भी खितिशीण व्यक्ति को 'आगा' वह देते हैं। हमारे परिचितों में एक पिछत जी हैं, जिनका नाम मण्डली में, इसी रमभाव के कारण 'अमिन शर्मा' पड गया। अन अन्य नगर नित स्पष्ट है।

आरम्भ में अभिनयों के यश का निरुचण करते हुए लिखा है—हे महाराज ! ( मार्क्टिय, युविष्टिंद को कह रहे हें ] भान को भावां और वन्द्रमा की पुत्री बृहद्भासा ने, एक कर्मया के महित इ पुत्री को उत्तम किया। उस अगिर के पुत्र भानु को मजायिन को मुनो—हुवेन माणियों को जो अगिन प्राण् मन्तान करता है, उस अभिन को बन्ता मंत्रकर कहा गया है। जनते ( बन्त का देने बाला ), मानु से उत्तम हुता मयम पुत्र है। जो अभिन प्रशान माणियों में दान्य मन्तु अथीन होता है। यह भानु से उत्तम हुता प्रयम पुत्र हैं। जो अभिन प्रशान माणियों में दान्य मन्तु अथीन कहा जाता है। यह भानु से उत्तम हुता दिवीय पुत्र हैं –।

महाभारत के इस लेख से स्पष्ट हैं, कि जोघ को जांग का ही स्वरूप सममा जाता है। जोर इसीलिये होय के वशीभूत हुए कपिल को भी जांगलप कहा गया है। इस प्रकारण से यह सिख नहीं किया जा मकता, कि विष्णु के अवतार कपिल से ज्यांम का जवतार कपिल भिज है। प्रस्तुत यही नात इससे स्पष्ट होती है, कि जिस कपिल को विष्णु का जवतार कहा जाता है, जो देवहति और कर्षण का पुत्र है, उसी कपिल को, साठ हजार क्ष सगर पुत्रों के भस्म कर देते के कारण ही ज्यांमत्य वर्णन किया गया है।

<sup>→</sup> योग, मात्य के ही एफ अ ज वा पूरक होने में, उससे जिल्ला वहीं, इसी वास्य से यहा योग का निर्देश मा पर दिया गया है। प्रकृति पुरंत का मेर नान, मात्य का जिल्ला जिल्ला है। उसी के साधनभूत समाधि का विवेदन, योग कृत्या है। इसरा धन्य पाठ 'मात्यशास्त्रप्रवर्षक भी है।

<sup>🗙</sup> महाभारत, बनपर्ध, प्र० २२३, स्त्रोब २०, २९ ॥

<sup>--</sup> सहाभारत, यन पर्ने अ० २०३। रखी० ६ ११॥

अप्तार के श्रीस्य पुत्रा का निर्देश नहीं समस्ता चाहिये। उसका श्र श्रमान् नामक एक हो श्रीस पुत्र था, निस्तको श्राप्त अष्ट होने क कारण पिताने घर से निकाल निया था। यह साठ हनार छुने हुए जीनानों की एक सेना थी। इसनो ध्यानी प्रणा मे से ही छाट कर समर ने तथार किया था, श्रीर हमको ध्रपने पुत्र के समान ही समकत्ता था। इनके इस प्रकार नष्ट हो। जाने पर समर ने श्रमण श्रीस पुत्र को पिर धर शापस बुलाया, निस्तक प्रावस्त उस समय तक स्थास से रहते के कारण श्रीस पुत्रा था। विसी भी एक स्थिति हम साठ हजर श्रीस्त पुत्रो था, श्रीर में से रहते के कारण श्रीस पुत्रा था। विसी भी एक स्थिति हम साठ हजर श्रीस्त पुत्रो था, श्रीर में में भी, होना श्रम्यम है। यह केइल सम्पान्ति हम साठ हजर श्रीर प्रकार है। यह तिर्देश हमने ध्रवल प्रमार श्रीर प्रकार है। यह तिर्देश हमने ध्रवल प्रमार श्रीर प्रकार हम से प्रवास हमाने ध्रवल प्रमार श्रीर प्रकार हम स्था हम दिशा हमें प्रवास प्रमार श्रीर प्रकार हमाने ध्रवल प्रमार श्रीर पर दिशा है।

सगरपुतों को किपलद्वारा भस्म किये जाने अववा नष्ट किये जाने की घटना ना उल्लेख, रामायण महाभारत के अतिरिक्त अनेन्द्र पुराणों में भी उपलन्ध होता है। इसके लिये निष्णुपुराण (११४१ १०-१३) इष्ट्रव्य है। वहा भी किपल को 'क्रिप' और 'भगनान' पर्वेद से याद किया गया है। वायुपुराण (==। १४४-१४=) में किपल को विष्णु का रूप कहा गया 'है। पद्मपुराण, स्विष्ट्रतरण्ड (=। १४७) में किपल को साज्ञान निष्णु के रूप में निर्देश किया गया है। रनन्द्र पुराण, रेवायरण्ड, (१७४१ --७) में भी किपल को साज्ञान निष्णु का रूप बताया गया है। विष्णुपुराण् के (२। १३। ४=, ४६ तथा २। १४। ७, ६) खोजों में भी किपल को साज्ञान विष्णु का अश कहा गया है।

विष्तार्पर्भगनत सर्वभृतस्य ने द्विन् । विष्तारशो जग-भाहनाशायोगीमुपागत ॥ ४

क्षेत्र को विष्णु का अप्रतार तो अनेक पुराखों में बताया ही गया है, परन्तु गस्टपुराख के प्रारम्भ में एक रहाकि इस प्रकार भी हैं—

> पश्चम रूपिलो नाम सिन्देश रालि?प्तुतम् । प्रोताचाऽऽभुरय सारय तराप्रामितिर्णयम् ॥

यहा कपिल को विष्णु ना पत्रम अन्तार न्हरूर उसी को सार्य का प्रयक्ता भी नहां गया हैं। मस्यपुराणु ( शन्धा १७१।८० , से भी इसी प्रकार ना वरलेख पाया जाता है।

एक वात और भी है। वस्यसमास की सर्वोपकारियाँ टीका में अग्नि के अवतार विपत्न को सारवपहच्यावी का रचिवता भाग गया है। यदि उस टीका के अनुसार वह नात मान ती जाय कि जिन्न अवतार कपिल ही सारवपहच्यावी का रचिवता है, और तत्रसमास का रचिवता विप्तु का अवतार कपिल है। तथा तत्वसमास ही पहच्यावी का मृल है। तज्ञ महाभारत के साथ इस टीका का विरोध हो जाता है। क्योंकि टीकाकार के मत में सारवपहच्यायी, सारव का मृल मन्य नहीं, किन्तु तत्वसमास ही मृलम थ है। ऐसी अवस्था में तत्रसमास का रचिवता ही साल्य का प्रवर्षक हो सकता है, पहच्यावी बताने वाला सारव का प्रवर्षक को स्वर्धक विस्ता परम्तु टीका कारविषक पर प्रवर्षक पहा है।

बस्तृत टीकाकार को विष्णु और खिम्म के अवतार किपल के सममसे में भ्रम हुया है। वह इस यात का निर्णय नहीं कर सका, कि उक्त स्थलों में वस्तृत एक ही क्षित्र को दो भिन्न गुणों के आधार पर प्रथम रूप में वर्णन किया गया है। इन सब बातों पर विचार करने से यह स्थिर हो बाता है, कि क्षित विष्णु अवतार किपल ही सारय का प्रवचेक है। उसी को गुण विरोध के कारण अिन कह दिया गया है। इस बात को मानकर जब सर्वोपकारिणी टीका को हम देरते हैं, तो स्पष्ट ही विकार का भी यहीं मत प्रतीत होता है, कि सारवपढण्यायी ही सारय का आदि मैंतिक प्रस्य है। इसी का प्रथम उपदेश क्षित ने किया । तत्वसमास तो उसकी एक विषय-सूची मात्र हैं।

महाभारत में कपिल का एक और स्थल पर भी वर्णन धाता है-

न्टिर्य र पेल देन येनार्चा सगरात्मवा । [ उद्यो० १०६।८८ ]

इ र प्रस्रण में दक्षिण दिशा के शुणों का वर्णन हैं, इसी प्रमग में उत्त उल्लेग्स है । उसमें कपिल के साथ 'देव' पद का प्रयोग उसकी प्रामाणिक्ता सिद्ध करता है ।

इन सन हा उल्नेमो का परस्पर सगमन करने से यह निश्चित मिद्धान्त प्रकट होजाता है, कि साक्यशायन का प्रचर्तक क्षित, देवहृति और कर्टम का पुत्र था। उमीनो अपने लोनातिशाची गुर्लो के कारण तथा तप प्रयाव से कालान्तर में नहीं तथा का पुत्र, अपवा नहीं निष्णु या अभिन के अवतार ने रूप में वर्णन किया गया है। वस्तुस्थिति में सार्य का प्रवर्तन निष्तु पक हो क्षित है। इन सन उपर्युत्त पोराशिक उल्लेकों में, मैतिहामिक अश हतना ही सममना चाहिये।

कषिल के सम्बन्ध में तिज्ञानभिन्नु का मत-

विज्ञानिभिज्ञु को भी इस निषय में यही मत हो। जिज्ञानिभन्नु ने पदध्याची भाष्य के उपन्त में लिप्ना हे-

तदिः सार क्यास्त्र विष्णमिनभेषमम् गिष्णुरसिललोमहिताय प्रमाशितवान् । यत् वन पदानिन तु । मिद्राहे, सीर प्रमण्ता प्रिष्णो न प्रिष्णु , निन्दमन्ययतारः विष्णान्तरम् । 'स्रामि स प्रविनो नाम सीरुप्रसारप्रप्रार्त्तमः' इति स्मृतर्गिते, । तल्लाकव्यामोहनमात्रम् ।

एतन्मे नन्म लोनेऽस्मिन् मुमुचूणां दुराशयात् । प्रसरयानायः तन्त्रानाः सम्मतायात्मदर्शनम् ॥

इस्यादिसमृतिषु निष्याननारस्य दवहतिषुनग्यैव मार ने दिष्टरानगपात् । निषद्यस्यस्यनानीः रमानः । तत्र पान्निस् देऽज्यान्त्रशस्यानशादयः प्रयुक्तः । यथा 'कालोऽसि लोकज्ञयस्त प्रमुद्धः ' इति श्रीष्टाणुनान्ये नालगस्यानशादनः नालश्चः । सन्य मः निशक्तपप्रदर्शनस्यानस्यानि दिकः ।

इस सारचशारत को, कपिल रूप म प्रकट भगतान् निष्णु ने ही सम्पूर्ण ससार का उच्चाल करने के लिये प्रकाशित किया है। इस निषय में नो कोई बेदान्ती यह रहता है, कि सारच ना नमाने पाला क्षिल, थिष्णु नहीं है, किन्तु अधिन का खननार दूसरा क्षिल है। छोर उसमें प्रमाण उपिथित करता है—'अपिन +स क्षिलो नाम सारचशारतप्रजन्न ' इत्यादि। उस नेवान्सी का यह सब कमन, लोगों को अस से डालने नाला है,

. एतन्मे जन्म लोम्डिम्पन पुमुद्धाणां हुराशयात् प्रसरपानाय तत्त्वानां सम्मनायात्मदर्शनम् × ॥

इत्यादि रमृतियों म विष्णु के श्रानार, देवहूति के पुत्र विषत को ही सारय का उपनेप्रा

<sup>🕂</sup> महाभारत, वनपर्य, श्र॰ २२३, श्लो॰ २९॥

<sup>×</sup>श्रीमदागावत, तृतीयस्कन्ध, श्रव २४। खोन वह ॥

स्वीकार किया गया है। विष्णु और अग्नि के प्रथक् र अवतार रूप दो किपलों की कल्पना करना तो होपपूर्ण तथा व्यर्थ ही है। वहां अग्नि शब्द का प्रयोग, आग्नेय शक्ति के सम्बन्ध से ही किया गया है। जैसे 'कालोऽस्मि लोकत्त्वकृत प्रवृद्धः +' इस श्रीकृष्ण वाक्य में कालशक्ति के सम्बन्ध से ही कृष्ण के लिये 'काल' पद का प्रयोग किया गया है। नहीं तो विश्वरूप को दिखाने वाले कृष्ण का, विष्णु के अवतार कृष्ण से भेद होना चाहिये।

विज्ञानभिन्नु के इस लेख से स्पष्ट हो जाता है, कि विष्णु का अवतार कपिल ही, जो देवहृति कर्दम का पुत्र है, सांत्यशास्त्र का प्रवर्तक है। अभिन का अवतार अववार आभिन का स्वरूप भी इसी कपिन्नुको बताया गया है। इसके कारणों का निर्देश प्रथम किया जा स्रुध है।

इस सम्यन्य में यह एक वात विशेष ध्यान देने की है, कि उन दोनों ही प्रसंगों में, जहां किपल को विष्णु ष्रथवा अगिन का अवतार वर्णन किया गवा है, एक वात समान रूप में दृष्टिगोचर होती है। और वह है—सांत्य की प्रवर्त्तकता। विष्णु-अवतार किपल को भी सांख्यप्रवर्त्तक कहा है, और अगिन-अवतार किपल को भी। ऐसी स्थिति में यदि इन दोनों को पृथक् व्यक्ति माना जाय, तो दोनों को ही सांख्य का प्रवर्त्तक कैसे कहा जासकता है ? किसी शास्त्र का प्रवर्त्तक तो एक ही व्यक्ति हो सकता है। दूसरा उसी शास्त्र को मानने वाला उसका अनुगामी होगा, प्रवर्त्तक नहीं। यदि वह भिन्न विचार रखता है, तो किसी भिन्न शास्त्र का ही प्रवर्त्तक कहा जा सकता है, उसी शास्त्र का नहीं। इसलिये दोनों प्रकार के वर्णनों में समान रूप से कपिल को सांत्यशास्त्र का प्रवर्त्तक कहना, इस बात को स्पष्ट ही पुष्ट करता है, कि उक्त दोनों ही प्रसंगों में एक ही किपल का उल्लेख है।

किपल के सम्बन्ध में शहराचार्य के विचार-

विहानिभित्तु के उक्त केल में एक बात विचारणीय है। यह देखना चाहिये, कि वह वेदान्ती कीत हैं, जिसने विषयवद्यार कवित को सांग्यप्रवर्त्तक 'त सानकर, अम्यवतार किपक पो ही ऐसा माना है। सभव हैं, विहानभित्तु का यह संवेत, बहास्त्रभाष्यकार शङ्कराचार्य की श्रोर हो। शंकराचार्य ने [२।११] सुत्र के भाष्य में लिखा हैं:—

> या तु श्रुतिः पिलस्य ज्ञानातिश्रयं प्रदर्शयन्ती प्रदर्शिता, न तवा श्रुतिनिरुक्षमपि पापिसं मतं श्रव्यतुं श्रवयम्, पिलमिति श्रुतिसामान्यमात्रत्वात् श्रन्यस्य च वर्णन्तस्य सगरपुनाखा प्रतन्तर्नामुदेग्नाम्नः स्मरखात् ।

> जो धुति > कपिल के अतिराय ज्ञान की वताने वाली उपस्थित की गई है, उसके आधार

<sup>-।</sup> भगवद्यीता, १९१३०॥

२ १ । १ १ एव पर प्रथम, मान्य को चोर में पूर्वपत्र उठाते हुन, कविल की प्रशंसा में श्वेतायवार की निम्हांतिमित श्रुति का उठलेख किया है—व्यप्ति प्रसूत्त कविल व्यक्तमारे ज्ञानीयभति जायमानं प्रपत्न [१ । २] । यहां उपयुक्त भाज्य में हुसी श्रुति का श्रावदेश किया गया है ।

पर, वेट के यिरद्ध भी कपिल मत को अमीकार नहीं विया जासकता। क्योंकि 'रिषल' इम शब्दमात्र की समानता होने से ही, यह नहीं कहा जासकता, कि श्रुति में सार्यप्रश्णेता किषत का ही निर्देश किया गया है। किन्तु सगरपुत्रों को तपाने वाले वासुटेय नामक नर्थात् विष्णू के अवतार सार्य प्रश्णेता किपल से भिन्न किपल—क्नकन्यर्थ हिरस्थ्यमर्भ—रा ही वहां निर्देश किया गया है।

शहराचार्य के लेख में विष्णविद्यार किपल से भिन्न, अन्ययवतार किपल का कहीं भी उत्तरित नहीं। विज्ञानभिज्ञ ने फिर, किस वैदानती के प्रत्य में इसकी देखा, कहा नहीं जासकता। उत्तरित यह होता हैं, कि विज्ञानभिज्ञ को इस विषय में अब ही हुआ है, कि किसी वैदानती ने अन्ययवतार किपल को साल्य-प्रतीता कहा है। और वह अब भी, सभवत शकराचार्य की इन पत्तियों को वैदाकर ही हुआ हो, जिनका उत्तरित हमने अभी किया है।

उन पत्तियों के अन्तिम भाग— अन्यस्य च कपिलस्य सगरपुत्राणा प्रतस्तुविद्धदेवनाम्न सराणान्। की ज्यारया करते हुए आनन्दिगिरि आदि ज्याद्याकारों को भी भ्रम हुआ जान पड़ता है। और सम्भवत इसी को अग्न्यवतार कपिल की कल्पना का मूल समक्त गया हो। बात यह है। और सम्भवत इसी को अग्न्यवतार कपिल की कल्पना का मूल समक्त गया हो। बात यह है, कि इस पक्ति में 'प्रतस्तु ' और 'धामुदेवनाम्न ' इन दोनों पदों को पद्धम्बन्त माना जाय, या एठ्यम्त, यह एक विचारास्पद विषय है। आनन्दिगिर और गोविन्द (रत्नप्रभा व्याख्यात्रार) पर्ट्यम्त, यह एक विचारास्पद विषय है। आनन्दिगिर और उसका अर्थ किया है, कि इन दोनों क्यारयाकारों ने इन पदों को पट्यन्त ही माना है। और उसका अर्थ किया है, कि भूति में किसी अन्य कपिल, सगर पुतों के प्रतस्ता वासुदेव नामक का ही उल्लेख है। इसिलये 'कपिल' इस शब्दमात्र की समानता से, श्रुति में सार्य प्रखेता क्षित का वर्णन है, यह सूर्तों का भ्रम है। क्योंकि वासुदेव नामक बेदिय कपिल, सगर के साठ हजार पुतों नो भस्म करने वाला, सार्य-प्रखेता अवैदिक कपिल से भिन्न हें ।

इस ध्याख्या में मृलपित्त का, 'अ-यस्य' वद साका इ रहता है। 'कस्माद-यस्य ?' इस आराण शे यह अर्थ पूर्ण नहीं कर पाता। इसको पूरा करने के लिये ऊपर से छुळ अध्याहार इस आराण शे यह अध्याहार 'साध्यप्रणेतु किपलात' यही हो सकता है। पर अपस्य वरना पढ़ेगा। और वह अध्याहार 'साध्यप्रणेतु किपलात' यही हो सकता है। पर इस अध्याहार से भाष्यकार का स्वारस्य है, यह कहना नितान्त आनत है। क्योंकि ऐसा कहने पर अध्याहार से भाष्यकार का स्वारस्य है, यह कहना नितान्त आत्रान्त है। क्योंकि ऐसा कहने पर वासुदेवाश अर्थात विष्णववतार किपल सार्य प्रणेता नहीं है, इतना आश्य तो भाष्यकार पर वासुदेवाश अर्थात विष्णववतार किपल सार्य प्रणेता नहीं है, इतना आश्य हो से सान्यकार किपल सार्य अपनेता के सित्त के कल्पना का किया जाना असभव ही है। होजाता है। फिर भी भाष्य से अध्यवतार किपल की कल्पना का किया जाना असभव ही है। होजाता है। किर भी बाहान् ने महाभारत के 'अनिन स किपलो नाम सार्यशास्त्रप्रवर्त्तक'

शः दसामान्यादव सात्य प्रयोता कपिछ धीन इति भ्रातिरविविक्तिगामित्यर्थं । यदिको हि
कपिछो वासुदेवनामा पितुरादिशादरवमेघपश्चमन्विष्य परिसरे पश्यतामिन्द्रचेष्टिरामदृष्टवन। पि
सहस्रक्षरयाज्ञपामाव्योपरोधिना सगरसुताना सहसेव अस्मीमावदेतु सात्यप्रयोतुरयेदिकादृत्य
समर्पते । [ महासूद्रशास्त्रभाष्य की श्रानन्दिगिरि व्याप्या, २ । १ । ६ ] ।

इस पद्मारा के प्रास्तविक अर्थ को न समक्षकर, उसे इस भाष्य के साथ समन्तित करके एक पृथम् अम्ययतार कपिल की कल्पना कर डाली हो। ओर सम्भव ह, विज्ञानभिन्नु ने यहां समस कर अपने प्रस्थ म उसका समायान किया हो।

यहि भाष्य का मूलपित स 'प्राप्तु ' योर 'प्रामुद्ध मान्य ' इन दोना पद्दा के लेख पद्ध म्यान सान लेते हैं, तो न किसी पढ़ का या बाहार करना पड़ता है, योर न भाष्यकार के लेख ना श्रीमद्भाग्यक से एप्टाभाग्य के साथ विरोध होता है। पद्धम्यन्त पाठ से पित्त का अन्यय इस अन्नार होगा—'सगरपुत्राणा प्राप्तुर्वाभुद्दवनान्नोऽन्यस्य कपितस्य स्मरणाह्न।' अर्थात् श्रुति स सगरपुत्र के प्रतमा वातुन्य नामक कपित से भिन्न रिपत्त का स्मरण होने से। इससे यह स्पष्ट होजाता ह, कि सगरपुत्रों के अन्ना विष्यवनार कपित्त भा है। मार्य प्रणेता रहे, परन्तु उनका वर्णन हस श्रुति म नहीं ह। श्रुति म तो उससे भिन्न ही किसी कपित्त का वर्णन है। वह वर्णन, इस श्रुति म नहीं ह। श्रुति म तो उससे भिन्न ही किसी कपित्त का वर्णन है। वह वर्णन, इस श्रुति म नहीं हुए शकराचार्य ने स्वय ही स्पष्ट किया है। वह लिखता है—

कृषि सर्वन्भित्वय । कृषित्वं उत्तरमणित्वर्ग् प्रस्त स्वतैनात्वादित 'हिरययार्भ जनवामास पूर्वम्' इत्यरोत जन्मश्रवकात् । ऋत्यस्य नामबक्तृत् । उत्तरत्र 'यो कहास्य निद्यानि पूर्व यो नै बदाध प्रहिक्तोते तस्मै' इति नच्यमाकृताते । मधिलोऽपन् हरित

पराराय ननातः निपली हिरस्यगर्भी ना व्यपदिश्यते ।

इससे स्पष्ट हैं, कि शकरावार्य, श्रुति में जा ये हुए कपिल पर का यर्थ हिरएयगर्भ करता हैं। चाहे यह कपिल का पर्याय हो, चाहे सुत्रक्ष के समान कपिल वर्णवाला अर्थ करके हिरएयगर्भ करता निरोपण हो। शाकरमाध्य [ ज्ञासुन २।१।१।] में आई पक्ति के 'ख्रान्तस्य किएलस्य' पर का यही अर्थ होमकता है। 'ख्रान्य' पढ के योग म 'प्रतप्तु ' खोर 'वासुवेवनाक्न ' ये होनों पर पद्धान्यत्व ही होने वाहिये +। ऐसा होने पर सगरपुत्रों के प्रत्मा विष्ण्वयतार कियल से भिन्न हिरएयगर्भ कपिल श्रुति म, ज्ञावरावार्य की व्यारयानुसार ठीन होसकता है। किस समक्त म नहीं खाता, श्रानन्विगिरि खालि व्यारयानगरें ने, भाष्यकार के खाराय के विक्त ही किस तरह पप्यन्त पनान प्रतप्ति कपान प्रयान किया है। साल्यक होता है, भाष्यीकार वाचरपति मिश्र को यह बात ख्रान्य पन्यची नी, मालिये उसने हम भाष्यपिल का ऐसा खर्म होती दिया। उसने केवल इतना लिया है, कि श्रुति म प्रतिक्रोहित किपल, साल्य प्रत्येत कपिल नहीं होमकता +। ज्ञा श्रुति म जाये हा 'देपल' पद वा अर्थ हिरएयगर्भ करते हैं, तन यह ठाक ही है। क्यांकि हिरएयगर्भ ने तो सान्यवाल का वार्य करी।

भाष्यकार खाँर सब ही टीवाकारों ने 'विषक्षिति धुतिमामान्यमात्रतात्' इस वाक्य को सूत्र रगड़ा है। तालपर्य यह है, कि मब न ही इस बातपर बहुत बल विया है, कि श्रुति म बेबल

द्विये पाणितिसूत्र २ । ३ । २६ ॥

तस्मा द्वातिमान यमात्रे ए अस सारवर्गण कविल श्रीत इति ।
 [ श्रव्यम्थराग्रसमान्य, सामना टाका ८।।। ऽ ]

इस 'कपिल' पट के एकसा आजाने से यह किसी प्रवार भी सिन्द नहीं किया जासरता कि य रा. सार प्रत्य म साफ रेन का हा प्रार्थन है। क्योंकि यह भी सभव हो सफता है, कि यहां क्रिन पद का योर है। मोई अर्थ हो । इसप्रकार की वाक्यरचना में यह यापरयक है. कि 'कपिल' पर की समानता का दिगाना उसी समय सप्रयोजन हो सकता है. जर्जाक वरिल पर का कोई भिन्न प्रार्थ कर दिया जाय । यदि एक व्यक्तिविशेष की सज्ञा न मानकर आप उसे किसी दसरे व्यक्ति की मना मान लेते हैं, जिसको कि सप्रमाण सिद्ध करना कठिन हैं, उगोंकि जीने 'कपिल' यह एक व्यक्ति की सज्ञा होसकती है, उसातरह दसरे व्यक्ति की भी हो सकता है। इसमें कोई भी विशेष प्रमाण उपस्थित नहीं किया जामकता, कि यहा अमर कपिल व्यक्ति का प्रहरा है, अमुक का नहीं। तम अर्थ की भा समानता हो जायगी, फिर शन्दमान की समानता पर वल देना निष्ठयोजन होगा। इसलिये जापस्यक हे, कि यहा 'क्षिक' पद का अर्थ व्यक्ति विशेष की सम्रा न मानकर बुद्ध भिन्न ही कियाजाय। इसीलिये शंकराचार्य ने इसका अर्थ-'कन करिलवर्षा' किया है। तात्पर्य यह है, कि उसने न्यतिविशेष के नाम का यहा से भराहा ही मिटा दिया। ऐसी ही अवस्था में हम शाहसमानता भी सप्रयोजनता वह सकते हैं। यहि आनन्द्रशिरि आदि के अनुसार भाष्य की मलपित का अर्थ नरके, सगर्पप्रवृत्ता विष्ण्यवित्र कपिल का ही श्रुति में वर्शन मान लिया जाय. तो सार्य प्रशिता कपिल ने ही स्था अपराध किया है ? उसका ही वर्णन शति में क्यों न मानाजाय ? इसलिये जानन्द्रगिरि अर्थं ने जो मलपक्ति के 'प्रतुष्त ' आर 'बास्टेयनास्न ' पदों को पष्टान्त मानकर अर्थ किया है, वह भाष्यकार के कथन से निरद्ध है, सोर शान्यातिगम्य भी नहीं है। इसलिये उनका यह अर्थ भ्रमपूर्ण ही कहा जासकता है।

परन्तु शरराचार्य को 'कपिला' पट का 'कनर क्षिपताँ' अर्थ करके सन्तोप नहीं हुआ। उससो भी यह वात तो अवश्य सुमती ही थी, किहमारे ऐसा व्यर्थ करन स उपोद्यत्वक ही क्या है ? इसलिये शंकराचार्य ने भे ताश्वतर म उपर्युक्त श्रुप का अर्थ करने हुए अन्त म 'कपिला' पट का अर्थ, परमाप कपिला ही अर्थाकार क्या है ! और जिन अमाणों को श्राध्यत करने हुए उसन इस वात को यहा लिया है, उनसे स्पष्ट होजाता ह, कि श्रुविगातपादित कपिला को ही विप्रणुक्त अप्रवार कपिला नो या ह। और यही सारय का कर्त्ता भी हे। शकराचार्य ने बहाँ इसप्रकार नममाण उल्लेख किया है.

"न पेल विभिन्न न मर्गमृतस्य वै किल । विष्णोर शो जगन्मोङ नामाय समुपानतः ॥ इत युग पर नान विलादिन्य स्थापृत् । दशति सवभूतात्मा सर्वस्य जगतो हितमः ॥ दर शक्तः सर्वदेवाना द्याग कर्षा कर्षात्वाभितः । श्युवलवता दगे योगिना त्व कृमारवः ॥ ऋषीणा च वित्यक्रत्वं व्यासो वद्विदामितः । संब्लाः । विषेतो देशे रहारामिन सद्भाः ॥ हति प्रसापि शिमद्धः । मण्य चा कापल अभिद्धः ।"

इससे यह रुपष्ट हे, कि जिस किंपल खपि को विष्णु का अरा बनाया जाता है यही साख्यों वा कपिल है। ओर उसी प्रसिद्ध परमर्पि कपिल का इस श्रुति में वर्शन ह। इसीकिंग्रे रुक्तराचार्य ने अकस्त्रमध्य में भी उपर्युक्त पनियों के अनन्तर एक पिक लिख दी है, जिससे उमके हृदय का स्पष्टीकरण होजाता है। पक्ति इमप्रकार हे—

ग्रन्थार्थदर्शनस्य च प्राप्तिरहितस्यासाधरत्वात् ।

श्वाराय यह है, कि श्वेताश्वतर उपनिपद् के वाक्य में किपल पद का अर्थ, साल्य प्रवर्त्तक फिपल ही मान लिया जाये, तो भी हमें कोई आपित नहीं। स्थोंकि उपर्युक्त वाक्य, मुरय रूप से परमास्मा पा ही निर्देश करता है। जिस परमास्मा ने सर्वप्रथम दार्शनिक किपल को उत्पन्न शिया और ज्ञानों से भर दिया, ज्या परमास्मा नो प्रान्त करने का यत्न करना चाहिये। यही उस वाक्य मा मुर्यार्थ है। प्रसन्पश पठित किपल की सर्वज्ञता अथवा प्रामाणिकता ना, यह नाक्य माधक नहीं हो मकता।

रावराचार्य ने इस पिक को लिसकर यह स्पष्ट कर दिया है, कि इस रवेतारवतर श्रुति में मार्गो का प्रमिद्ध क्षिक ही उपादेव हैं, भले ही उसका उल्लेस प्रसमवश आवा हो। हम इस ममय उसके मत की मान्यता या अमान्यता पर विचार नहीं कर रहे। हमारा अभिप्राय केवल इतना ही है, कि इस श्रुति में जिस क्षिक का उत्तेय हैं, वह सास्वप्रवर्त्तक क्रियल ही है, और यह मत शानराचार्य को भी मान्य हैं। इसीलिये प्रथम, क्षिल पत्र का जो अर्थ शकराचार्य ने हिर्द्यमार्थ (क्ष्मक्ष्मप्रवर्त्तक) किया है, वह मौहिवाद से ही किया है। तथा उसमें श्रुति का स्था रस्य न जानकर ही अन्त में विस्तारपूर्वक, प्रमाखसहित साख्य प्रवर्त्तक क्षिल का ही उल्लेख माना है।

राजराचार्य ने इसी प्रकरण में आगे (ब्रह्मसूत्र, साजरभाष्य शाशा पर) मनु की प्रसामां उस्ते वाली श्रुति का वर्णन किया ह—'यह किंच मनुस्वरत्तक प्रजन्' (ते० स० शाशाशाण)। और तह कपिल के सनुलन में ही किया गया है। इसप्रकार श्वेताहरतर की कपिलप्रसासक श्रुति के साथ. मनुप्रसामक श्रुति की नुलना करने से भी शकराचार्य का हच्य, स्पष्ट ही माल्झ हो जाता है, कि वह इस इरेताहरतत्त्वास्य में सार्य प्रवर्त्तक कपिल की प्रशास का ही उल्लेख मानता है। श्री शकराचार्यप्रवर्द्दित उत्तर मानता है। श्री शकराचार्यप्रवर्दित उत्तर प्रमाणों से यह भी निर्दिष्ट हो जाता है, कि वही कपिल निष्णु का श्रंश है। विष्णु ना श्रश श्रथवा श्रवतार उसी कपिल को माना गया है, जो देवहूति और उर्दम का पुत्र है। बींस वही मान्य शास्त्र का प्रवर्त्तक है।

प्रस्तुत प्रसग में शक्राचार्य की एक मीलिक भृल-

इमने श्रातिरित्त प्रमुत प्रमम में, मनुप्रशसापरण तैतिसीयमहिता नी श्राति ना उद्धरण १र, मी मनु पा मनुम्पृति में मन्यन्ध जोडने में शनराचार्य ने एक मौलित भूल नी है। और रमपी रेगादेगी पीछे वे विद्वान | भी इस भूल को दुहराते रहे हैं।

नैतिरीयमहिना के समान अन्य कई महिनाओं त'रा ताद्याण प्रन्थों / में भी यह प्रमण धाना है। वरापर भी मनुसन्बन्धी उल्लेख इसीप्रकार के हैं। नीतिरीयमहिना में काम्येष्टियाँ

मनुग्मृति क प्रथम श्लीक पर गाउक सह की दोश ल्लों।

<sup>🗴</sup> कारक सहिता १६ । ३ ॥ सेवायक सहिता २ । १ । १ ॥ गाण्डय सहायाद्वाया -३।१६६ ३ ॥

फा प्रकरण है। उसी प्रसंग में यह उल्लेख है, कि विशेष चर्म-रोग न होने पावे, इसके लिये मनु, की दो ऋचाओं को धाष्या + बनावे। क्योंकि मनु ने जी कुछ कहा, वह भेषज है ×। याव हम देखते हैं कि मनु की जो उपचा धाष्या बनाई जाती हैं, ÷वे ऋग्वेद (जार १) सुक्त की खिल्तम चार खायवा वांच छचा हैं। इसमें से किन्हीं दो ऋचाओं की को धाष्या बनाया जाता है। इस स्कृत का ऋषि-नैवस्वत मनु—है। इससे यह स्पष्ट परिणाम निकल खाता है, कि वैत्तिरीयसंहिना में जिस मनु की प्रशंमा की गई हैं, वह वैवस्वत मनु की है।

शङ्कराचार्य ने संहिता के केवल 'मनु' पर को देलकर उसका सम्यन्य मनुस्यृति से जोड़ दिया है। क्योंकि महास्य (२१२११) शाङ्करभाग्य में वेक्तियसंहिता के उक्त सम्यम्भ को उद्धृत कर खाते 'मनुता च-सर्वयूतेषु चात्मानं सर्वयूत्तानं चात्मानि । मंपरयन्नात्मयाली । वे स्वाराज्यमधिगण्डति' (१२।६१) यह मनुस्कृति का स्लोक उद्दुशन किया है। इससे शङ्कराचार्य का यह मन स्पष्ट होजाता है, कि संहिता में वर्षित मनु को बह, वही मनु समसता है, जिसका मनुस्कृति से सम्यन्य है।

परन्तु परनुस्थिति ऐसी नहीं है। मनुस्यृति से जिस मनु का सम्पन्थ वताया जाता है, उसका स्पष्टीकरण मनुस्यृति के श्लोकों से होजाता है। मनुस्यृति के खतिरिक्त, खन्य साहित्य से भी इस विषय पर पर्याप्त प्रकाश पढ़ता है, जिसका निरूपण खभी आगे किया जाएगा।

इससे यही निरचय होता है, कि मनुस्मृति के साथ 'स्वायम्भुव मनु' का सम्बन्ध है, अन्य किसी मनु का नहीं। परन्तु तैसिरीयसंहिता में 'वैदस्वत मनु' की प्रशंसा की गई है। ये दोनों मनु सर्वथा भिन्न ही कहे जासकते हैं। 'स्वायम्भुव मनु' की कोई ऋचा ऋग्वेद में नहीं है। ऐसी क्षिति में परिणाम यही निकलता है, कि शंकराचार्य ने केवल 'मनु' पर को देग्वकर, शब्दमात्र की समानता के खाद्यार पर ही, 'वैयस्यत मनु' का सम्बन्ध 'स्वायम्भुव मनु' के माथ जोड़ दिया। जो खापित शंकराचार्य ने श्वेताश्वतर के 'किपले' पद के सम्बन्ध में उपस्थित की, उसमें स्वयं ही वह अस्त होगय। बस्तुतः तैक्तिरीयसंहिता में जिस मनु का उक्लेख है, उसका मनुस्मृत के साथ कोई सम्बन्ध नहीं। इसलिय इस प्रसंग का शंकाराचार्य का लेख, सर्वथा निराधार एवं असंगत हो कहा जासकता है।

भनुस्पृति का सम्यन्य, 'स्थायन्श्रुय मनु' से ही हैं, ज्ञन्य किसी मनु से नहीं, इसके लिये प्रान्तर ( मनुरमृति की ) जीर वाहा ( ज्ञन्य साहित्य की ) वोनों प्रकार की साहित्य व्यलस्य होनी हैं।

<sup>+</sup> धाष्प्रा उन ऋषाशों का नाम है, विनका उच्चारण कर, प्रश्वसिव होती हुई ग्रमिन में 'समित्र होदी जाने। 'धोयते उनया समिटिति पास्या ऋक्' (पाखिनि ३। १। १२२ पर) मट्टोनि दीवित।

<sup>ः</sup> ती॰ क्षं∘ ११ ⊏ १२२ पर स्वायक्षभाष्य। श्रायस्तम्ब श्रीतस्य, १११११ । मा सन्व्यापाद सीतसूत्र २२। ३१ ण ॥ सीवायन श्रीतसूत्र ११ ११११ ।

<sup>🖟</sup> सैंव संव १ । मा १२० । ११ ॥ तथा २ । ० । १ ॥ यर अदभास्करमाध्य ।

<sup>&</sup>quot; देखें, श्रापांतुकमणी।

(१) मनुस्पृति के प्रथम अध्याय के ४८ ६१ रत्नोंको को देखने से यह स्पष्ट होजाता है, कि इस सामव धर्मशास्त्र का उपरेश देनेवाला आदि प्ररूप 'स्वायम्भव मन' + था।

यद्यपि मनुस्मृति में लगभग पन्द्रह सोलह स्थल ऐसे हैं, जहां साधारणहप से 'मनुः रत्रवीन' या 'श्रत्रतीनमनुं ' ऐसे पट आये हैं। परन्तु उनसे इस बात का निश्चय नहीं होपाता, कि यह कौनसा मनु है। फिर भी कुछ स्थलों में इसको स्पष्ट कर दिया गया है। उनमे एक निम्न है—

ज्ञलावु दारुपात्रज्ञ मृन्मय वैदल तथा । एतानि यतिपात्राणि मनुः स्तायम्मुतोऽनवीत् । [ ६१६४ ] इससे स्पष्ट होजाता है, कि मनुस्मृति के साथ 'स्तायम्भुव मनु'का ही सम्बन्ध है, क्रन्य किसी मन का नहीं ।

(१)—इसके श्रांतिरिक्त श्रन्य साहित्य से भी इस वात की पुष्टि होती है। महाभारत धनवर्ष में युधिष्ठिर और सर्पभूत नहुष का सवाद जाता है। उस प्रसग में युधिष्ठिर की उर्कि रूप से निम्नानियित रह्णोक उपलब्ध होते हैं—

> प्राङ्गाभिवर्षमात् पुसो जातकर्म विचीयते । तथोपनयन प्रोक्त द्विजातीना यथाफ्रमम् । तनास्य माता साविनी पिता त्वाचार्थ उच्यते । युत्था शृद्धसमी क्षेप यावद्वेदे न जायते । तसिमन्तेन मतिद्वेधे मनु स्थायम्भुवोऽचनीत् ॥

[ म० मा०, वनपर्व, १८२१३४-३५॥ कुमधोण सस्करण ]
इतमें से त्रान्तिम पत्ति, पूर्व पिकयों को 'स्वायम्भुव मतु' की उक्ति होने का निर्वेश
कर रही हैं। उपर चार पिकयों में से दूसरी को छोड़कर शेप तीनों वर्तमान मतुस्त्रति में इसी
आतुपूर्वी से उपतव्य हैं। दूसरी पक्ति भी, मतुस्त्रति के 'एक खोक के त्राशय को लेकर लिएवरीं
गई हैं, जो इसी कम से मतुस्त्रति में उपलब्ध हैं। इन पक्तियों को मतुस्त्रति में यथाक्रम निक्तलिपित स्थलों में देखना चाहिये—

स्यापम्भुवी मनुर्धीमानिङ् शास्त्रमकः प्रयम् ।

म भिष्यों के प्रस्त करने पर, उत्तर रूप में मनु की डिल है— हद शास्त्र तु हरवाऽसी मामेन स्वयमादित । निभिवद माह्यामास मरीच्याईरस्यह मुतीन् ॥ ४ म ॥ महार्त हम कास्त्र को बनाकर सर्वंवयम मुक्कि ( मनु को) पदावा, और मैंने मरीचि ब्रादि मुतियों को । एतद्वोऽय भृगु शास्त्र आविष्यारयरेषत । एतदि मजोऽधिज्ञते मुवीयोऽऽतिल मुति ॥ ४ ६ ॥ यह भृगु हम मभ्यूर्ण शास्त्र को व्यापके लिवे मुतावेगा, इसने यह सवशास्त्र मुक्ते अच्छी तरह समक्तिया है। सतस्त्रमा म तेनोको महिष्मंतुना भृगु । तानवतीद क्योन् सर्वाव्यादाम मृयुतामिति ॥ ६० ॥ मनु के यह कहने पर, महिर्ष भृगु ने प्रमुख होकर उन सव आपियों को वहा, नि सुनिय । स्यापस्त्रम्याग्य मनो पहचत्रमा मनवोऽये । एत्यहन्त प्रभा स्वा स्वामहम्मानो महीन्म ॥ ६० ॥ मा भ्रम्यापस्युत्य मनु के हु बराधर मनु बीर्ट । भृगु का यह क्यन सर्वथा स्वष्ट वरदेना है, कि भृगु के मिनो हम काम्युक में समस्त्र, वह 'स्वायम्युक मनु था । हमके भागे मस्य क्षाप्त्राव करी २०३ सर्वक से स्वष्ट कहा हि—

- (१) छाध्याय २ ऋोक २६॥
- 38 11 (<del>২</del>)
- 200 H (3)
- 26511+ (8)

... \_ \_ ... इससे यह निश्चय होजाता ,है कि उपलब्ध मनुस्मृति के साथ स्वायम्भृत मनु' का ही सम्बन्ध कहा जासवता है, वेयस्वत मनुष्रथवा अन्य किसी मनु का नहीं 1×

प्रसंगागत कथन के अनन्तर, उपर्युक्त विवेचन से यह परिणाम निकल आता है, कि र्शकराचार्य के लेख में आग्न्यवतार कियल के सम्बन्ध की कोई भी भावना ध्वनित नहीं होती। फिर ऐसी स्थिति में विज्ञानभिन् का यह लेख, कि किसी वेदान्ती ने अन्यवतार कपिल को ही सांख्यप्रवर्त्तक माना है, निरिचत रूप से नहीं फहा जा सफता, कि किस वेदान्ती के लिये लिखा गया है। यह भी संभव होसकता हैं, कि शंकराचार्य की वर्णित पंक्तियों से ही कदाचित् भित्त को श्रम होगया हो, अथवा सर्वोपकारिएी टीका के आधार पर ही उसने ऐसा लिखा हो। यद्यपि सर्वोपकारियो टीका के रचयिता का नाम अभी तक झात नहीं है। और न इसी बात का निरचय होसका है, कि यह तत्त्वसमाससूत्रों की टीका, विज्ञानभिच्न से पूर्व लिखी जानुकी थी। इसका ऋषिक विवेचन 'सूत्रों के ज्याख्याकार' नामक पष्ठ प्रकरण में विज्ञानभित्त के प्रसंग में किया जायगा।

कपिल के सम्बन्ध में वाचस्पति मिश्र के विचार-

पहन्दीन न्याख्याकार घाचस्पति मिश्र ने भी कपिल के सम्बन्ध में अपना मत उपर्यक्त

रूप में ही प्रकट किया है। -सांस्यतत्त्वकोमुदी में ६६वी कारिका की व्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र ने 'परमर्पिणा' पद का अर्थ 'कपिलेन' किया है। इससे स्पष्ट हैं, कि वह सांख्यशास्त्र का प्रवर्त्तक, कपिल की मानता है ।

ः . इसीप्रकार ४३ वीं कारिका की व्याख्या में वाचस्पति मिश्र ने सांसिद्धिक मार्यो का

उदाहरण देते हुये लिखा है-. यथा सर्गोदानादिधिद्वान् सगयान् कपिलो महामुनिर्धर्मक्षाश्चैरान्यैश्वयंत्रम्पन्नः प्रादुर्वभूपेति स्मरन्ति । सृष्टि के प्रारम्भिक काल में धर्म झान आदि से सम्पन्न, आदिविद्वान् अगवान् कपिल प्रादुः

<sup>🕂</sup> ये पते, निर्णयसागर में स बम्बर्ड् से, कुल्ल्क्रिटीका महिल, सन् १६०२ में प्रकाशित मनुसमृति के संस्करण के व्यापार गर दिये गये हैं।

<sup>🗙</sup> इस सम्बन्ध के शन्य भी बहुत प्रमाण उपलब्ध है, परन्तु श्रनावश्यक ग्रन्थ कलेवर-वृद्धि के भय से उनका यहां उल्लेख नहीं किया गया । उदाहरणार्थ निम्न स्थल दृष्टम्य हैं-

नियस्त ३।४॥ कुलना करें, मनुस्मृति १।१३०,१३३,१३१॥ महाभारत, शान्ति॰,१४।१८-५२॥ बुलना करें, मनुरु णाइ-इशा महानारत, शान्तिक, २३११५-१३॥ तुलना करें, मनुस्यृति, शरा। शाधर पानि ॥

र्भूत हुआ। वाचस्पति का यह लेख, पञ्चशिख के प्रसिद्ध सूत्र- 'आदिविद्वान् निर्माणिचत्तमधि-ष्ठाय कारुण्याद् भगवान् परमर्थिरामुखे जिज्ञासमानाय तन्त्र प्रोचाक' का स्मरण करा देता है।

योगसूत्र 'तत्र निरातेषाय सर्वेद्यवीजम्' ( ११०५ ) का मान्य करते हुए, आचार्य व्यास ने उपर्यु क्त पञ्चशिरससूत्र को प्रसगवशा उद्धृत किया है । उसपर टीका करते हुए वाचरवित मिश्रने लिया है-श्वादिविद्यान् निपल इति । आदिविद्यानिति पञ्चशिरसाचार्यवचनमादिमुक्त्यत्वरसम्हतावादि-गुरुतिययः, न त्यनादिमुक्तयरसग्र विषयम् । आदिमुक्तेयु करायनमुक्तेषु विद्वत्यु विश्वत्याक् मादिविद्यान् मुक्तः स एत्र च गुरुरिति । क्रिक्तस्थापि आयमानस्य महेम्नरानुमहादेव ज्ञानभावि श्वत इति । क्रिक्तो नामः विष्णोरवतारिवशैषः प्रसिष्ट । स्वयम्भूहिरययगर्भस्तस्थापि साल्य योगप्रातिर्वेद श्रवते । सः व्यवण्य आदिवद्वान् क्रिक्तो विष्णुः स्वयम्भूदिति भाषः ।

पर्विद्यात् में 'आदि विद्यात्' पर से कपिल का महत्त्व होता है। पर्व्याशस्त्रते 'आदि-विद्वात्' पर, आदिमुक्त अपने तथा अपनी सन्तान (पुत्र पोत्रादि पर्त्यत अववा शिष्यपर्त्यत ) आदि के, गुर के विषय में कहा है। अनादिमुक्त परमगुर का निर्देश, यह पर नहीं करता। किसी विशेषकाल में मुक्त होने वाले विद्वानों में हमारा कपिल आदिविद्वात् है, यहां आदिमुक्त कपिल हमारा गुरू हैं। + श्रुति में आता है, कि कपिल के उत्पन्न होने पर मगवान के अमुक्त हमें ही उसे झान आपि हुई थी। विष्णु का अवतारिवशेष कपिल मसिक है। स्वयन्भू हिर्द्यप्रभार्ष है, उसे भी सार्य योग की प्राप्ति वेद में कही है। वही ईश्वर आदिविद्वात कपिल, विष्णु एव स्त्रयन्भू है।

वाचरपित के इस लेख से प्रसागत परिखाम यह निक्लता है, कि आहि विद्वान् कपिल, जिसने जिलागु आसुरि के लिये 'तन्त्र' का प्रवचन किया, विच्यु वा अवतार था, यह निरिचत है। क्योंकि भागान के अनुप्रह से ही उसे झान प्राप्त हुआ था, अत उसी कियल को स्वयम्भू भी पहा जाता है। शोमफ्रागनत के तृतीय स्क्ष्य में कियल का जन्मविषयक वर्णन, वाचरपित के इस लेख से समरण हो आता है। श्वेनाश्वतर उपनिपद के कियलसम्बन्धी पूर्व उद्दृश्व वाम्य में भी इसी अर्थ का निर्देश किया गया है। क्ष्रेंन की तपस्या के फलस्वरूप, ब्रह्मा का, विच्यु के अंश से देवहाति के वर्भ में कियल के जन्म की स्वान हेना, वाचरपित के उल लेख का आधार हो। सपता है। श्रीमफ्रागनत के इस प्रकरण का हम पूर्व उल्लेख कर चुके हैं। कियल को, उसके जन्म के अनन्तर आरचवान में ही भगवाम के अनुमह से हान प्राप्त हुआ, इसलिये उसे 'स्वय' म्भू' अथवा नक्ष्मुत आहि परो से भी जहा वहा स्वरूप किया गया है। खताब्य साक्य का प्रवर्णन किया गया है। क्ष्य साम्य का प्रवर्णन किया गया है। खताब साम किया गया है। साम अय्य का साम से भी वाद स्थित गया है। यह मत स्वर्ण क्षय सामित्र हो जाता है। कीर समन वाचरपति मिश्र की भी पूर्ण सहमति है।

याचरपति मिश्र वे उपर्युत्त लेख से एन और परिखाम भी निनलता है, जो निपल

<sup>ां</sup> यहा पर रक्तारपातर परिता 'मारि प्रसृत वरिता' इत्यादि श्रुति की चौत ही वाचस्पति का निर्देश है। इसीलिय करिम चौदिवद्दान् तथा चादिशुक्त है, उस बनादिशुक्त नहीं कहा जामकता।

की ऐतिहासिकता को सिद्ध करने में अत्यन्त सहायक है। वाचरपति ने 'आदिविद्यान' पद की ज्याख्या पर वड़ा यल दिया है, और उससे यह स्पष्ट करने का यत्न किया है, कि यह पद किसी अदृश्य शांक परमगुरु की ज्योर निर्देश नहीं करता, जो कि अनादिगुरु है। प्रखुत ऐसे क्यकि का ही निर्देश करता है, जो किसी कालविशेष में ही मुक्क हुआ था, और इसीलिये असमदादि की तरह ही दस्य देहधारी था।

क्या कपिल ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं ?---

फुछ छाधूनिक पश्चास्य खौर भारतीय विद्वानों ने कपिल को एक काल्यनिक न्यित वित्ताना है। अथवा उसको ऐतिहासिक न्यांक नहीं माना। उनका खांमप्राय यह है, कि वह फ़स्सवादि की तरह पाछमौतिक शरीरधारी न्यांक नहीं था। प्रायः पश्चास्य और अनेक भारतीय विद्वानों का भी यह स्थ्रमाय सा वन गया है, कि वे प्राचीन भारतीय संस्कृति, सभ्यता खौर साहित्य का उन्नत मस्तक करने वाली अनेक वास्तविक घटनाखों तथा न्यांक्रियों से मिथ्या एवं काल्पनिक वताने में तिनक भी संकोच नहीं करते। यद्यपि पश्चात्य विद्वानों का यह दृष्टिकोय, किन्हीं विशेष मावनाक्षों से प्रेरित होकर वन जाना छुछ खाक्ष्यंजनक नहीं। परन्यु उनकी खनुगामिता में ही खनुसंधान की चरम सीमा समक्ते वाले भारतीय विद्वानों की इस मनोप्तिक को देखकर अवस्य ही हृदय को ठेस पहुँचती है। हमारा यह खभित्राय कहापि गहीं, कि हम मिथ्या आत्मस्तावा के वशीभूत होकर वृत्तरे की सचाई को खंतीकार करने से विग्रस्त हों; ये भावनाएँ तो बहुत ही किन्दित और उन्नति की बाधक हैं। परन्यु वस्तुस्थिति को भी मिथ्या क्य देने के प्रयत्नों में अनुगामिता-प्रदर्शन खबरय ही प्रशंसनीय नहीं कहा जासकता।

कोलमुफ, जैकोपी और मैक्समूलर आहि पारचात्य विद्वानों ने कपित को काल्पनिक व्यक्ति माना + है। विद्वान कीथ × का कहना है, कि कपित पद हिरख्यमं का पर्यायवाची है, और अनिन, विप्यु तथा शिव आदि के साथ कपित की एकात्मता अथवा त्र प्रा का भी उल्लेख संस्कृत साहित्य ÷ में मिलता है। इमलिये कहा जासकता है, कि कपिल नाम का कोई वासाविक व्यक्ति था। अपने भव को पुष्ट करने के लिये कीथ ने, जैकोपीक की सम्मति की भी प्रदर्शित किया है।

<sup>+</sup> देखें, डा॰रिचर्ड गाँवें इत Samkhya und Yoga २, ३.

<sup>🗴</sup> कीयहत Samkhya System, 9.

<sup>---</sup> महाभारत, यगपर्व, १० णहा। २२६।२१॥ वान्तिवर्व, ३४६।००-०२॥ १२२।६०-२१॥ वस्मयोत् संस्करण । रामायण, वालकाएड, ४०।२१॥ निर्णयसागर, वस्बई का सहीक संस्करण ।

<sup>🌣</sup> कीयकृत, Samkhya System, 9. दिणाणी 1.

All the early teachers of the Samkhya appear in legendary guise, the reality of Kapila, the alleged founder of the system, has been abandoned by Jacobi, (A History of Sanskrit Literature, by Keith. P. 488.)

के प्रचलित अर्थों को लिया जाय। प्राचीन रसायनशास्त्र के व्यतुगामियो, कथा गाधमम्प्रदाय के माहित्य में भी उसको सिद्ध वताया गया है। भगवद्गीता में भी उसे उत्तम मिद्ध वर्णन किया गया है। अपने निजा प्रयत्नों से जिस किसी प्रकार भी पूर्णावस्था को प्राप्त होना रूप पारिभाविक 'जन्मिसिद्धि' के उदाहरण-रूप में भी प्राय उसका ही नाम लिया जाना है।

गोतास्त्र ( शुरुप्रके ) व्यासमाप्य में निम्नतिथित सृत्ररूप सन्दर्भ उदध्त किया गया है— व्यक्तियान निर्माण्यित्तमधिष्ठाय कारुएयाद् भगतान् परमर्पिरासुरये जिनासमानाय संस् चोत्राच । शानायाः बाचायति ने इस उद्धरण को पञ्चशिस का लिया है। इससे यन जान पड़ता है, कि

to as a Siddha in the literature of the and of the votaties of the ancient Science of Alchemy (रसायन) And in the भगवद्गीका too he is discribed as the best of the Siddhas His case is often cited in illustration of what is technically known as जन्मसिन्दि । e perfection obtained through personal exertion in same shape or the other.

There is an aphoristic statement quoted in squas's commentary on the Yoga Sutra [1, २₹] It is attributed by बावसित to प्रविशय and runs thus श्राविनिहान निर्माण्यित्तमिष्ठन्त्रय कारुएयाद् भगतान् परमर्थिरासुरये जिल्लासमानाय तत्र प्रोताच । The appears from the above that क्षेत्र disclosed the तन्त्र 1e, the secret Wisdom (viz the सार्य doctrines of the पष्टितन्त्र) to बासुरि, as a Master to a seaking Disciple The assumption of finding implies that the Master had not a physical body and his appearance before sight does not

therefore represent an historical fact

क्षेत्रकार and निर्माण्यित are practically identical पराञ्जलि speaks of the निर्माण्यित and describes how it is evolved from the stuff of प्रस्मिता, ध्याम and ानमायाच्या and accorded now to be some But उदयन employs the term निर्माष-भूषात् and reactly the same sense So do the Buddhist writers with whom पाल, in exact, the same expression (vide a paper on निर्माणकाय, by the present writer in "The Princess of Wales Saiaswati Bhavana Studies" Vol. 1) The fact is that Siddhi leads in a wonderful manner to the unification of Chitta (mind) and काव (body), so that the resultant product may be fitly described as a Mind as well as a Body This process of unification, which of course presupposes an elimination of impunities in each, is to be sharply differentiated from the other process of Discrimina The so called कायमिर्दिं, effected through Alchemy हरयोग, राजयोग, or मन्त्र, is identical with the realisation of निर्माणकाय. Before he had plunged unto निर्माण, क्पिल furnished himself with a विज्यह and appeared before धासरि to impart to him the Secrets of साम्यदिया.

र्रापत ने तन्त्र अर्थात् गृहज्ञान (सार्यसिद्धान्त अथवा पष्टितन्त्र) का आसुरि को प्रवचन किया, जो शिष्परूप से किहासा युक्त होकर उमके पास आया था। निर्माणकाय का मान सेना टी यह प्यतित करता है, कि गुरु भोतिक शरीर से रहित था। इसीकारण् आसुरि के सामने उसका प्रकट होता एक पेतिहासिक घटना नहीं।

'खादिविद्वान निर्माण्डिसमिष्टिंग्य' इत्यादि पद्मशिरास्त्र में 'निर्माण्डिस' पर 'निर्माण्डाम' पद का समानार्थक है । पतजलि ने 'निर्माण्डिस' पर का उल्लेसकर, उसकी उत्पत्ति क्रांसिना ( निर्माण्डिसतान्यिसितासातात्, योगस्त्र ४,४) अर्थात् अहहार से नतलाई है। ज्यात और पद्मशिरान ने भी इस पर को ऐसा ही माना है। परन्तु उरचन ने 'निर्माण्डिस' पद के अर्थ में 'निर्माण्डाय' पर का प्रयोग किया है। फलत ये दोनो पद समानार्गक हो जात हैं। इस अर्थ को प्रषट परने के लिये वौद्ध लेखक, केवल 'काय' पर को ही प्राय प्रयक्त पर हेते हैं। यस्तुत सिद्धि, चित्त अर्थात् मन और रारीर की अपवित्रतायों या मलो को दूर कर इनको एक आरचर्यजनक समानता की अवस्था में पहुँचा देती है। कियल एक महान सिद्धिप्राय व्यक्ति थे, उसीके वल पर निर्माण अर्थात् मुक्ति को प्रा होने के पूर्व उन्होंने अपना एक सिद्धदेश की राय रचना पी, तथा सारव का उपटेश देने के लिये आसुरि के सन्सुत प्रकट हुए । इस तरह प्रपित का कोई सीविक शरीर नहीं था। यह बात 'निर्माण्डिसक्रियाय' इत्यादि सन से एए (होताती है। अत्यव कपिल ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं हो सकता। ।-

श्रीपुत कविराज के मत का श्रसामञ्जस्य ।

शीजुत विवाज महोदय ने ज्याने लेख में इस वात को जानकार में ही रक्ता है, दि एतिहासिन न्यित होने के लिये न्या योग्यता होनी चाहिये। कपित को मनुष्य जाित का व्यक्ति मानते हुए भी, उसे ऐतिहासिक न मानता, एक पहेंगी ही है। सिद्ध होजाने से कोई व्यक्ति ऐतिहासिक नहीं रहता, यह तर्क हम नहीं ममक मके। ऐतिहासिक व्यक्ति होने का प्रचलित कर्ष क्या हो सकता है? यह श्रीजुत कविराज जी जाभिमत, इसका कोई रहत्यपूर्ण क्ष न हो, तो कपित भी ऐतिहासिक व्यक्ति क्यां नहीं हो सकता, जबकि इसका क्रांस्तर प्रमनुष्य जाित के ही एक प्राची के समान था। उसने जपने शिष्य को एक शास्त्र का उपदेश हिया। निर्मिष्ट की भाग दिया। क्षार्य ऐतिहासिक माने जाने वाल क्यंक्तिकों से जीव क्यां विशेषणा होती है?

रित् यह बात मान भी ली आये, कि कपिल ने मिदि के बल पर स्वय अपने शांगिर <sup>की</sup> रचना की। किर भी वह न्ययं ज्ञा हुन्ता शांगि भौतिक वा या अभौतिक १ इम बात की भी कि राज की ने गए नारी किया हैं। हमारा अभिश्राय यह है कि चाहे क्षिल की जेह योजिज मानी जाय, अपया सिद्धि के यल पर स्वयं रचना की हुई मानी आय, अत्येक अवस्था में चह देत ती

न्यें---गोप्पडां(दा पर 'प्यमन्दा' आनक स्वात्या की भूमिया (ह गुलिस में), एक २३। इस प्रत्य के मानारक, 11 मध्ये भे १, वर्षस सवस्तव, ठींठ नरेन्द्रमायकों भे भे 13 ति, वसकता है।

मौतिक ही कही जा सकती है। उसके हाथ पर सिर गुंह चादि खाययों की वहनता भी रूख-मान देहों के समान ही की जासकती है। अन्यथा आसुदि के लिये उपदेश किया जाना असमय हो जायगा। यह भी नहीं माना जासकता, कि कपिल की देह एक विजली की तरह कींधी, और उपदेश देकर तत्त्वण अन्तर्धान हो गई। क्योंकि आसुदि ने सांस्युतत्वों के गर्म की सममने के लिये खुख प्रस्त भी किये होंगे, कपिल ने उनके समाधान किये होंगे। इतने गहन विषयों की सम-मने सममाने के लिये जावश्य ही खुख काल की अपेला हो सकती है। तय तक कपिल के इस देह का खित रहना भी मानना ही पड़ेगा। कैसा भी सिद्ध क्यों न हो, भौतिक शरीर की रिथित के लिये आश्वन पान आहि के विधान और मल मूत्र आहि केत्याग का भी विरोध नहीं किया जासकता।

यदि श्रीयुत कविराज महोदय के विचार में यह सिद्धदेह धर्मीितक देह में नहीं धन जाये, तो आधुरि को उपदेश देने के लिये सिद्ध देह का प्रकट होना, अभौतिक देह में नहीं धन सफता। अप्रकट या अहरव देह के हां द्वारा उपदेश को कल्पना किये जाने पर तो, देह की कल्पना फरना ही ज्यर्थ है। इन सब संकटों में ही क्यों पड़ा जाय; यहां मान लिया जाय कि आकाशपाणी द्वारा ही आधुरि को उपदेश मिल गया था। वस्तुत: अहरथ देह आदि से उपदेश की कल्पना असंभव है। वाचस्पति मिश्न + ने भी 'आदिविद्वान' पद की ज्याख्या से इस यात को स्पष्ट कर दिया है, जैसा कि पूर्व लिखा जागुका है।

कृषिल को श्रीयुत कृषिराज सहोदय ने भी सिद्धिप्राप्त व्यक्ति वताया है! विचारणीय यह है कि कापल को सिद्धि किस प्रकार प्राप्त हुई ? इसके लिये उसने अवस्य ही किन्हीं , ज्यव-स्थाओं या नियमों का पालन किया होगा । तपस्या अथवा समाधि का अभ्यास किया होगा । उसके अनन्तर ही सिद्धिप्राप्ति की संभावना कही जासकती है। श्रीयुत कृषिराज जी ने 'कत्म--रितिद्ध' का स्वरूप बताया है, कि 'अपने निजी प्रयत्तों से जिस किसी प्रकार भी पूर्णावस्था को प्राप्त होना' × । वह प्रयत्त--पिश्रम अथवा पुरुपार्थ, कृषिल ने भी अवस्य किया होगा । यह सप विना ही भौतिक रारीर के किस प्रकार किया जासकता है ? वह जब नपस्या और समाधि भावना में अपना समय विता रहा था, उस समय भी टसका नाम कृषिल था। और वह अस्मदादि की तरह ही देहधारी था। उस समय तक वह सिद्ध नहीं हो चुका था। यदि कृषिल की उस समय की श्वित के भाना जाता है, तो उसकी ऐतिहासिकता से कृष्ट ने कार किया जासकता है ? किर जिस रारीर से तपस्या करके उसने सिद्धि को प्राप्त किया; आसुरि को उपदेश भी जसी रारीर के साथ रहकर वर्षों नहीं किया जासकता ? तब उपदेश के लिये शरीरान्तर धारण करने की स्था

ने वेलो—पावच्यक्तयोगसूच ११२१ पर व्यासभाष्य में उद्घत पञ्चशिखसूत्र के 'बादिविद्वान्' पद की काचापति सिक्षकृत व्यास्था ।

<sup>×</sup> जन्मसिद्धि—Perfection obtained through personal exertion in some shape or the other- [ जयमेगला, सूमिश्र, पुष्ट ३ ]

आवश्यकता हो सकती हैं ? इसलिये यह अवश्य मानना पड़ता है, कि कपिल हमारी तरह ही देहचारी व्यक्ति था। और माता पिता के सम्बन्ध के अनन्तर उत्पन्न होने के कारण ही उसका देह गोमित था।

प्रसंगप्राप्त सिद्धदेह का विवेचन, वह मोतिक ही होसकता है अभौतिक नहीं।

यदि कपिल को स्वभावतः ही सिद्ध माना जाय, और कहा जाय, कि उसने स्वतः सिद्ध होने के कारण स्वयं ही अपने देह की रचना कर आसुरि को उपदेश दिया, तो भी उसका देह, भौतिक ही फल्पना किया जासकता है। इसलिये आब हम यही बतलाने का यस्त करेंने, कि 'सिद्ध देह' भी मौतिक ही होते हैं, अभौतिक नहीं हो सकते।

श्रीपुत कविराज महोदय ने अपने लेख में पतझित द्वारा उल्लिखित 'निर्माण्यिचा' पर का निर्देश किया है। पतझित का एक सूत्र हैं-'निर्माण्यिचान्यिस्मतामात्रान'। यह कैवल्यपाद का चौथा सूत्र हैं। इसी पाद के प्रथम सूत्र + में पांच प्रकार की सिद्धियों का वर्णन किया गया है। दूसरे सूत्र × में बताया गया हैं, कि इसप्रकार का सिद्धयोगी, जब अपने विद्यमान शरीर और इन्द्रियों को किसी दूसरी जाति में परिशत करता है, वब उस दूसरी जाति के शरीर और इन्द्रियों के जिसी व्यापा करता हैं, वे उन शरीर और इन्द्रियों की उत्पत्ति में, उस योगी की सिद्ध बल से वूसरी जाति के शरीर आदि कर योगी सिद्ध बल से दूसरी जाति के शरीर आदि को रच लेता हैं। इससे स्पष्ट हैं कि सिद्धयोगी भी दह आदि की रचना, उन देह आदि के उपादान कारणों को लेकर योगी सिद्ध बल से दूसरी जाति के शरीर आदि को रच लेता हैं। इससे स्पष्ट हैं कि सिद्धयोगी भी दह आदि की रचना, उन देह आदि के उपादान कारणों से ही करता है। इसीलिए इस सुत्र के भाष्य में ज्यास लिखता है—

'वायेन्द्रियप्रकृतयश्च स्वं स्वं विकारमनुगृह्यन्त्यापूरेण' ।

रारीर और इन्द्रियों की प्रकृतियां अपने खबयवों के प्रवेश के द्वारा [ आपूरेख ] अपने र विकार अर्थान कार्य की उत्पत्ति में सहायता देती हैं।

इस विचार को हम एक उदाहरण के हारा इसप्रकार स्पष्ट कर सकते हैं—मान लीकिये,
एक सिद्धयोगी अपने मनुष्यदेह को, सिह-देह में परिण्य करना चाहता है। मनुष्य देह के प्रकृति
अर्थान् उपादान कारण—जितने भी अवयव हैं, उतने ही अवयवों से मिह देह पूरा नहीं बन पाता,
उसमें और अवयवों की भी आवश्यकता है। तब सिद्धयोगी, सिह-देह के प्रकृति अर्थान् उपादान
कारणों से उतने अवयवों को और लेकर सिह-देह को पूर्णरूप से रच लेगा। यदि वह चीटी के
देह में परिण्यत करना चाहता है, तो उसके कारणभूत उतने ही अवयवों से वह चीटी के देह की
बना लेगा, भनुष्य-देह के शेष अवयव अपने कारणों में लीन हो जावेंगे। शरीर की प्रकृति अर्थान
उपादान कारण प्रधिच्यादि भूत हैं, और इन्द्रियों की प्रकृति है—अस्मिता अर्थान् अर्थला अर्थति के विश्व अर्थान वार्यान अर्थला अर्थन स्वाव अर्थन सारण प्रधिच्यादि भूत हैं, और इन्द्रियों की प्रकृति है—अस्मिता अर्थान् अर्थला स्व

<sup>+</sup> जन्मीविधमन्त्र वयः समाधियाः सिद्धयः ॥श्री१॥

<sup>×</sup> ज्ञान्यन्तरपरिचामः बङ्ख्णपूरात् । योगसूत्र, धारम

भाष्य कीन्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र ने लिखा है-

'कायस्य हि प्ररुतिः पृथिव्यादीनि मृतानि, इन्द्रियासां च

प्रकृतिरिस्मता, तद्वयवाऽनुप्रवेश त्र्यापुरस्तस्माद् स्वति'

इससे रपष्ट है, कि योगी मी पृथिव्यादि मुतों के श्रतिरिक्त श्रीर किसी तत्व से अपने सिद्ध देह की रचना नहीं कर सकता। इसलिये उनके वे देह भी भौतिक ही सिद्ध होते हैं।

यदि कोई सिद्ध-योगी श्रावश्यकतानुसार श्रमेक शरीरों की रचना कर लेता है. ऐसी स्थि-ति में एक आशंका होती है, कि क्या वह उन शरीरों से कार्य लेने के लिये प्रत्येक शरीर के साथ सम्बद्ध अलग २ चित्तों [ मन ] की भी रचना करता है, या अपने एक मुख्य चित्त के द्वारा ही उन सब शरीरों का संचालन करता रहता है ? इम खारांका का उत्तर, सुत्रकार पतंजील ने चौधे सत्र से दिया है। सत्र है-

'निर्माणवित्तान्यस्मितामात्रात.' ।

अस्मिता अर्थात् अहंकार कारण को लेकर सिद्ध-योगी स्वरचित शरीरों के अनुसार ही चित्तों की भी रचना कर लेता है, और वे सब शरीर, जो उसके अपने बनाये हुए हैं, अलग २ चित्तसिंहत होजाते 🕂 हैं। और उनसे यह अपनी आवश्यकता के अनुसार कार्य लेता

सांख्य-योग का यह परम सिद्धान्त है, कि देह, पृथिव्यादि मृतों से उत्पन्न होते हैं । श्रौर रहता है। इन्द्रियाँ तथा मन [ विच ], श्रहंकार तत्व से उत्पन्न होते हैं। चाहे वे योनिज हों, श्रथवा भारत्या प्रवास कारण सर्वात्र पृथिव्यादि भूत ही हैं और इन्द्रिय तथा मन के कारण हैं— आहंकार तत्य । यह बात पर्वजिल व्यास तथा वाचस्पित मिश्र के उपर्यु क्त उल्लेखों से भी स्पष्ट की जाचकी है।

. प्राप्तिक × विद्वानों ने भी जो इस सम्बन्ध में लिखा है, उस से भी तिद्ध-देह की सम्यन्ध में इससे अतिरिक्त श्रीर कोई प्रकाश नहीं मिलता। सिख-देह को इन विद्वानों ने भी अभौतिक स्वीकार नहीं किया। श्रौरशरीर की उत्पत्ति भूतों से तथा मन श्रौर इन्द्रियों की श्रहह्वार

फार का व । ऐसी स्थिति में 'निर्माण्यित्त' ब्रीर 'निर्माखकाय' पद, समानार्थक नहीं हो सकते। से ही स्वीकार की है। चित्त अलग वस्तु है, काय अलग वस्तु । चित्त अपने कारणों से उत्पन्न होते हैं, और काय अपने

<sup>🕂</sup> यदा तु योगी यहून् कायान् निर्मिमीते, तदा किमैकमनस्कास्ते सवन्त्ययाऽनैकमनस्का इति निर्मीयचित्ता न्यस्मितामात्राल्' । व्यस्मितामात्रं चित्तकारखसुपदाय निर्माण्यिचानि करोति, ततः सचिचानि भवन्ति ।

<sup>🗴</sup> योगदर्शन व्यासभात्य सथा वाचस्पत्य का इंग्लिश श्रानुवाद । श्रीयुत समग्रसाद एम्, ए. कृत । पाणिनि श्राप्रिस प्रयाग में कीस्ट १९१२ में प्रकाशित । सथा उक्त पुस्तक का ही J. H. Woods कृत देखिला अनुवाद ।

कारणों से, उनका एक होना असंभव है। योगों को परम सिद्धि अवस्था में भो, शरीर और अनतः करण [मन ⇒िचत्त ] के मल अथवा अपविज्ञताओं का सर्वथा नाश हो जाने परभो, शरीर की मौतिकता और इन्द्रियों की आहंकारिकता को कोई शक्ति नष्ट नहीं कर सकसी। ऐसी स्थिति भे उक्त पंचशिखं सूत्र के 'निर्माणिचत्त' पद का अर्थ 'निर्माणकाय' नहीं किया जासकता। इसलिये किपल के शरीर के सम्बन्ध में श्रीयुत कविराज महोदय की जो कल्पना है, वह निराबार असंगिक तथा अस्पर्ण हैं।

बौद्ध तेसकों ने यदि 'निर्माणकाय' पद के लिये केवल 'काय' पद का प्रयोग किया है, तो वह संगत ही है, 'काय' साधारणतया सब ही शरीरों को कह सकते हैं, परन्तु 'निर्माणकाय' पद योगी द्वारा रचित शरीर के लिये ही प्रयुक्त हुआ है। बौद्ध लेखकों ने साधारण 'काय' पद का प्रयोग करके कोई असांगस्य नहीं किया। यदि उन्होंने 'निर्माणचित्त' पद के लिये भी 'काय' पक् का ही प्रयोग किया होता, तो उतसे आपके विचार की पुष्टि हो सकती थी। परन्तु उनके इसप्रकार के उन्लेख का आपने कोई उदाहरण नहीं दिया। यदापि चस्तुस्थिति में वैसा लेख भी उनकी निक्ष शास्त्र सीमित पारिमाणिकता के आंतिरिक्त और कुछ नहीं कहा जा सकता।

आचार्य उदयन ने 'निर्माण्डिच्त' पद के अर्थ के लिये 'निर्माण्डिच' पद का प्रयोग कहीं नहीं किया है। यद्यपि उदयन के उस स्थल का निर्देश अपने लेख में श्रीयुत कविराज जी के नहीं किया, परन्तु प्रतीत होता है, आचार्य उदयन कृत न्याय क्रमुमाञ्जलि के प्रारम्भ में ही आई हुई निम्नलिखित पंक्ति की जीर आपका निर्देश हैं। यह पंकि उदयमकार है—

'क्लेराकर्मविपाकाशये रेपरामृष्टो निर्माणकायमधिष्ठाय सम्प्रदायमधीतकोऽनुमाहकर्षेति पानञ्जनाः --- ।'

ईरपर की सिद्धि के लिये भूमिका का प्रारम्भ करते हुए, उदयन लिखता है, ईरवर के सम्बन्ध में सन्देह ही कहां है, जो उसकी सिद्धि के लिये प्रयत्न किया जाय ! फिसी न किसी रूपमें प्रत्येक दार्शनिक और साधारण जन भी उसकी सत्ता को स्वीकार ही करते हैं। इसी प्रसंग में उप प्रुंक पंक्षि पातञ्जल योगदर्शन का मत प्रदर्शन करने के लिये लिखी गई हैं। इसमें आये हुए 'निर्माणकाय' पद को श्रीशुत कविराज महोदय ने 'निर्माणकिय' पदके अर्थ में प्रयुक्त हुआ समका है। परन्तु इस समक्ष के लिये आपके माना उपस्थित नहीं किया, जिसके आपार पर यहां 'चित्त' और 'काय' पद की समानार्थता स्रीकार की जातके।

हमारा श्रमिप्राय यही है, कि उदयन के उक्त वाक्य में 'निर्माण्काय' पद, 'निर्माण्कित्त' श्रम के लिये प्रयुक्त किया गया है, इस बात में श्रीयुत कविराज महोदय के पास क्या प्रमाण हैं ? क्यों नहीं, यहां 'काय' पद, शरीर श्रम को ही कहता ? मालूम यह होता है, कि परूप-शिरर सूत्र श्रीर उदयन पंक्ति की वाक्यरचना में हुछ पाठमत श्रातुपूर्वी की × समानता वो देसकर

म्यायबुसुमान्त्रसि, पृष्ट ६ वर्षमान कृत 'प्रकाश' टीका सिद्देन, चीलम्या संस्कृत सीरीज बनारम से, इंगर्षा मन् १३१६ में प्रकाशित संस्कृत्य ।

 <sup>&#</sup>x27;निर्मायिकमपिष्डाद॰ पम्बन्तित्व, 'निर्मायकायमधिष्डाय॰ बदयन ।

स्रापको 'काम' स्रोर 'चित्त' पहों की समातार्थकता का स्नम हुत्रा है, परन्तु ऐसी पाठसमानता के स्नाधार पर भिन्नार्थक पहों को समानार्थक मान लेना उपहासात्पदमात्र है। ऐसी निराधार फल्पना किये जाने पर तो शब्द की व्यव्धिकाशन शक्ति का कुछ निवमन ही नहीं रह सकता। फिर तो 'देवदत्तः परशुना काष्ठे हिन्ति' तथा 'देवदत्तः खराने काष्ठे हिन्ति' में 'परशु' [कुन्दाहा] और 'खर्सि, [तलवार] पदों की; एवं 'यज्ञदत्तः खराने मामं याति' तथा 'यज्ञदत्तः गजेन मामं याति' वाया 'यज्ञदत्तः गजेन मामं याति' वायां में 'क्राथ' [पोहा] और 'गज' [हाथी] पहों की समानार्थकता को कोन रोक सकेगा १ इसकिय 'काय' पद का क्षर्य शरीर और 'चित्त' पद का क्षर्य मन ही स्वीकार करना पड़ता है, जैसाकि साहित्य में प्रसिद्ध हैं। इसकी पुष्टि के लिये हम पत्तक्वति, व्यास और वाचस्पति के उन्लेखों को पोछे दिसापुके हैं।

गौतमकृत न्यायस्त्रों के भाष्यकार आचार्य वात्स्यायन ने भी इस अर्घ को स्पष्ट किया है, कि योगी सिद्धि प्राप्त होने पर ष्ट्यक्ूर ही शरीर और इन्द्रियों की रचना करता है। वात्स्यायन का तेख है।

'योगी खलु श्रद्धं प्राहुर्भृतायां विकरण्यर्मा निर्माय सेन्द्रियाणि शरीरान्तराणि तेषु युगपव्हेयान्यपलमते +1'

योगी योगजन्य सिद्धि के प्राप्त होने पर, अस्मदादि साधारण जनों की अपेना विलक्षण साधनों से युक्त हुआ २, इन्द्रिय सिहत दूसरे रहिरों की रचना करके उनमें एक साथ ही विषयों को उपलब्ध कर लेता है, बास्यायन के इस लेखमें इन्द्रिय और शरीरों की रचना प्रयक्त र यतलाई गई है। यद्यपि नैयायिक मनकी उत्पक्त नहीं मानते। योगी इन्द्रिय और शरीरों की रचना करता है, और सुक्त हुए आत्माओं के येकार कों को लेकर उनकी सहायता से स्वर्धित शरीरों में विषयों की उपलब्धि कर लेता है। तथापि शरीर और मन का प्रयक्त, निरिचत रूप से स्पष्ट है। शरीर [काय] अलग वस्त हैं। उनकी समानार्थ ता असरभव है।

'भारतीय दर्शन' नामक बन्ध के रचिवता शीयुत बलदेव उपाध्याय एम० ए० साहित्या-चार्य महोदय ने अपने प्रन्थ के २१७ पूट्य पर लिखा है—'आचार्य पञ्चाराख ने अपने एक सूत्र में फपित को निर्माणकाय का अधिप्यान कर आसुरि को सांख्यवन्त्र के उपदेश देने की घटना वा उल्लेख किया है।' इसी पंक्ति के सूत्र पद पर चिन्ह देकर डिप्पणी में 'आदिविद्वान् निर्माण-चित्तमधिष्यान' इत्यादि पञ्चाराख सुत्रको उद्भुष किया है।

श्रीयुत उपाध्याय महोदय के इस लेख के संबन्ध में, उक्त आधारों पर हम कह सकते हैं कि चित्र उल्लिखित पद्धशिख सूचके आधार पर ही 'निर्माणकाय का अधिधानकर' ये पद लिखे गये हैं, तो ये असंगत ही हैं। प्रतीत होता है, यह केवल कविराजजीके लेखका, उपाध्यायजी हारा अध्यानुसरण किया गया है।

इसके अतिरिक्त श्रीयुत कविराज महोदयने लिखा है।

गौतस न्यायस्य, वात्स्यायनभाष्य, ३१२११६॥

Before he had plunged into निर्वाण, कपिल furnished himself with. a सिद्धरेह and appeared before चासुरि to impart to him the Secrets of व्यांत्यविद्यां 🕂

.. स्रर्थात् मुक्तिको प्राप्त होनेके पूर्व, कपिलने त्र्यपने सिद्धदेहको बनाया, त्रौर सांख्यविद्यार्क

रहस्य को प्रकाशित करने के लिये आसुरि के सामने प्रकट हुआ।

यहां यह आशङ्का होती है, कि जब किपल अपने सिद्धदेहको बनाकर आसुरिके सामने प्रकट हुआ, उससे पहले कपिलकी क्या अवस्था थी ? श्रीयुव कविराजजीके कथनातुसार तवतक वह मकावस्थामें भी नहीं था। तव क्या उसका कोई शरीर था ? या वह विना ही शरीरके था। यदि विना ही शरीरक था, तो केवल आत्माका नाम कपिल कैसे हुआ ? लोकमें लोकिक दृष्टिसे केवल श्रात्माकी कोई स्थिति नहीं मानी जा सकती। तो क्या श्रीयुत कविराज महोदयके विचारसे लोकमें केवल फपिलकी उतनी ही स्थिति थी, जितने समयमें कि उसने आमुरिके सामने प्रकट होकर सांख्यका उपदेश दिया ? इसका भी निर्णय किया जाना असम्भव है, कि यह कितना समय था १ घरटे दो घरटे, दो चार दिन, या साल दो साल, अथवा इससे भी न्युनाधिक। तथा विना ही शरीर की स्थिति में उसका नाम कपिल कैसे और कितने समय से चला आता था? समय के निर्घारण में कोई भी उपोद्यलक संभव नहीं है।

सारपर्य यह है, कि आसुरिको उपदेश देने के लिये प्रकट होनेसे पूर्व कपिलकी स्थिति शरीररहित नहीं मानी जासकती। यदि शरीरसहित ही स्थिति मानी जाय, तो वह शरीर कैसे उत्पन्त हुआ ? इस वातको स्पष्ट करना होगा । फिर वह शरीर योनिज हो अथवा अयोनिज, उसकी भौतिकतासे नकार नहीं किया जासकेगा। उसके अयोनिज होनेमें कोई भी प्रमाण उपस्थित नहीं किये गये हैं। श्रीमद्भागनत और रामायण आदिके आधारपर, योनिज होनेके प्रमाण हम इसी प्रकरणमें पूर्व दिखा चुके हैं। इसलिये ब्यासरिकी उपदेश देनेसे पूर्व या परचात् जो कोई भी शरीर माना जाय, उसकी भौतिकतासे नकार नहीं किया जासकता। और इसीलिये कपिलको ऐतिहासिक व्यक्ति स्वीकार करना ही पड़ता है।

प्रमंगप्राप्त निर्माणिचत और निर्माणकाय पदों का अर्थ-विवेचन।

प्रतीत यह होता है, कि 'निर्माण्चित्त' श्रथवा 'निर्माण्काय' पद का श्रर्ण सममने में श्रीयुत कविराज महोदय तथा अन्य आधुनिक विद्वानों को भूम हुआ है। मान्ति के आधार पर कपिल के एक सिद्ध देह की कल्पना कर डाली गई है। इसलिये रम यहां पर इन पदों के ऋषे की विवेचना कर देना आवश्यक समझते हैं।

योगमुत्र [१,२४] के भाष्य में उद्ध्त पब्चशित्व वाक्य के 'निर्माण चित्त' पद की व्याल्या उम स्थल पर श्राचार्य व्यास ने खुछ नहीं की है। याचरपति मिश्र ने भी, यद्यपि 'त्राटिविद्वान' पद वी विस्तृत व्याख्या की है, पर इस पद वो विल्कुल छोड

<sup>--</sup> मोक्यमदानि क्यान्या- 'अवसंगक्षा' सामक टीका की अभिकामें पृष्ठ ३ की टिप्पक्षी देखें १

दिया है। इसके सम्बन्ध में कुछ भी नहीं लिखा है। आगे कैवल्य पाद के चतुर्थ सूत्र, 'निर्माणचित्तान्यस्मितामात्रात' पर भी आचार्य व्यासने 'निर्माणचित्त' पह का कोई विरोचन नहीं किया है। उसी की तरह वाचस्पति मिश्र भी सर्वथा मीन है। यदापि इसी सूत्र की व्याख्या में वाचरपति मिश्र ने प्रसंगवश 'निर्माणकाय' पट का प्रयोग कासरय किया है. परन्त उसका विवरण कुछ नहीं दिया है।

ि १. २४ ] योगसत्र के भाष्य में उद्देशत पञ्चशिख वाक्य के "निर्माणसित" पद की ज्याख्या करते हुए, श्रीयुत बालराम उदासीन ने टिप्पणी में लिखा है-'निर्माण-चित्तं-योगवलेन स्विनिर्मितं चित्तम्'। इसीप्रकार योगसूत्र [ श४ ] की टिप्पणी में भी श्रीयत उदासीन ने 'स्वस करपेन निर्मितानि चित्तानि निर्माणिचतानीत्यच्यन्ते' क्षिणा हैं। बस्तवः श्रीयत उदासीन महोदय अपनी श्रीर से इस पद का अर्थ करने में, उदा-सीन ही रहे हैं। यह सब ऊपर का लेख, योग सुत्रों पर योगवार्तिक नामक भित्तकृत भाष्य से उद्देश्वत किया गया है। इसका अभिप्राय यह है, कि योगी के अपने संकल्प से रचे हुए चित्त, 'निर्माणचित्त' कहे जाते हैं।

पर वरतुतः इस असंग में विद्यानभिक्तुकृत 'निर्माखिक्त' पद का अर्थ संगत नहीं है। पंचशित के सूत्र में 'योगवलसे स्त्रयम् [कपिल का] निर्मित चित्त ही 'निर्माणचित्त' है' वह कहना प्रकट करता है कि इससे पहिले कपिल का फोई चित्त नहीं था. वय उसकी क्या स्थिति थीं? फिर संकल्प भी बिना चित्त के नहीं हो सकता। तब कपिल ने संकल्प केंसे किया ? इत्यादि प्रश्न न्याद्य के समान सन्मुख उपस्थित होते हैं। और उसके साथ अनेक अरन सामने आते हैं. जिनही श्रभी हम दिखला चुके हैं । यदि प्रथम ही कपिल का चित्त विद्यमान था, तब उसे और चित्त वनाने की क्यों आवश्यकता हुई ? इसका निरूपण हम अभी आगे करेंगे. कि एक मुख्य चित्त के रहते भी योगी कर्य चित्रों की रचना क्यों करता है ? वह प्रयोजन, प्रकृत में सर्वथा व्यर्थ एवं 'असंगत है। इसलिये इन बाधाओं के रहते उक्त पठवशिख सुत्र में 'निर्माण्यिक' पर का उपर्युक्त आर्थ संगत नहीं कहा जासकता।

एक बात और है, भिन्नु संगत अर्थ में 'निर्माण' पद में कर्मार्थक 'ल्युद्' प्रत्यम मानना पहला है, जोकि व्याकरण पद्धतिक अनुसार असंगत है। यदि दुर्जनतोपन्याय क्षे 'राजा अज्यन्ते इति राजभोजनाः शालयः' इत्यादि प्रयोगीं के समान, कर्म में 'ल्यूट' मान भी लिया जाय, तो भी यहां पर 'निर्माण' पदमें 'न्युद्' प्रत्यथ, कर्म अर्थमें नहीं, प्रत्युत भावमें ही है। इसके लिये हम एक उपोद्बलक प्रमाण देते हैं।

'निर्माणिचत्तान्यस्मितामात्रात्'—[ ४१४ ] इस योगसूत्र पर भाष्य करते हुए ज्यास लिखता है--

'श्रसितामात्रं चित्तकारणगुपादाय निर्माणचित्तानि करोति।'

<sup>+</sup> देखें-योग सुन्नों पर विज्ञानभिष्टकृत भाष्य-योगवार्त्तिक, शरशा तथा शशा

क्यांत सोगी चित्त के कारण-श्रहंकार को लेकर निर्माण चित्तां को अनाता है। श्रय यहां यदि 'निर्मात' पदमें कर्मार्थक 'ल्यट' माना जाय, तो व्यामके वाक्यमें 'करोति' ग्रियापर श्चनर्थक होजाता है। क्योंकि कर्म में 'ल्यट' करने पर 'निर्मायते इति निर्माणम' इस निर्वचनके श्चनसार 'निर्माण' पद का श्रर्थ होगा 'चनाया हन्ना'। श्रामे 'चित्त' पट लगाकर श्रर्थ होगा 'राजाया हच्या जिल्हा'। क्यास के परे धाक्य का द्वार्य होता 'खडंकार कारण को लेकर बनाया हत्या किन्त । त्राव शाक्यका 'क्रोलि' क्रियापर श्रामंक होजाता है । क्रयोंकि हमें ओडकर याक्य सा श्चर्य होगा 'योगी श्रहंकार कारण को लेकर बनाये हुए चित्तों को चनाता है।' ऐसी वाक्यरचना उन्मत्तप्रसाप के समान ही कही जासकती है। इसमें स्पष्ट होता है कि आचार्य ज्यास को यहां पर 'निर्माण' पर, भाव अर्थ-में 'ल्यूट' प्रत्यय करके बनाना ही खशीए है। भाव अर्थ में निर्वचन होता 'िर्मित: निर्माणम' अर्थात 'निर्माण' पर का अर्थ हथा केवल 'रचना'। इसका चित्त पदके साथ समास होजाता है। 'निर्माणाय चित्तं निर्माणचित्तं, द्यथवा 'निर्माणार्थं चित्तं निर्माणियतं'। निर्माण त्रर्थान रचना के किये जो चित्त हैं यह 'निर्माणियत' कहा जायगा। छात व्यासके परे वाक्यका छार्थ होगा 'योगी छाइंकार कारएको लेकर रचना के लिये चित्तोंपी बनाता है।' ऐसा अर्थ करने पर स्त्रभावत: प्रश्न अस्पन्न होता है कि योगी किनकी रचनाके लिये चित्तों को बनाता है ? इस प्रश्नका उत्तर, योगदर्शनका यह सम्पूर्ण प्रकरण ही है। जिसमें इस बातका निरूपण किया गया है, कि योगी अपने अनेक शरीर और अनेक चित्तोंको, एक साथ नाना प्रकारके भोगोंको भोगने के लिये ही चनाना है।

इससे यह स्पष्ट होजाता है कि बोगी ज्याने अप्तीष्ट भोगों के निर्माणके लिये ही देह और विनों को आवश्यकतातुतार रचना करता है। यद्यपि उसका मुख्य चित्त और शरीर पहिलेंसे विद्यमान रहता है। ऐसी व्याख्या करनेपर व्यास की उपर्युक्त पीलका सुसंगत अर्थ का जाता है और प्रकरण के साथ भी संगित होजाती है। सारांश यह निकता, कि 'निर्माण्यित्त' पदका अर्थ करने के लिये निर्माण के लिये। विस्ता अर्थ करने के लिये। भोगोंके दिर्माण के लिये। ऐसा अर्थ करनेपर किसी होपकी सम्भावना नहीं रहती।

पश्चितिक सुन्न में पठित 'निर्माणिक्त' पह का वर्ष की व्यव हमारे सामने रूपष्ट होवाता है। यहाँ पर भी निर्माण के तिये विक्त-निर्माणिक्त'। किसके निर्माण के तिये विक्त-निर्माणिक्त'। किसके निर्माण के तिये विक्त-निर्माण के तिये है। यहाँ पर भी निर्माण के तिये है। यहाँ पर भी निर्माण के तियो है। यहाँ पर भी निर्माण के निर्माण के निर्माण का कथन भी असंगत ही निर्माण के निर्माण का कथन भी असंगत ही है। अत एव सूत्र का स्पष्ट अर्थ इसक्कार होगा-'आदिविद्यान परमार्थि किपल ने [तन्त्र के] निर्माण की भावना से प्रेरित होकर, करुण-वर्शाभृत हो, आसि के लिये तन्त्र का अवचन किया।' इसमें निर्माण की रचना का असंग है, और निर्माण की स्वनाण का गन्य। यह बात किपल के ही लिये निर्माण की रचना का असंग है, और निर्माण की निर्माण की निर्माण की स्वना की अस्ति है। विषे निर्माण की रचना का असंग है, और निर्माण की की निर्माण की निर्माण की स्वना की अस्ति की अस्ति की निर्माण करने लगता है। उस समय उत कार्य के अस्तुक ही उसे अपनी विक्त वित्र वाली पत्र ही है। विषे

कपिल ने फिया, जिसका उल्लेख पद्मशिख करता है। इसके श्रतिरिक्त इन पटों के श्रर्थ में और कोई विशेषता नहीं है। वस्तुतः विज्ञानभित्त् ने [श्राप्त योगसूत्र फें] उपर्युक्त व्यासभाष्य में व्यास के हार्दिक स्वारस्य को न सममक्तर इस पदका ऋषे करने में घोखा खाया है। और उसके पश्याद-भावी लेखकों ने इस विषय में खांल मींचकर उसका अनुसरण किया है।

श्राचार्य उदयन ने न्यायकुसुमाखिल में जो 'निर्माणकाय' पदका प्रयोग किया है, उसका क्यर्थ भी व्याख्याकारों ने उसीप्रकार किया है, जैसा कि हम श्रमी ऊपर निर्देश कर श्राये हैं। इस पद की ज्याख्या करते हुए उपाध्याय वर्धमान अपनी 'प्रकाश' नामक टीका में लिखता है---

'शतीरेंक्रीनपाद्यवेदादिनिर्मोशार्य कार्या निर्माश्वकायः । सम्प्रदीयते गुरुशा शिष्यायेति सम्प्रदायो चेद: । स चानादिरेव भगवता द्योत्वते ।'

वेद खादि के निर्माण के लिये जो काय है, वहीं हुआ 'निर्माणकाय'। क्योंकि शरीर के ही द्वारा वेद सम्पन्न या उत्पन्न हो सकता है। शिष्य के लिये + गुरु इसका सम्प्रदान करना है, इसलिये 'सन्प्रदाय' नाम वेद का है, और वह अनादि है, भगवान केवल उसका प्रकाश करता है। वर्धमान के इस लेख से हमारा तात्पर्य यही है, कि इस प्रसङ्ग में, 'निर्माणकाय' पद का अर्थ 'तिर्माणार्थ कायो निर्माणकावः' किया गया है। अर्थात् वेद आदि के निर्माण के लिये जो काय = शरीर है, उसमें अधिष्ठित होकर वेद का प्रकाश करने वाला । + इससे भी स्पष्ट सिद्धांत निकल भाता है, कि योगयल से निर्मित काय 'निर्माणकाय' नहीं हो सकता। इसीलिये आचार्य चात्स्यायन ने 'निर्माण्यित्त' अथवा 'निर्माण्काय' पद का अयोग न करके प्रकारान्तर से 'तिर्माय सेन्द्रियाणि शरीरान्तराखि' लिखकर, उस अर्थ का प्रकाशन किया है। इन प्रमाखों के आधार पर छात्र निश्चित अत प्रकट किया जासकता है, कि न तो 'निर्माण्यित्त' और 'निर्माण्याय' पद समानार्थिक हैं, और न इनसे कपित्न के आकत्मिक सिखदेह के रूप में प्रकट होने की कल्पना की जासकती है। इसिलिये किपल को काल्पनिक मानना, अथवा उसे ऐतिहासिक व्यक्ति न मानना, निराधार और असङ्गत है।

कपित की अनैतिहासिक-कल्पना का संमावित आधार ।

प्राप्त होता है, प्रथम प्रायः योरपीय विद्वानों ने खौर श्रनन्तर तदनुगामी कतिपय भारतीय विद्वानों ने भी अपने इस विचार को एक विशेष भित्ति पर आधारित किया है। इन चिद्वानों को सांख्यपडच्यायी की रचना के सम्बन्ध में पूर्ण निरुचय न होने, अथवा नत्सम्बन्धी अनेक सन्देह सन्मुख उपस्थित होने से, सांख्यसूत्रों को श्रत्यन्त आधुनिक रचना मान लेने के कारण, यह चिन्ता उत्पन्न हुई, कि इन सूत्रों के साथ, भारतीय परस्परा में सर्वत्र प्रसिद्ध कपिल का × यह खर्म चर्पमान ने, उद्यन के 'सम्प्रदायमधोतकः' पहका किया है। यह निश्चित मत है, कि मगदान.

पत्र अप प्रमाण के लिये भी स्वयं शरीर धारण नहीं करता, यह पेदचनका ऋषियों के हृदय में उस छानाटि पत्र माना की प्रदित कर देता है, जिससे प्रधादित होकर कृषि, आदि सर्गकाल में पेरों का मदक्त करते हैं। इसी प्रेरणा को कालान्तर में, उक्त रूप में वर्णन किया गया है।

सम्बन्ध किस प्रकार दूर किया जाय ? ऐसी स्थिति में और कोई ज्याय सम्भव न होने पर किपल की ऐतिहासिक सत्ता से ही नकार कर देना सीधा मार्ग सममा गया। न होगा बांस, न बनेगी बांसुरी। क्योंकि जब किपल कोई ऐतिहासिक व्यक्ति ही नहीं था, तो उसके द्वारा सांस्वसुत्रों की रचना का प्रश्न ही नहीं उठता। इसलिये अवश्य ही किसी आधुनिक विद्वान् ने 'किपल के नाम पर इन सुत्रों को पढ़ बाला है। यह है, वह आधारभूत भावना, जिससे प्रेरित होकर किपल की ऐतिहासिकता पर हरताल फैरने का असफल प्रयत्न किया गया है। इमने अगल प्रकरणों में इन सब बातों पर विस्तारपूर्वक परीक्षण और विवेचन किया है।

कपिल सम्बन्धी हमारे इतने लेख से निम्नलिखित परिणाम निकल आते हैं—

- (१)—स्रत्यन्त प्राचीन काल में, देवहृति [माता] और कईम [पिता] का पुत्र उत्पन्न हुन्ना, जिसका नाम कपिल रक्त्या गया। यह जन्मान्तर के पुर्वों के कारण सिद्ध-योगी और महावेजन्त्री माय की प्राप्त हुन्ना।
  - (२)-यही कपिल सांख्यशास्त्र का प्रवर्शक था।
- (३)—अपने लोकातिशायी विशेष गुणों के कारण, ऐतिहासिक साहित्य में इसकी कहीं विष्णु और कहीं अपिन का अवतार कहकर वर्णन किया गया है। तथा कही नक्षा का पुत्र कह कर भी समरण किया गया है। इससे इसके अपने व्यक्तित्व के सम्बन्ध में किसीप्रकार की विषरीत भावना का उद्भावन नहीं किया जासकता।

श्रहिष्<sup>८</sup> भ्नय संहिता में कपिल-

. पांचरात्र सस्प्रदाय की आहिर्युक्त्य संहिता में भी अवतारों के प्रसंग में किपल का उल्लेख पाया जाता है। भद्र' + पद से विविज्ञत अवतारों में किपल की गणना की गई है। संहिता का लेख हैं—

सिद्धि ददाति यो दिश्यां असंख्यानमयी पराम्।

देवः सिदिप्रदार्शेन कपिलः स निगधते ॥ [ ५६ [ २१, ३२ ]

इस से स्पष्ट है, कि वह किसी सांख्य रचयिता कपित .का ही उल्लेख कर रही है। इस संहिता में कपित ज्ञथवा उसके शास्त्र के सम्बन्ध के जौर भी अनेक लेख हैं, जिनका हमने प्रसंगानुसार इस मन्य में ज्ञागे विस्तार के साथ विवेचन किया है। परन्तु प्रस्तुत ज्ञर्थ की सिद्धि के लिए एक और वर्षोन भी संहिता में इसप्रकार उपलब्ध होता है—

त्रेतायुग × के प्रारम्भ में जब जगत, सत्त्व की न्युनता ख्रौर रजस् के श्राधिक्य से

<sup>ां</sup> प्रस्तुत प्रसंग में इन खबतारों की कल्पना से हमें कोई प्रयोजन नहीं है। यह किसी भी प्राचीन खर्य को प्रकट करने का एक प्रकारमात्र हो सकता है। हमें इससे जो कुछ खीममत है, वह उपर की पंतित्यों में स्पष्ट प्रतिपादिव है।

<sup>🗴</sup> भ्रम कालविषयीसाद् शुगमेदसमुद्भवे ॥१०॥

त्र तादी सत्वसंकोचाद् रजसि प्रविजृम्मिते । कामं कामयमानेषु बाह्ययेषु महात्मसु ॥ ११ ॥

मोहाकुल हो गया, तव लोककर्त्वा महान न्यक्तियों ने परस्पर मिलकर विचार किया, श्रव जगत को उचित मार्ग पर लाने के लिए क्या करना चाहिये ? उन्होंने आनेक वर्षों तक घोर तप किया, अर्थात इस क्रान्ति के लिए अनथक परिश्रम किया, और अनेक कर्ष्टों को सहा। उन लोककर्ता व्यक्तियों में एक कपिल भी था। उसने लोकमर्यादा को श्यिर करने के लिये सांख्य-शास्त्र की रचना की।

ततन्त ऋषिलः शास्त्राधावदंशम्दारधीः। तत्तांस्यमभवच्छारत्रं पूर्तस्यामपरायण्म् ॥

विवेकशील फपिल ने सोरूचशास्त्र की रचना की, जिसमें पदार्थों का विवेचन किया गया है। इन लेखों से यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है, कि जिससमय यह संहिता लिखी गई थी, उससमय के विद्वान भी कपिल को एक ऐतिहासिक व्यक्ति मानते थे। उसने अपने काल के समाज की सेवा अथवा उद्धार के लिये, और लोक-मर्यादाओं को स्थापित करने के लिये महान प्रयत्न किया था। वह हमारी तरह एक विशेष व्यक्ति था। इसने अपने जीवन में जो इन्छ समाज की सेवा की, जिसका वर्शन प्राचीन साहित्य में अनेकशः उपलब्ध होता है, यह सब केवल जाकस्मिक शरीर धारण की करुपना में संभव नहीं होसकती। इसलिए ऐसी निराधार कल्पना सर्वोधा असंगत एव' स्याज्य है।

द्यातएव यह सिद्धांत निश्चित रूप से मानना पड़ता है, कि वेचहूर्ति-कर्दम का पुत्र कपिल, एक ऐतिहासिक व्यक्तिथा, जिसने अत्यन्त प्राचीन काल में भारतभूमि पर अवतीर्ए होकर सर्वप्रथम दर्शन, सांख्य का प्रथचन किया। अपने लोकाविशायी गुर्खों के कारण कही विष्णु अथवा अग्नि का अवतार और कहीं अझसुत कहकर उसका वर्णन किया गया। प्राचीन संस्कृत बाड्नय में इन रूपों में वर्णित कपिल, बस्तुतः एक ही कपिल है।

च्यत्य कपिल---

मारतीय इतिहास परस्परा में कपिल नाम के और भी अनेक स्पत्तियों का उल्लेख मिलता है।

(१) एक कपिल यह है, जिसके नाम पर कपिलवस्त नामक नगर बसाया गया। इसका विशेष उल्लेख बौद्ध प्रन्थों में पाया जाता है। यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जासकता,

मन्द्रप्रचारमात्मेचन्त्रास्त्र' यसुद्रश्रंतम् । ततो मोहाकुले बोके लोकतन्त्रविघाविनः ॥२१॥ संभूप लोककर्तारः कत्तं वयं समीचिवयन् । ज्यान्तरतया नाम मुनिर्यात्रसंभवो हरेः ४३॥ कपित्तरच पुराणपिरादिदेवसमुद्धयः। हिरण्यगर्भी सोकादिरहं पशुपतिः शिवः॥१९॥ गृते सप्या प्रपस्तीव वर्षीणामयुतं शतस् । शादिदेवमनुज्ञान्य देयदेवेव चीदियाः ॥१२॥ विञ्जानयलमासाच धर्माद्दे वप्रसादवात् ॥५६॥ व्यानिम् सं तु तच्छास्त्रमंशतस्ते ततिषम । [ श्राहिषु ज्यसहिवा, श्राप्याय ११ ]

कि वह कपिल कौनसा था।

क्रियम ने 'दि एन्शन्ट ज्याप्रकी ऑफ इस्डिया' नामक अपने प्रन्थ में क्रियल, क्रिल वस्त अथवा कपिलनगर नामक नगर के सम्बन्ध में लिया है-

· 'सर्यवंश की गीतम शास्त्रा के राजपूतों ने इस नगर की वसाया था। राजपूतों ने अपने नगर या नाम 'कपिल' श्रथवा 'कपिलवस्त' किस कारण से रक्ता, यह एक विचारणीय वात है। श्राजकल इस नगर के जो भग्नावशेष उपलब्ध हैं, वे गोरखपुर जिले में 'नगर' श्रथवा 'नगरसास' के नाम से कहे जाते हैं। यह करवा चरडोताल के पूर्वी तट पर बसा हुआ है। इस ताल के परिचम की और से 'सिय' नाम का छोटा सा खाला विरसाती पानी का स्रोत निशात है। यह नाम [ सिध=सिद्ध ], जो कि एक पूर्ण और पवित्र न्यक्ति को कहता है, सदा ही प्राचीन ऋषि सुनियों के लिये प्रयक्त होता है। और मेरे [ कर्निधम के ] विचार से प्रस्तुत प्रसंग मे यह महर्षि कपिल के लिये निर्देश किया गया माना जासकता है। जिसकी कटी तालाव के पश्चिम तट पर विद्यमान नगर से दसरी खोर होगी। गौतम बंशके राजपत जब प्रथम ही यहां बसने के लिये आये, तो वे उन ऋषियों की छटियों के समीप ही यस गये होंगे। परन्त उनकी गौथों के रम्भाने के कारण ऋषियों की तपन्या में विघन होता था। इसलिये उन राजपतों ने तालके दसरी श्रोर श्रर्थात पूर्वी तट पर अपनी बस्ती बनाई और उसका नाम कपिल ऋषि के नाम पर ही रक्ता। कालास्तर मे, उन्हीं राजपतों के बंश में बद का जन्म हुआ।

कर्निघम के इस लेख से प्रतीत होता है, कि कभी अत्यन्त प्राचीन काल में उक्त ताल के पूर्वी तट पर कपिल का आश्रम रहा होगा। जिसका स्मरण 'सिघ' [-सिद्ध] नामक कोतसे होस्राता है। जब कभी सूर्यवंश की गीतम शाखा के राजपतों ने थहां श्राकर अपना नियास बनाया, तब वे उस स्थान के साथ कपिल के सम्बन्ध की जानते थे। और उस समय भी वहां कोई ऐसा आश्रम था, जिसमें यति लोग निवास करते थे। उनकी तपस्या में विघन के भय से ताल के दूसरे तट पर उन राजपुतों ने अपनी वस्ती बनाई। परन्तु उन्होंने उस नगर का नाम उक्त आश्रम के संस्थापक ऋषि के नाम पर ही रफ्छा। इस नहीं कह सकते. कि कर्नियम की इस कल्पना अथथा अनुमान में सत्य का श्रंश कहां तक हो, यदि यह सत्य हो, तो इससे यह ध्यतित श्रवश्य होता है, कि यह वही

कपिल होगा, जो सांख्य का प्रवर्त्तक माना जाता है।

परन्त इस आश्रम और नगर के नामकरण में और भी अनुमान किये जा सकते हैं।

(क)-यह भी सम्भव हो सकता है, जिस आश्रम का ऊपर की पंक्तियों में उल्लेख किया गया है, वह ऐसे यति अथवा संन्यासियों या तपस्वियों का हो, जो महर्षि कपिल के अनुयायी थे। उनके सहवास से ही गौतमवंशीय राजपतों के मस्तिष्क में कपित के लिये महान आदरमाप उत्पन्न होगया हो, और पारस्परिक सहमति के कारण, राजपूर्वों ने अपने नगर का नाम उस आध श्रादरणीय ऋषि के नाम पर ही रख दिया हो। इस अनुमान में यह आवश्यक नहीं होता, कि उस आश्रम का संस्थापन कपिल ने ही किया होगा ! अथवा वह स्वयं कभी वहां जाकर सपस्या करता

रहा होगा। यदापि ऐसा मान लेने में भी कोई विशेष वाधा नहीं है।

(रा)--दसरा एक और अनुसान किया जासकता है। कृतिधम ने जिस 'सिध' नामक राति किता का उल्लेख किया है, और जिसकी नगर के 'कपिल' नामकरण का मल छाधार करपना किया है. उसके सम्बन्ध में हमारे पास कोई भी ऐसे अमाण नहीं हैं. कि उस खाले का 'सिध' नाम किस समय और किस कारण से हुआ ? 'सिद्ध' पट का प्रयोग किसी भी अच्छे तपस्वी के लिये किया जासकता है। यह कोई आवश्यक नहीं है, कि 'सिद्ध' पद का कपिल सेही सम्बन्ध हो। इसके लिये भगवदगीता का 'सिद्धानां कपिलो मनिः' भी प्रवल प्रमाण नहीं कहा जासकता। क्यों-कि भगवदगीता में विशेषकर काषिल सांख्यसिद्धान्तों का निरूपण है. संभवतः इस सम्बन्ध से ज्यासने, क्रपण्मखद्वारा अन्य सिद्धों की अपेका कपिल को सस्य प्रकट किया है। इसका यह अभिभाय नहीं निकाला जासकता, कि अन्य कोई भी उस कोटि का सिट नहीं हुआ । ऐसी रिशनि में केवल खाले के 'सिध' नाम से सार के 'किएक' सामकाग की करपना अभी सकारायक नहीं उन्हीं जासकती। इस कारण उक्त नामकरण के लिये एक अनमान यह और किया जासकता है, कि कदाचित गौतम शाखा के वे राजपत, कापिल सिटान्टों के अनुवादी हों। और जब अपने प्राप्ते स्थान की छोड़कर नये स्थान में बस्ती बनाने के लिये यहां आये हों. तो उन्होंने अपने परम्परागत धर्माचार्य के नाम पर ही अपने नगर का नाम रक्खा हो । भारतीय जनता में इसप्रकार की भावना ज्ञान भी काम करती देखी जाती है। नई आवादियों के नाम, अपने पराने मान्य ऋषि मनियों अथवा धर्म प्रवर्त्तक श्राचार्यों के नाम पर रख दिये जाते हैं।

(ग)--तीसरा एक और अनमान यह हो सकता है। कर्नियम ने उस स्थान में यतियों के एक आध्रम की कल्पना, केवल खाले के 'सिध' नाम के आधार पर की है । परन्त यह हम अभी निर्देश कर चके हैं, कि हमारे पास खाले के 'सिय' नामकरण के कारणों का कोई भी प्रामाणिक आधार नहीं है। ऐसी स्थिति में यहां पर किसी आश्रम के होने की कल्पना भी सकारराक नहीं यही जासकती। इसिलये सम्भव है, गीवम शाला के उन राजपतवंशी का जो जम स्थान में बसने आये थे. कपिल नाम का कोई पूर्वज हो. जो अवस्य ही अनुप्रा वीर पुरुष रहा होगा। उसी के नाम पर ऋपनी नई बस्ती का नाम उन राजपूतों ने रक्सा हो। अपने पर्वज बीर पुरुषों के नाम पर आज भी भारतीय ऐसा करते हैं। लाहौर की आधुनिक नई बस्तियों के कच्छा-नगर, रामनगर, श्रर्ज ननगर श्रादि नामकरण इसी श्राधार पर हैं। यह परम्परा भारत में ही नहीं. भारत से बाहर भी प्रायः सब देशों में देखी जाती है। उसी का नमूना भारत के ?. माँटगमरी. २. हार्वर्ट बाजार, ३. ईजिट नगर, ४. उलहौजी, और ४. क्लाईव स्ट्रीट आदि हैं।

१-पंजाब का एक ज़िला।

२-दहरादून (मू॰ पी॰) ज़िले में, सहात्त्रपुर-चकरीता, और देहरादून चकरीता, सक्कों केसंगम पर यह परंशी है।

३-वरेली ( यू० पी० ] के पास एक बस्ती ।

४-वंजाय के गुरदासपुर ज़िले में, पर्वतीय प्रदेश का एक नगर।

<sup>⊁-</sup>कलकसा में एक बातार I

इस अनुमान में यह विशेषता है. कि गौतम शाखा के राजपत वंश का पूर्वज वीर पुरुष कपिल, सांख्य का प्रवर्त्तक कपिल नहीं कहा जासकता। इसके अतिरिक्त, नगर के इस नामकरण के सब ही खनमानों में. यह कल्पना निराधार होजाती है. कि जब सर्यवंश की गौतम शाखा के राजवन घटा वसने आये. उस समय अथवा उसके छळ समीप पूर्व ही कपिल ऋषि का वहां आश्रम भा स्रोर वह स्वयं वहां निवास करता था. जो कपिल सांख्य का प्रवर्न क है। प्रहादपुत्र. श्रमुर कपिल ।

(२)—बौधायन धर्मसूत्र [२।६।३०] में एक और कपिल का उल्लेख स्राता है। जिस को प्रतहाद का पुत्र और श्रासर जातीय बताया गया है। कहा जाता है, कि इसने चार च्याश्रमों का विभाग किया था। परन्तु वौधायन के लेख से प्रतीत होता है. कि यह विचार सूत्र-कारका खपना नहीं हैं । इस प्रसंग का बौधायन का लेख यह है—

विकाशस्य त्याचार्या अप्रवननत्यादितरेपाम ।२६ ।

नकोटाहर नित -प्रालहादिह वे विषतो नामासर क्रास । स वतान् भेदाश्चकार देवैः सह

स्पर्धमानः । तान मनीपी नाद्वियेत ।३०।

यहां पर धर्मसत्रकार बौधायन ने प्रकट किया है, कि कोई आचार्य, एक गृहस्थ आध्रम को ही मानते हैं। ब्रह्मचर्य आदि अन्य आध्रमों को नहीं मानते। क्योंकि उनमें सन्तानी-त्पादन नहीं किया जासकता । उन कान्य काश्रमों के सम्बन्ध में निन्हतीय भावना का प्रदर्शन करने के विचार से ही वे व्याचार्य यह उदाहत करते हैं, कि प्रल्हाद के पुत्र किपल नामक किसी असर ने देवों की स्पर्धा के कारण. आश्रमों के चार विभाग कर दिये। परन्त विचारशील व्यक्ति को उन आचार्यों का आदर नहीं करना चाहिये।

वस्तत: आश्रमोंके भेद का यह कारण बताना उन आचार्यों का ही विचार है, जो एक ही गृहस्थ आश्रम मानते हैं। और सममते हैं, कि बजादि अनुष्ठान के द्वारा वही देवों के लिये उप-योगी है। तथा सन्तानोत्पत्तिके द्वारा उसी क्रम को निरन्तर बनाये रखना आवश्यक है। बौधायन का यह अपना विचार प्रतीत नहीं होता। बौधायन ने किन आचारों के आधार पर ऐसा लिखा है, और इसका मल क्या है ? व्यमी तक हम पता नहीं लगा सके। हमारा केवल इतनाही प्रकट फरनेका उद्देश्य है, कि चार आश्रमों की निंदा की मावना. बौधायन का खपना मत नहीं है, प्रत्युत यह उन आचारों को अनादरणीय बताता है, जिन्होंने एक ही गृहस्थ आश्रम का वि-धान माना है। इसलिये बौधायन के इस लेख को देखकर किसी भी विद्वान को यह भ्रम न होना चाहिये, कि यह चार आश्रमों का भेद. किसी असर जातीय कपिल के मस्तिष्क की उपज है। ये विचार हमने प्रसंगवश लिख दिये हैं। मुख्यतः उक्त उद्धरण का प्रयोजन यही है, कि सांख्यकर्त्ता कपिल के श्रुतिरिक्त, अन्य कपिल नाम के न्यक्तियों का भी उल्लेख ग्रन्थों में पाया जाता है। प्रल्हाद-पुत्र कपिल का, सांख्यकत्तां कपिल के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। सांख्याचार्य कपिल वेदों की अपौरुपेय और स्वतः प्रमाण 🕂 मानता है।

<sup>-</sup> देलें - मांत्यदर्शन, श्रष्याय १. सूत्र, ४१, ४६, ११ ॥

## धर्मस्मतिकार कपिल-

(३)- 'कपिल स्पृति' नामक धर्मश्रन्थ का रचियता एक और कपिल भी हुआ है। कहा जाता है उसने दस अध्यायों में यह स्पृतियन्थ लिखा था। जिसके प्रत्येक अध्याय में एक सी रतोक थे। इसमें श्राद्ध, विवाह, श्रायश्चित्त, दत्तक पुत्र खादि धर्मों का प्रतिपादन किया गया है। फलिकाल में ब्राह्मखों के पतन का भी उल्लेख है। 'संस्कारमय्ता' में एक 'कपिलसंहिता' का भी उल्लेख + पाया जाता है। यह संहिता कर कपिल, स्मृतिकार कपिल से श्रतिरिक्त है, या नहीं ? यह निश्चयपर्यक नहीं कहा जासकता।

## उपपुराणकार कपिल--

(४) -शेव सम्प्रदाय की 'स्तसंहिता' में एक उपपुराखकर्सा कपिल का भी उल्लेख आता है। वहां लिखा है---

श्रन्यान्युपपुराणानि मुनिभिः कीर्तितानि तु । [ १।१२ ]

अर्थात सिनयों ने अन्य उपपुराखों का भी कथन किया है। इसके आगे संहिता में उन उपप्रराणकर्त्ता मुनियों के नाम निर्देश किये गये हैं। उसी प्रसंग में लिखा है—

'कापिलं सप्तमं विदः' [ १११४ ]।

श्रार्थात् सन्तम उपपुराण् कपिल रचित सममना चाहिये। इसीप्रकार का उल्लेख कुर्मेपुराण के प्रारम्भ [ १११६ ] में भी व्याया है। वहां व्यटारह पुराणों के नामों का उल्लेखकर, उपपुरागों की गणना में सन्तम 'कापिल' उपपुराण का उल्लेख किया गया है। विरवामित्र-पुत्र कपिल---

(४)--महाभारत में एक विश्वामित्र के पुत्र कपिल का भी उन्लेख × पाया जाता है। इस प्रकरण में विश्वामित्र की उत्पत्ति बताये जाने के अनन्तर उसके पुत्रों का उल्लेख है। उनमें एक कपिल का भी नाम आया है। इस असंग की वेतिहासिक तथ्यता विचारणीय है।

इसप्रकार अनेक कपिलों का उल्लेख हमारे प्राचीन साहित्य में उपलब्ध होता है। सभव है, कपित नाम के और भी कोई आवार्य हुए हों, जिनके सम्बन्ध में आज हमको कुछ भी जात नहीं है। परन्तु इस प्रकरण के उल्लेखों के आधार पर यह निरिचत है, कि देवहृति-कर्दम के पत्र, प्रथम कपिल के खितिरिक्त शेष सब ही कपिल नामक व्यक्तियों अथया आचा-यों का सांख्यशास्त्र के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है।

कपिल का काल-

सांख्यशास्त्र प्रवर्त्तक कपिल का काल आयन्त प्राचीन कहा जासकता है। उसका

<sup>+</sup> श्रीयुव वार्खुरंब बामन काले M. A., LL. M. तीवत 'हिस्ट्री शारु धर्म शास्त्र' Vol. 1, P. 524 की सूची के भाषार पर।

<sup>🗙</sup> श्रमुशासन वर्ष, जारदा। कुम्मघोख संस्करण ।

साज्ञात् निर्देश किया जाना कठिन है। रामायण् + और महाभारत × के उल्लेखो से पतालगता है, कि इनमे वर्णित युद्धों के शाल से बहुत पूर्व कपिल का प्रादुर्माव हो चुका था। श्रीर श्रीविक स्पष्ट करने के लिये कपिल का काल, उपनिषत् काल से पूर्व कहा जासकता है।—

इस बात का तम प्रथम ही निर्देश कर आये हैं, कि अन्यतम उपनिषद् श्वेताश्वतर में साल्यप्रवर्त्तक कपिल का साम्रात् नामश्र वपलञ्च होता है। इसके अतिरिक्त साल्यसिद्धान्तों का प्रतिपादन, इस उपनिषद में तथा अन्य अनेक उपनिषदों में पाया जाता है।

छान्दोग्य उपनिषद् के पष्ठ प्रपाठक के प्रारम्भिक भाग में ही तेजस् श्रप् श्लीर श्रम् की स्वानिषद् का पह निरूपण किया गया है। ये तीनों यथाक्षम रजस् सत्त्व श्लीर तमस् के प्रतीक हैं। उपनिषद् का यह प्रकरण स्पष्ट रूप से निर्देश करता है, कि रजस् सत्त्व और तमस् का संघात तेज आदि के रूप में परिणत होजाता है। छान्दोग्य [६।३।३,४] में उल्लेख हैं, कि सर्गादि काल में सत्त्व आदि प्रत्येक को 'त्रिष्ठत्' कर दिया जाता है। 'त्रिष्ठत्' पद का अर्थ-सत्त्व रजस् तमस् की अन्योग्य मिश्चनद्वत्तिता ही हो सकता है। श्रमके चतुर्थ खरण्ड में इसी विचार को अत्यन्त स्पष्ट रूप से प्रकट किया गया है।

उपनिपद् में कहा है—आगिन था रोहित रूप, तेज आर्थात् रजस् का ही रूप है। परन्तु रजस् इस स्थिति में अपने विद्युद्ध रूप को छोड़ देता है। ओर जिसको हम तेज कहते हैं, वहा रजस् सस्य और तमस्ये तीनों रूप विद्युत्स रूप हों, यही बात सत्य है। इसीप्रकार आदित्य का जो रोहित रूप है, यद्यपि वह तेज अर्थात् रजस्का है, परन्तु इस स्थिति में वह अपने विद्युद्ध रूप को छोड़ देता है,

महामारत [ कुम्मघोण सस्करण ] शान्तिवर्ष के , २६ श्रप्याय में किपल श्राप्ति के सवाद का उच्लेख हैं। यहा इसने पुरातन इतिहाम कहा गया है। इससे उस उच्लेख के समय में भी इसकी प्रायन्त प्राचीनता प्रतित होती है।

 <sup>-</sup> यद्यपि हमने यह यात आधुनिक रीति पर खिल दी है। परन्तु हम इस आधुनिक पारचा य विद्वानी द्वारा
करियत तथा वांचत क्रिक काल परन्यरा-के अनुवाबी नहीं हैं।

<sup>88</sup> स्पेतास्थलर **∤ा**२॥

ष्मीर हम जिस ष्मादित्य का देखते हैं, उसमें तीनों ही रूप हैं, अर्थात रजस् सत्त्व तमस् ये तीनों वहां विद्यमान हैं, यही सत्य है। यही ष्मर्थ ष्माणे चन्द्रमा ष्मीर विद्युत्त के उदाहरणों को देकर प्रकट किया गया है। ये रप्टात्व, इस सव ही रूपय धरूपय व्यक्त अझाएंड के उपलक्षण हैं। इसीलिये इस प्रकरण के उपसंहार में उपनिषद् कहती है—

यद्भितानमिवामूदिखेतासामेव देवतानां समास इतिःःःःः इमास्तिसो देवताः पुरुपं प्राप्य विवस्तिवदंषैका मवति ।, िञ्चा० ६ । ४ । ७ ]

जिसको सी हम जान पाते हैं, वह सब, इन तीन का ही समास अर्थात् संपात है। पुरुष फे संसर्ग से इनका यह जिप्रत् अर्थात् अन्योन्यमिश्चन होजाता है। उसीका परिणाम यह सब संसार है।

रवेतारवतर उपनिपद [१।४] में भी 'त्रियुत् पद का प्रयोग, सस्य रजस् तमस् के सिये किया गया है। इस फरिडका में प्रयुक्त अन्य संस्थाभी सांस्य के पदार्थों के साथ संद्वालित होती हैं। को लह विकार, पत्रास प्रत्यवसमें, आठ प्रकृति, मन सहित छ: झानेन्द्रिय आदि । इसी अर्थ में 'प्रधान' और 'प्रकृति' पदों का भी ग्वेतारयवर उपनिपद [१।१०॥४।१०] उल्लेख करती है। 'पदुर्थ अध्याय की ४ और ६ कथिडका भी द्रष्टक्य हैं। इसमें प्रकृति के स्वरूप, और प्रकृति पुरुष के सन्वरूप का वर्णन किया गया है।

फळ वर्णनिषद् [ १।३।१०।११] में इन्द्रिय, तन्मात्र, मन, खहकार, महत्, खल्यक श्रीर पुरुष, इन सांख्य प्रतिपाद्य पदार्थों का वरलेख आवा है।

प्रस्त उपनिपद् [४। ६] में पृथिव्याहि स्थूल मृत और तन्मात्र =स्ट्ल मृतों का स्पष्ट उन्नेख हैं।

शास्त्रायन श्रारण्यक [४।४] में भी एक वाक्य इसप्रकार श्राता है— 'मन एयास्या एकंमंगमुद्रहं तस्य भीः कामाः परस्तात् प्रतिबिहिता मृतमात्राः।'

सन इसका [प्रहा का ] ही एक श्रंमभूत प्रकट होता है, काम संकरप श्रादि उसी के धर्म हैं। श्राद्यंत्रक के इस प्रकरण में प्रथम दश इन्द्रिय श्रीर उनके दश विषयों का उन्लेख किया ग्रया है। श्रन्त में यह सन का वर्षान है।

इत सब तिर्देशों के द्वारा यह त्यष्ट प्रकट होजाता है, कि ज्यतिपरों से पूर्व, सिंह्य सिद्धांतों की इसी रूप में विद्यानाता थी। यदापि सांस्य सिद्धांतों की मूल, वेदों में भी विद्याना है, परन्तु उसके आधार पर कपिलं ने ही सबे प्रथम इत सिद्धानों की वार्तीनक रूप दिया, जो उपनिषद् आदि में प्रतिकालत हैं। इन विचारों को सिलारपूर्वक विदेशन समय कर से सांस्य-सिद्धान्त' नामक द्वितीय मामके द्वितीय प्रकरेण में किया है। यहां फेवल प्रसंगवदा दिन्। दर्शन मान्न करा दिया है, जिससे कपिल के काल के सम्मन्य में देख अविक प्रकारा पह सके।

रुपिल-काल के सम्बन्ध का एक अन्य तीख, पारुवरात्र सम्प्रदाय की श्रहितु ध्यू संहिता में और भीरणेष्ट है। यहाँ + लिखा है कि बेता युग के प्रारम्भ में जब जगत मोहाइल हो गथा,

<sup>-}</sup> श्रहितु रन्य संदिता, श्रध्याय ११, रखोक २०---१३॥

तव कुछ लोककत्ता व्यक्तियों ने जगत् को पूर्ववत् सुव्यवस्था में लाने का महान प्रयत्न किया। उन लोककर्त्ता व्यक्तियों में एक, सांख्यशास्त्र—प्रणेता कियल भी था। इससे यह परिणाम निकलता है, कि उक्त संहिताकार के विचार से किपल के प्रादुर्भाव का समय, सत्ययुग का अन्त अथवा जेतायुग का प्रारम्भिक काल होना चाहिये। पीछे निर्दिष्ट रामायण के लेखों से भी यही विचार पुष्ट होता है।

यद्यपि खभी तक युगों की कालगएना के सम्यन्ध में हम खपने निश्चित विचार प्रकट नहीं कर सकते। ऐसी स्थिति में कपिल का काल, सरययुग के अन्त खयवा त्रेतायुग के प्रारम्भ में माने जाने पर भी, हम यह निश्चय पूर्वक नहीं कह सफते, िक खब से कितने वर्ष पूर्व यह काल रहा होगा। खगले एप्टों में हम कपिल के उत्पत्ति स्थान का निर्णय करने का प्रयत्न करेंगे। वहां सरस्वती नहीं के तट पर कर्षम के आश्रम का उल्लेख है, जहां कपिल का जन्म हुआ। इससे यह प्रतित होता है, िक कर्षम ऋषि भारत में उस समय ही रहा होगा, जब सरस्वती नहीं अपनी पूर्ण धारा में प्रवाहित होती थी। क्योंकि किसी भी ऋषि के आश्रम का, नहीं के सूखे हुए, स्रोत के समीप बसना, या उसका ऐसा वर्णन किया जाना, खसंगत तथा उपहासस्पदमात्र होगा। सरस्वती नहीं के सूख जाने का समय, ऐतिहासिकों ने जो समीप से समीप कल्पना किया है, वह अब से सामाप पञ्चीस सहस्र वर्ष पूर्व हैं। खर्थान २४ सहस्र वर्ष से खिक ही हो चुके हैं, जब कि सर्व्यती नहीं की उमझते हुई सिलल धारा, भौगोलिक परिवर्त्तनों के कारण, काल के गाल में विजीत हो गई। उस समय से पहले ही कभी कर्दम ऋषि का आश्रम, उसके तट पर रहा होगा, न मालूम कितने पहले। इससे भी किपल के समय का निर्णय करने में पर्यात प्रकाश पढ़ सकता है।

विच्यापुराम् में भी सत्ययुग में ही कपिल का जन्म महत्त्व करना लिखा है— 'इते युगे पर ज्ञानं कपिलादिस्वरूपधृक् । ददाति सर्वभूतानां सर्वभूतदिते रतः ॥'[३१२।५४] खर्थात् सत्ययुग में जन्म महत्त्व कर कपिल ने, जनता के कल्याम् के लिये उत्कृष्ट झान

का उपदेश दिया। कालीपद भड़ाचार्य का मत श्रीर उसका विवेचन—

श्रीयुत कालीपद अट्टाचार्य महोदय ने खपने एक + लेस में कपिल का समय निरिचंद करने के लिये, ईस्वरकृष्ण की ७१ वीं कारिका में प्रदर्शित शिष्य परम्परा के २४ छात्वार्य, कपिल और ईस्वरकृष्ण के नीच में गण्ना करके, और प्रत्येक के लिये तीस वर्ष का समय देकर पताया है, कि सीस्ट पूर्व साम शतक के पहिले ही कपिल का समय होना चाहिये। परन्तु श्रीयुव भट्टाचार्य महोदय ने इस दिशा में कोई प्रकाश नहीं डाला, कि श्लीस्ट सप्तम या श्रष्टम शतक से किन्ने पहले कपिल का होना सम्भव होसकता है।

मायः इसप्रकार के काल निर्खयों में यही समभा जाता है, कि अनुमानित काल के श्रास पास ही डक श्राचार्य का समय होना चाहिये। ऐसी स्थिति में यही माना जासकता है, कि

<sup>+</sup> I. H. Q. Sept. 1932, P. 510-11.

श्रीयुत भट्टाचार्य भट्टोदय, फपिल का समय, झीस्ट पूर्व श्रष्टम शतक के लगभग मानते हैं। इस सम्बन्ध में हम इतना ही कहना चाहते हैं, कि श्रीयुत मट्टाचार्य महोदय ने जिस आधार पर गणना की है, यह श्रपुर्ण और काल्पनिक हैं।

षापने सांख्यकारिका और उनकी ज्याहण माठरवृत्ति तथा जयमंगला से +दस ष्याचार्यों के नामों का निर्देश किया है। +चार का निर्देश मौडणाद साप्य से, और एक 'क्षति' का नाम गुल्एस्ल सूरि के 'क्षात्रेश तन्त्र' ×पद्मुबोग के क्षाधार पर कल्पना किया है। ग्यारह नाम ऋषित्रपेश मन्त्र ÷से ले लिये गये हैं। इसप्रकार क्षिल से लेकर ईश्वरकृष्ण तक २६ क्षाचा-र्य गिने हैं। और इस परम्परा की श्रीयुत महाचार्य महोद्दय ने ख्यिष्ठिकन वताया है। संभवतः क्षाप इस में कृत्य किसी क्षाचार्य के सम्मिलित होने का अवकाश नहीं सममति।

हमने गत्यना के इस आधार को अपूर्ण इसिलये कहा है, िक संख्यकारिका की अन्यतम ज्यास्या युक्तिदीपिका क्ष में और भी अनेक सांस्याचार्यों का इसी परस्परा में उल्लेख हैं। यहां उपर्युक्त नामों के अतिरिक्त ग्यारह नामों का और निर्देश हैं, तथा उसके आतो भी 'आदि' पर लगा दिया गया हैं। इनके अतिरिक्त महाभारत (१२।३२३।४६-६२ कुम्भपोण संस्करण) और बुद्धचरित (१२।६७) के आधार पर, सात और सांख्याचार्यों का पता लगता हैं। इसमकार भट्टाचार्य द्वारा प्रसुत सूची में यदि इस १८ आवार्यों को और जोड़ दिया जाए, तो उनकी विचार पद्धित से ही करिक के ससय में पांच छः शताब्दियों का अन्तर आजायगा। इतने पर भी हमारे पास कोई ऐसा प्रमाण नहीं है, जिससे हम यह जान सकें, कि उक्त सूची में प्रदर्शित सांख्याचार्यों के आतिरिक्त अन्य कोई सांख्याचार्ये हुआ ही न हो। इसिलये यही कहा जासकता है, कि ये जो ओड़े बहुत नाम सांख्याचार्यों के जहां तहां उत्स्तिकार्य हैं, इनमें ही आचार्यों के सूची समाप्त नहीं हो जाती। ये तो केवल परस्पराप्ताम हुछ प्रसिद्ध आचार्यों के लाम हैं। इनके अतिरिक्त न माल्स और किचन आचार्य हुए होंगे, जिनके सम्बन्ध में आज इम हुछ नहीं जानते। इसिलये कांचल के कालातिर्यंय का माहार्यार्यप्रदक्तित प्रवार प्रध्यत्वन नहीं कहा जासकता। और यह भारतीय परस्परा सथा साहित्य के भी विचक्त हैं।

शिष्यपरम्परा के प्रसंग में एक बात और उक्लेखनीय है। श्री पं० भगवहत्त जी बीo एo ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' नामक मन्य = में लिखा है, कि साटरवृत्ति में जिन

 <sup>+</sup> कारिका १३-७० के काधार पर, कपिल-वासुनि-पञ्चित्वल । माठावृत्ति [ ७९ कारिका ]-मागर्य-स्ट्रक-शास्त्रमीक-हारांत-देवल । अथमंगला-मार्ग, गौतम । गौडपार भाष्य [का० १ ]-सनक-मनन्दन-सनातन-सोतु ।
 × हिमाहसूरि विरोचित 'पडदर्गनससुरचल' को गुणारल सुरिकृत व्यास्था, रायल एशियाटिक सोसायदी करू.

कत्ता संस्करण, पृ० १०६, पंनित १४ ।

<sup>🛨 &#</sup>x27;सनकातृष्यतु सनन्दनस्तृष्यतु' इत्यादि । 'अथववेद पािशिष्ट' ४३।३।१-२१॥ में इनका उल्लेख है ।

क्षे सीस्ट ११३= में घलकता से प्रकाशित ।

<sup>=</sup> देसें-'भारतवर्षं का इतिहास' श्री पं॰ भगवदत्त हत, पृष्ठ २१३ ।

पांच + साख्याचार्यों का उल्लेख हैं, वे पद्धशिख के सातात् शिष्य हैं। श्राभिप्राय यह है, कि उन्होंने पद्धशिख से ही सांख्यतान प्राप्त किया, श्रात्यव उनका श्रास्तित्य पञ्चशिख काल में समका जाना चाहिये।

परन्तु परिवत जी ने इस स्थापना की पुष्टि के लिये उस प्रसंग में कोई भी प्रमाण उपिधित नहीं किया है। तथा माठर की उन पंक्तियों से भी इस भावना की पुष्टि नहीं होती। पञ्चित्रात से भागन खादि को सांख्य झान की प्राप्ति का कथन, उनकी परम्परा का ही द्योतक है। अन्यथा मूझ कारिका के 'शिष्यपरम्परागतम्' इन पर्यो का खर्थ के साथ सामक्जस्य कैसे होगा? यह पपिबत जी के विचार को ठीक माना जाय, तो माठर की अगली पंक्ति विश्व ईश्वरकृष्णेन प्राप्त के आधार पर यह मानना होगा, कि उन पांचों आचारों से ईश्वरकृष्ण ने सार्य झान प्राप्त किया। अर्थात् ईश्वरकृष्ण उन पांचों आचारों का साज्ञात् शिष्य माना जायगा। यह कथन असंगत होगा, न्योंिक ईश्वरकृष्ण उन आचारों का साक्षात् शिष्य माना जायगा। यह कथन असंगत होगा, न्योंिक ईश्वरकृष्ण उन आचारों का समकालिक किसी अवस्था में नहीं कहा जासकता। ईश्वरकृष्ण की अपने वे आचार्य अतिप्राचीन × हैं।

कपिल की जनमभूमि-

कपितने भारतवर्ष में किस स्थान को अपने जरम से उड़्डान किया था, इसका निर्णेष करने के लिए अमी तफ हमारे सन्मुख, कोई निरिचत प्रमाण प्राप्त नहीं हो पाने हैं। श्रीमद्री गयत तथा पुराणों के वर्णन से यह प्रतीत होता है, कि कर्दम प्रजापित का आश्रम सरस्वती निर्देश के तट पर बिन्हुसरस् से कुड़ अन्तर पर बिग्रमान था। अक्षावचे देश का सम्राद् \*मड़, एक बार कर्दम ऋषि के आश्रम से आया। यदि अहावचे की वही सीमा मान ती जाय, जो मतुस्हित क्ष्में बाणिन है, तो यहां कर्दम होगा, कि सरस्वती और टपदूती नाम की दो निवर्णों के सम्बन्ध का प्रदेश अहम वर्णेण को प्रतिकृति के इन निवर्णों को वेवन्दी लिखा है। इनके सन्धन्य में अभी अस जो कुछ अनुसंक्षान —हुए हैं, उनसे बही माद्म होता है, कि अर्थमान अस्ताला जिते की जनाधरी तहसील की तनस्वा परिवस और पूर्व दिख्य की सीसाओं को ये नदिया बनाती हैं। और आगे इनका बहाय कुछ परिचम की और हो जाता है। इस प्रदेश के उत्तर पूर्व में

साल्यसप्ति की ७१वीं चार्चा की व्याक्या से साठर ने भागंव, उद्धक शास्त्रीकि, हारीत फाँर देवल ध्रम पांच साल्याचार्यों का कपिल की शिल्यपरम्परा से उक्लेख किया है।

<sup>×</sup> देखिये, इसी प्रन्थ का 'धन्य प्राचीन साख्याचार्य' नामक चन्तिम प्रकर्या ।

भागवत, १।२४ । १। १। २० १३ ।। वायु पुराक, [ पूना सरकत्क ] १८ । १-७ ।। में कर्त्रम अपि का आक्षम ऐसे स्थान पर बवाया है, जहां सदा बहने वाली नदिया और स्वरक जल के सरोवर थे।

<sup>\*</sup> भागवत, ३।२१।२४॥

e8 सनुस्मृति, २ । ९७ ॥

<sup>=</sup> The geographical Dictionary of Ancient and Medieval India, By जन्द्वाल दे, Anceint geography of India, By क्लिया।

वर्त्तमान नाहन [ सिरमीर ] राज्य का कुळ भाग, श्रीर दक्तिए परिचम में करनाल, हिसार जिले श्रीर जीन्द राज्य के श्राधिक भाग, प्राचीन ब्रह्मावर्ष्त प्रदेश में परिमक्षित होते हैं + 1

इन दोनों नदियों में से सरस्वती नदी के चिन्ह आज भी विद्यान हैं। इसके स्रोतों को खनेक ध्यतों पर हमने स्वयं देखा है। इसके स्रोतों के गुळ चिन्ह आजकल सिरमीर राज्य के ध्यन्तर्गत उपलब्ध होते हैं, जो जगाधरी तहसील के ऊपर की शिवालक पहाड़ियों में खीर उसके पर्याप्त ऊपर तक चले गये हैं। यहां एक स्थान 'सरस्वती कुरुं नाम से प्रसिद्ध है। इसके समीप एक मन्दिर भी है, जो 'आदि बद्री' नाम से प्रसिद्ध है। यह वर्षनान मन्दिर लगभग हो सौ वर्ष के खन्दर का ही चना हुआ है। सिरमीर राज्य में प्रविद्ध होने के लिये अन्यतम हार—हरियुर दर्रा (लोल) से परिचम की खोर के दरें में यह मन्दिर हैं। यह दर्रा, मन्दिर के नाम से ही प्रसिद्ध है। वहां के और उसके ऊपर के पर्वतों की स्थिति को देखने से यह प्रतित होता है, कि चिर अतीत काल में सरस्वती का स्रोत खनर्य ही कहीं ऊपर के पर्वतीय प्रदेश से वहकर इसर की 'ओर आता होगा। नहीं कहा जासकर, कालचक्र ने इसमें कितने श्रह ये परिवर्षन ला दिये हैं।

बिन्दुसर [ ब्रह्मसर ] श्रीर सात निदयां ---

इस विषय को और अधिक स्पष्ट करने के लिये आवश्यक है, कि 'विन्दुसरस्' अथवा 'विन्दुसर' के सम्यन्य में भी कुछ प्रकाश डाला जाय। भागवत (३।२१।३३) में उल्लेख आता है, कि सरस्वती नदी के आस पास अथवा कुछ अन्तर पर 'विन्दुसर' था। × रामायण और महाभारत ÷ में भी इसका उल्लेख है। रामायण में लिखा है, कि सहावेच ने 'विन्दुसर' की ओर गंगा को द्वोड़ दिया। तदनन्तर सात नदियां वहां से निकलीं। तीन पूर्व की और, तीन

म्म मझावल की ये सीमा, चारत जापेन एस जो [Charles Joppen S. J.] द्वारा सम्पादित, चीर साममैन्य कम्पनी द्वारा प्रकाशित 'हिस्टॉरिकल वैटलेस् बॉफ इपिडवा' १६१४ ईसवी सम् के तृतीय संस्करण के खाधार पर दी गई हैं। अपना मन्तस्य हमने इसी प्रकरण में चाने स्पष्ट किया है।

प्रसित्तमं ततो गंगां हरो विन्दुत्तरः प्रति । तस्यां विद्युव्यमानायां सप्त कोवांति जिन्नेरे ॥ हादिनी पावनी चैव गतिनी च रुपैव च ! तिसः प्राची दिशं जग्गुर्गता शिवजलाः हुआः ॥ सुचहुरचैव सीता च सिन्दुरचैव सहानदी । तिसरचैवा दिशं जग्गुः प्रतीची सु दिशं शुमाः ॥ सप्तमी चान्वतासाक्षां भगीरयर्थं तदा । [शमा० वाल० ६३ । १३-१४]

समाप्तं, ३ । ११ ॥ मोप्म पतं, ६ । ४३-४४, ४८-४१ ॥ पश्युराख, घा० ल०, ३ ।४४-६६ ॥ प्रस्पुत्तरेष कैलामं मैनाकं पर्यंतं प्रति । दिरचवणुं गः सुमदान् दिन्यो मिथमयो गिरिः ॥ एस्य पात्र्वे महिदग् ग्रुष्ठां कांचनवालुकम् । रम्यं बिन्दुसरो नाम यत्र सात्रा भगीरयः ॥ इष्टुर मागीरयी गंगामुवास बहुलाः समाः । महालोकाद्पक्रम्ता सप्ता प्रतिपत्तते ॥ वस्त्रीकसारा निलगी पावनी च सरस्वती । जन्म्यदी च सीता च गंगा सिम्युरच सप्तारी ॥ पप्तपुत्ताय में पिन्दुसर के स्थानपर 'बिन्दुसर गया 'वस्त्रीकसारा की नगह 'वदीदक सा' पार है ।

पश्चिम की स्रोर, तथा सातवीं भागीरथी गंगा, भगीरथ के रथ के पीछे २ चल पडी।

यहां गंगा के वहाव की दिशा का निर्देश नहीं किया है। पूर्व और पश्चिम की कीर वहने का यदि यही कार्य समका जाय, कि वे पूर्व और पश्चिम के समुद्र में जाकर गिर जाती हैं, तो गंगा का वर्चमान रूप, गंगा को भी पूर्व की ओर वहने वाली नदी प्रकट करता है। रामायण में पूर्व की ओर वहने वाली नदियों के साथ गंगा को जोड़ देने से चार नदियां पूर्व की ओर वहने वाली हैं। जनके नाम हैं—हादिनी, पावनी, निल्ती, और गंगा। पश्चिम की ओर वहने वाली नदियों के नाम हैं—हादिनी, पावनी, निल्ती, और गंगा। पश्चिम की ओर वहने वाली नदियों के नाम हैं—हादिनी, सिन्धु। इनमें से हम गंगा और सिन्धु को खाज भी इन्हीं नामों से पहचानते हैं।

महाभारत — में धिन्दुसर का दो स्थलों पर उत्लेख स्पष्ट है । वहां भी उससे निकलि पाली सात निदयों का वर्णन हैं। परन्तु पूर्व अथवा परिचम की ओर वहने का उत्लेख नहीं हैं। पांच निदयों के नाम दोनों प्रन्यों में सभान हैं । वे हैं — पावनी, निलती, सीता, सिन्धु, गंगा। रोप हो निदयों के नाम तेनने हैं। रामायण में पूर्व की ओर वहने वाली निदयों में एक नाम 'हादिनी' हैं और परिचम की ओर वहने वाली निदयों में एक नाम हैं 'सुचत्तु'। महाभारत में ये नाम नहीं हैं। इनके स्थान पर हैं — 'जन्यूनदी' और 'सरस्वती' नाम । यदि इस विचार को रामायण के दिशा निर्देश के आधार पर ठीक समम लिया जाय, कि रामायण की 'हादिनी' को ही महाभारत में 'जन्यूनदी' और 'सुद्यती' कहा गया है, तो आज भी हम इन निदयों में से चार को उन्हीं नामों से पहिचाल सकते हैं। इन में 'सरस्वती' [रामायण की सुचतु ] परिचम के समुह में 'सिरस्वती वाली नदी हैं, और 'जन्यूनदी' [जमुना, रामायण की सुवतु ] परिचम के समुह में।

हिंदेनी पुचवतीर्थां च राजर्नेस्तन्न वे सहित् । विश्वामित्रेण तपसा निर्मिता सर्वपावनी ॥

[स. भा., वन॰ ¤णाः ∫

सरस्वती महापुच्या, हिन्नी तीर्धमालिनी । समुद्रगा महायेगा यमुना तत्र पायदय ॥
[म. भा, जन० मन। है |
'हादिनी' गीर 'हिन्नी' पद एक ही नदी के लिये अञ्चन्त हुए मतीत होते हैं । दूसरे स्लोक में 'हिन्नी' पद
'यमुना' के विशेषस रूप में अञ्चन तिया गया प्रतीज होता है। यसि महाभारत के हुन सच्यायों के तीर्थ
सम्मन्यी वर्षान हतने व्यवस्थित और ऐतिहासिक न हों, जिनको बिना किसी सन्देह के, उसी रूप में स्थोकार
सर लिया जाय। पर इन से हमारे बिशार की पुष्टि में हुन प्रकार खवरय पदता है। एक ही मदी का किन र
दिरामों में उन्तेश सिये जाने का खाधार यह कहा जासकता है, कि एक नदी सपने उद्देशम स्थान से बहुय
दूर दूसरी दिया में भी चली जाती है। और हम इस समय खाहीर में बैठे हुए सतलुज नदी को पूर्व दिस्प यौर परिचम में।
महामारत के इस प्रवस्थ के नदी सावन्धी वर्षान कुन हमीप्रकार के हैं। उनके लिये और भी स्थितम में।
स्वस्थार कीत विशेषक की अधेष है। कि भी उन्हें सर्थेषा दिशाया कीत विशेष और भी स्थितम स्थार की का अधिव स्थार प्रतस्थार कीत हम के स्थार स्थार स्थार स्थितम में।
स्वस्थार कीत विशेषक की अधेष है। कि भी उन्हें सर्थेषा दिशाया वर्षी वहा जातन्य हो।

<sup>👃</sup> हेर्छे—पिछले प्रष्ट की तीसरी टिप्पकी ।

<sup>+</sup> इस सम्बन्ध में निश्न रक्षोक भी विधारखीय हैं──

इन वर्णनों के आधार पर एक बात हमारे सन्मुख स्पष्ट होजाती है, कि इन निवयों में से सिन्धु और सरस्वती ऐसी नहीं हैं, जो पश्चिम के समुद्र में मिलती हैं, श्रीर गंगा तथा जमुना पूर्व के समुद्र में। शेप तीन निवयों में से एक 'सीता' नामक नदी पश्चिम के समुद्र में तथा पावनी श्रीर निलिती पूर्व के समुद्र में मिलने वाली नदी हैं। आजकल ये कौनसी नदी हैं, यह निश्चय और निलिती पूर्व के समुद्र में मिलने वाली नदी हैं। आजकल ये कौनसी नदी हैं, यह निश्चय फराना किन है। परन्तु एक सामंजस्य पूर्ण कल्पना यह की जासकती है, कि जिन वपर्यु के चार करना किन है। परन्तु एक सामंजस्य पूर्ण कल्पना यह की जासकती है, कि जिन वपर्यु के चार मिल्यों को श्राज भी हम पहिचानते हैं, उनके उद्याम श्वानों पर दृष्टि डाली जाय, तो उनके आस नियों को श्वाज भी हम पहिचानते हैं, उनके उद्याम श्वानों पर दृष्टि डाली जाय, तो उनके आस पास से ही निकलने वाली वही र तीन और निहयों का हमें स्पष्ट आमास होजाता है। उनमें से एक पास से ही निकलने वाली वही र तीन और हो पूर्व के समुद्र में। पश्चिम के समुद्र में गिरने वाली नदी पश्चिम के समुद्र में गिरने वाली नदी पश्चिम के समुद्र में निराती हैं, और हो पूर्व के समुद्र में। पश्चिम के समुद्र में गिरने वाली नदी पश्चिम के समुद्र में निराती हैं, और हो पूर्व के समुद्र में। पश्चिम के समुद्र में गिरने वाली नदी पश्चिम के समुद्र में निराती हैं, अपेर हो पूर्व के समुद्र में। वश्चिम के समुद्र में गिरने वाली नदी पश्चिम के समुद्र में निराती हैं, अपेर हो प्रविच्या पश्चिम के बसुद्र में शिता' +नदी 'शातद्व' आता है। यदि रामायण के बर्णन के अनुसार पश्चिम को वहने वाली 'सीता' +नदी 'शातद्व' आता है। यदि रामायण के बर्णन के अनुसार पश्चिम को वहने वाली 'सीता' +नदी 'शातद्व' आता है। यदि रामायण के वर्णन के अनुसार पश्चिम को वहने वाली 'सीता' निरात'

मानसरोवर से एक नाला निकलकर शावसताल में सिलता है, ग्रिसका नाम 'मंगाइ' है। रालस ताल से परिचम की बोर सतलुज का वदगम है। इस कारण वहां के परंताय लोगों का यह विचार है, जाल से परिचम की बोर सतलुज का वदगम है। इस कारण वहां के रूप में निकल जाता है। कि यह 'मंगा-जू,' नामक नाला ही राजस्ताल से परिचम की बोर सतलुज के रूप में निकल जाता है। कि यह 'संगा-जू,' नामक नाला ही राजस्ताल से परिचम की बोर सतलुज हो हो मुमती वहती यहां जानम स्तिलिये वे खोग सतलुज को भी गंगा कहते हैं। जब दे ही लोग हरदार में खाकर वहां की नहीं का नाम मंगा सुतते हैं, के इनारो आनस की गंगा [सतलुज ] हो यूमती वहती यहां जानम में से साम के कारण हो पहले खाउद हो गया है। संभवतः इसीपकार 'सिन्च' का भारतीय नाम 'सिता' भी गंगा [सतलुज ] का वर्षन खाउद हो गया है। संभवतः इसीपकार 'सिन्च' का भारतीय नाम 'सिता' भी गंगा [सतलुज ] का वर्षन खाउद हो गया है। यहां के अन्य नामों में भी संशोधन की प्रमेखा है।

वासुपुराख [ पूरा संस्कृत्य ], ४७ वें श्राच्याय में 'विन्दुसर' क्षीर हन निदयों का वर्षान ग्राया है । वहां 'सीता' के सम्बन्ध में किया है—

'कृता द्विषा सिन्धुमरु' सीताऽगाव पश्चिमोदधिम्' [ ४७ । ४२ ] । सिन्धुदेश चीर मरदेश को विभवत करती हुई 'सीता' नदी पश्चिम मसुद्र' में वा 'मिलती है । इस आधार

पर भी 'सीजा' नदी 'श्रवह,' ही होनी चाहिय । मार्कचडेय पुराण [ ४५,३ ] में 'शीवोदा' नदी का उल्लेख झाता है, जिमका उद्गम मेर पर्वत यताया

में केलास—मानसरोबर में १३-१८ वर्ष व्यतीत कर, सापाद अनुसन्धन करने वाले अनुपत साहसी श्री स्वामी प्रवानन्द जी ने अपनी पुरतक 'कैलास—मानसरोबर' के ६६ पृष्ठ पर, मानसरावर से निक्कते वाली चार निद्वेषों का एक चार्ट दिवा है। वहां पर एक नाम 'सिला' सिन्धु का लिखा गया है। यदि यह 'सिला' रामायया और महामारत की 'सीला' नदी ही हो, तब 'सिला' को सिन्धु नहीं पहचानाजाना चाहिये। क्योंकि रामायया और महामारत की 'सीला' के अतिहिक्त 'सिन्धु' का स्वतन्त्र रूप से उदलेल है,। श्री स्वामोजी ने ये रामायया और महामारत में 'सीला' के अतिहिक्त 'सिन्धु' का स्वतन्त्र रूप से उदलेल है,। श्री स्वामोजी ने ये रामाय की से किलासपुराव से दिवे हैं। परन्तु रामायवा और महामारत आदि आरतीय साहित्य से उनका सामन्त्रस्य नहीं किया गया।

'शुद्ध है' ही हो, तो हमे परिचम के समुद्र में जाने वाली उन तीनों निदयों का पता लग जाना है, जो 'विन्दुस्त' से निकलनी हैं। पूर्व के समुद्र में जाने वाली शेप दो निदयों के वर्त्तमान नाम हैं— न्नवापुता श्रीर सरयू। इनका उद्गम स्थान भी हिमालय में उसी प्रदेश के श्रासपास है, जहां उपशुंक पाच निदयोंका। रामायए और महाभारत में वर्षित शेप दो नामों के साथ यदि हम आज कल के इन नामों का सामजस्य बैठाना चाहें, तो 'पावनी' सरयू का श्रीर 'निलनी' महापुत का नाम कहा जासकता है।

गवा है। सत्त्यपुराख [ ६२०, १६६= ] में लिखा है, कि 'चैलोदा नामक नदी' केलास के परिचन खरण पूर्वत से निकलकर परिचम समुद्द में गिरती है। महाभारत [ उपायन पर्द थ= ] में वर्यान है, कि 'चैलोदा' नदी मेर चीर मन्दर नामक पर्वतों के बीच से बहुती थी। चीनी एवं तिव्यत्ती में इसको 'दीतो' च्रथवा 'सीतो' भी कहा जाता था।

यद्यपि मेर क्रीर मन्दर नामक पर्यंत्रों की पहचान क्षमी तक ठीक २ नहीं होपाई है, राधापि प्रतायों के उनत वर्षोनोंका सामध्यस्य इस रूपमें स्पष्ट किया जासकता है—

'शतम्' नाम ही कालान्तर में 'शीतोबा' होगया । उसीको प्रादेशिक भाषाघोंसे 'शीतो' व्यया 'सीतो' नाम मान्त हुमा, जो पुरायों में कौर कालान्तरमें आकर 'सीता' नाम से भी प्रसिद्ध होगया । 'शीतोबा' का ही कन्य पुरायों में 'शैलोदा' व्यपाठ हुका है । हुनहीं नामोंका प्रवीक रूप कव 'शतहुक' या 'सतहाव' है । हुन नामोंसे काल कम की परन्याका भी जान होता है. विस्को निम्न रूपमें निर्देश कर सम्वे हैं—

[चीनी ब्रादिके ब्राधार पर पिर पुराखोंमें]-सीता

मालान्तरमें विदानोंको यह मिरवय न होपाया, कि ये नाम एक हो नदी के हैं, इस कारया कई स्थानी पर ऐसे पर्युन होताये हैं, जिनसे यह आन्ति हो सकती है कि ये नाम श्रीक नदियों के हैं।

म स्वपुराय के श्रमुसार कैलासके परिचम धरया पर्वतसे गैकोदा नहीं निकस्ती है। धर्ममान सर-लग के निकासका के मू स्थान ठीक इसी अदेश में है। परन्तु आकंग्रेंच पुराधामें 'शीसोदा' का निकास मेर पर्वतसे बताया है, यदि कैलास पर्वत को मेरु मान लिया जाय, और उस प्रदेशमें यह एक मुख्य धर्मत शिसर होनके कारय सम्पूर्ण प्रदेशको ही 'मेर' नाम दे दिया जाय, वो माकंग्रेंच पुराधाका लेख भी श्रमात नहीं कही जासकता। महाभारतमें मेरु और मन्द्रके मध्यमें 'खेलोदा' का बहना लिखा है, जो सर्वया युक्त है वरोंकि वर्ष यद्यपि इस तुलना के लिये कोई विशेष ऐतिहासिक प्रमाण हमारे पास नहीं है, परन्तु (१)—सर्युको धाल भी मानी जाने वाली पवित्रता, और अधिक दूर तक पर्वतों में ही वहने के (१)—सर्युको धाल भी मानी जाने वाली पवित्रता, और अधिक दूर तक पर्वतों में ही वहने के कारण प्रह्मपुत्रा के जलकी स्वच्छताका विचार करके इनका उक्त [ पावनी खोर निलिती ] नामोंसे स्वचहार, छुळ खसामछ्रस्यपूर्ण नहीं कहाजासकता। इसके अतिरिक्त (२)—रामायणका वर्णन, स्वचहार, छुळ खसामछ्रस्यपूर्ण नहीं कहाजासकता। इसके अतिरिक्त शेल छाकृष्ट करता है। ऐसा खोर उसमें उल्लिखित नामोंका कम भी हमारे ध्वानको इसी खर्यकी और धाकृष्ट करता है। ऐसा प्रतीत होता है, जैसे इस विषयका लेखक, पर्वतिक और मुख करके उन निदयों के अन्तराल प्रदेशमें-प्रतीत होता है, जैसे इस विषयका लेखक, पर्वतिकी छोर मुख कर रहा हो; और उसके वायं जा पश्चिम और पूर्व समुद्र में गिरनेवाली हाव की ओर परिचम समुद्र में गिरनेवाली हाव की ओर परिचम समुद्र में गिरनेवाली सहयां, नीचेकी खोरसे ऊपरकी ओरको ययाक्रम स्थित हों। सरस्वती और यमुनाके अन्तराल प्रदेशमें निहयां, नीचेकी खोरसे ऊपरकी ओरको ययाक्रम स्थित हों। सरस्वती और यमुनाके अन्तराल प्रदेशमें सहयां, नीचेकी खोरसे उपरक्षी सामुद्र में जानेवाली निदयां बावे हाथ की ओर पहिले सरस्वती, फिर खड़े होकर इसके खारी सिन्धु होगी। इसीप्रकार पूर्व समुद्रमें जानेवाली निदयां बावे हाथ की लोर पहिले सरस्वती, फिर सत्वुज और उसके खारी सिन्धु होगी। इसीप्रकार पूर्व समुद्रमें जानेवाली निदयां बावे हाथ की लोर पहिले सरस्वती, फिर

मान सरकत, कैलास और उसके परिचमके पर्वंत शिखरिक मध्यमें होकर ही वही है। संभय है, कैलासको मेर,
तथा मत्त्यपुराय में कैलाससे परिचमके जिस पर्वंत शिखरकों 'चरवा' नामसे कहा गया है, उसको मनदार के
'मन्दर' लिखा हो। ध्रणवा मन्दरकी कोई दाई 'मृं खला था बांह 'चरवा' हो। खदाख मृं खलाकों 'मन्दर' कहा
'मन्दर' लिखा हो। ध्रणवा मन्दरकी कोई दाई 'मृं खला था बांह 'चरवा' हो। उसले चतुर्वंग रानोंकी मारिजासकता है। देवासुर समामको रोपनेके लिये, मन्दराचलके द्वारा सम्रत अयद और उससे चतुर्वंग रानोंकी मारिका जो पुरायों में उसलेख खाता है, यह एक महान रुवा था श्रीत प्रचीन ऐतिहासिक घटनाका ही निद्देंग करता प्रतीत
का जो पुरायों में उसलेख खाता है, यह एक महान रुवा था श्रीत प्रचीन ऐतिहासिक घटनाका ही निद्देंग करता प्रतीत
होता है। संभवतः यह मन्दर पर्वंत, धर्ममान रुवाल मृं खला और उससे सन्वम्य रखवे वाला सम्रत, यही सम्प्रत
होता है। संभवतः यह मन्दर पर्वंत, धर्ममान रुवाल मृं खला और उससे सन्वम्य रखवे वाला सम्रत, यही सम्प्रत
होता, जिसका वर्षान कालान्सरमें 'बिन्दुसर' नामसे किया गया है। मन्दर पर्वंग, खताल मृं खला मही जासकती है,
होता, जिसका वर्षान कालान्सरमें 'बिन्दुसर' नामसे किया गया है। मन्दर पर्वंग, खताल म्यांग रेख मम्दर पर्वंग प्रतिक दोनों प्रदेश क्या पर्वंग परिवमके
जातिक दोनों पुद्रोग्रत संघोंने उसका दिलाग कर लिया होगा, और उसमें वास्त्यनिक प्यापार सम्प्रव पर्वंग प्रतिक स्वारत होगा होगा होगा ।

रताका समय क्या प्रचार का प्रचार का प्रमाण क्या यातायात ही 'यासुकि' था, जिसके द्वारा समुद्र का स्थम किया जाता या, प्रस्पिक क्यापार कारिकी मानकोर प्रेयों के प्रकृति और देव और मुककी और असुर थे। इसका आभ्रामय यही है कि व्यापार आदिकी मानकोर प्रेयों के प्रकृति और देव और मुककी और असुर थे। इसका आभ्रामय यही है कि व्यापार आध्रिकी मानकोर प्रेयों के स्थाप स्थाप आध्राप्त का क्यापार का बोतक है, जो यहाँ हाथम भी, और मानिक परिक्रम करने वाले असुर थे। इसका असका ।

हन सब भाधारोपर शीतोदा, शैलोदा, शीतो श्रथवा सीतो वा सोवा एक ही नदीके माम हैं, निसको भति प्राचीन कालमे शुनुदि श्रथवा शतह, कहा जाता था, श्रीर शान सतलुन 1

महामारतमें 'शैजीदा' नामसे इस नदीके दोनों ओर जिन जातिबंकि निवासका उल्लेख किया गया है, उसका महामारतमें 'शैजीदा' नामसे इस नदीके दोनों ओर जिन जातिबंकि निवासका उल्लेख किया गया है, उसका सम्हलन, प्राने इविहास श्रीर जातको स्थितिके स्पष्ट रूपमें किया जासकता है। जिनमें से कृथिद [कृतिद] श्रीर त्या जातियां विशेष उल्लेखनीय हैं, जिनको आधिकसे अधिक आवादी नमुना और सवशुज, तथा सत-श्रीर त्या जातियां विशेष उल्लेखनीय हैं, जिनको अधिकसे अधिक आवादी नमुना और सवशुज श्रीर सवशुक्त स्थाप के स्य क्षोर पहिले येमुना फिर संरयू श्रीर उसके श्रान्तर ध्रह्मपुत्रा होगी। श्राज भी इनकी भौगोलिक स्थित ठीक इसीप्रकार है। रामायणका यह क्रमिक उल्लेख बहुत ही ज्यवस्थित हुश्रा है। इस श्राधार पर भी हम 'पावनी' सरयुको श्रीर 'निलिनी' ब्रह्मपुत्राको कह सकते हैं। गंगाका पृथक् निर्देश होनेके कारण इस क्रममें उसका उल्लेख नहीं किया गया। रामायणका यह वर्णन, सरस्त्रतीनही श्रीर सरस्वश्री प्रदेशके नष्ट होनेके श्रान्तर कालका कहा जासकता है।

विन्दुसंर [ ब्रह्मसर ] का चास्तविक स्वरूप-

इसप्रकार इन सातों निर्धेयों वर्षमान रूपमे पहचानतेनेपर हम एक स्पष्ट परिणामपर पहुँच जाते हैं। छौर वह यह है, कि 'विन्दुसर' की स्थितिको किसप्रकार ठीक २ समक्ता जासकता है। इस नामसे तो यही प्रतीत होता है, कि यह कोई बहुत बड़ी कील होगी। रामायण तथा महाँमारतके वर्णनके अनुसार महादेवने 'विन्दुसर' में गंगाको छोड़ा। वह सर जब गंगाने वेगकी न संभालसपा, तो वहांसे उसकी सात घारा होगई। अथवा वह एकही गंगा, तब सात धाराओं में पृथक २ होकर वह चली। कहनेमें यह एक साथारण सी वात है। पर इसमें कुछ वास्तविक रहस्य अपनित्त है। यह सम्भव होसकता है, कि जिस प्रदेशमें आजभी इन सातों निर्धिक अनुसार इसकी अधिक से अधिक लम्बाई वो सी मील, और दी हो। वर्षमान भौगोलिक स्थितिक अनुसार इसकी अधिक से अधिक लम्बाई वो सी मील, और दी हो। वर्षमान भौगोलिक लगमग, अनुसान कीजासकती है। पूर्व और परिचमकी और बहनेवाली निर्देश के उद्गम स्थान की अधिक से अधिक दूरी, लम्बाई के रूप में इतनी ही संस्थव प्रतीत होती है। उद्गम स्थानोंकी सबसे अधिक दूरी, लम्बाई के रूप में इतनी ही संस्थव प्रतीत होती है। उद्गम स्थानोंकी सबसे अधिक दूरी, एवम बलपुराके और परिचममें सरस्वती के उद्गमकी होगी। अध्य 'महादेवने गंगाको विन्दुसरमें छोड़ा' इस कथनको व्यान से विचारनेपर प्रतीत होता है। वर्ष अधि वर्ष सिर्वात गंगाको विन्दुसरमें छोड़ा' इस कथनको व्यान से विचारनेपर प्रतीत होता है। वर्ष अधि वर्ष से अधिक होती हो सात होता होता हो। सहादेवन गंगाको विन्दुसरमें छोड़ा' इस कथनको व्यान से विचारनेपर प्रतीत होता है। वर्ष से अधिक होती हो सात हो सात हो। सहादेव से स्वात सात हो सात ही। वर्ष से स्वात सात हो सात हो। सहादेव संस्वता सहादेव से स्वात सात हो सात है। वर्ष स्वात सात हो सात है। वर्ष स्वात सात हो सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो। सात हो सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो। सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो। सात हो। सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो। सात हो। सात हो। सात हो। सात हो। सात हो। सात है। वर्ष स्वात सात हो। सात हो सात हो। सात हो सात हो। सात हो। सात हो। सात हो। सात हो सात हो। सात हो सात हो। सात हो। सात हो सात हो।

अब 'महावेचने गंगाको बिन्दुसरमें छोड़ा? इस कथनको ध्याल से विचारनेपर प्रतित हाला है, कि वस्तुत: यह कोई विशाल प्राकृतिक फील थी। महावेच, परमात्माका ही नाम है। वह यथाकाल तीम वर्पाके रूपमे आकाशसे गंगाको मझसरमें छोड़ता है। वेझानिकोंने इस वातको माल्स किया है, और भारतीय साहित्यमें भी इसके उल्लेख मिलते हैं, कि मतुष्यके आदियुगमें हिमालय का यह प्रदेश, समरीतोप्य जलवा हासे युक्त था। और बहांपर अधिक समयतक तीम बेगके साय वर्पा होती रहा करती थीं। वर्षा होनेके चाहे कोई भी नैज्ञानिक कारण हों, कालिदासके एक रलोक में में येच वास्तविक स्वरूपका वर्षोन भी हमारे ध्यानको उस और आहुष्ट करता है। परन्तु आर्य-संकृति में वास्तविक सक्यका वर्षोन भी हमारे ध्यानको उस और आहुष्ट करता है। परन्तु आर्य-संकृति में वास्तविक का समस्तते हुए भी सदा ही इन प्राकृतिक घटनाओंको, परमात्माक्ष विमृतियों के रूप में वर्षोन किया जाता रहा है। इसलिये तीन घाराओंके रूपमें उस प्रदेश की वर्षोओंको ही, महावेचके द्वारा गगावो बिन्दुसरमें छोड़े जाने के रूपमें वर्षोन किया गया है। बिन्दुसरसे सात स्त्रातोंका निकलना इस वातको स्पष्ट करता है, कि महावेचके छोड़ी हुई गगाके बेग को वह संगाल म सका। अर्थात् उसलिए उस गंगाका जल, सात पाराओंने वह सक पानी सदा के लिये समा नहीं सकता था, इसलिए उस गंगाका जल, सात पाराओंने विसक्त होकर वहने लगा। वर्षा रूप में आधारप्रसे वरस वाले जलोंको गंगा

<sup>-</sup> भूमज्योति सलिलसरका सन्निपातः क्य मेघ । मेधसदेश ।

या आकाशगंगाके रूपमे वर्णन किया गया है 🕂।

इसी वस्तुस्थितिको उपयु कित रामायण आदिके कथन में प्रस्ट किया गुगा है। वर्षा के रूप में परमात्माके द्वारा भेजी या छोड़ी हुई वह एक ही गंगा है, जो फिर भौगोलिक श्वितिके अनुसार, चिन्दुसर में आनेके अनन्तर सात पाराओं में वहचली ४। उन्हीं में से एक धाराके स्रोतको, कई पीढ़िय़ें के अत्यन्त परिश्रम करनेके अनन्तर कुछ परिवर्त्तित करके, भगीरध अपने अनिलपित प्रदेश पो ले गया। यही भगीरथ का तप था, जिसमें कई वर्ष लगे, और अन्तमें उसने सफलता प्राप्त की —।

इससे यही परिणाम निषत्तवा है, कि अत्यन्त प्राचीन काल में, हिमालय के उस प्रदेश में 'पिन्ट्सरस्' नाम की एक विशाल कील थी, जिसमें सात निषयों का उद्गम न्यान था। परन्तु आज हम देखते हैं, कि यह कील नहीं हैं, पर निष्यों उसीतरह वह रही हैं। इससे यह सन्वेह अवस्य होता है, कि क्या कभी ऐसी कील रही होगी ? नदियों के प्रवाह पर जय हमारा ध्यान

+ देलें-स्वन्दपुराका, बैध्याव लाग्ड, [वेंकटावल माहास्त्व ] श्याय ४० ।

🗴 साहित्य में गंगाका एक नाम 'त्रिपथमा' भी चाता है । अभी तक इस शब्द का ठीक २ वर्ष नहीं समस्रा ातासका । इसके लिये काकाश पाताल तकके चुलावे मिलाये जाते हैं । इसका कारण भौगोलिक - स्थिति को न समस्ता ही कहा जासकता है। यदि हम इस बात पर धोड़ा ध्यान हैं, कि वर्षा के रूपमें बिन्द्रमरमें ·जाई एक गया ही सात धाराकोंकें बही, तो उक्त सब्द का क्रमें हमारी समक्तें कुछ र धाताता है। बिन्द-सर से जितनी धारापे वही हैं, उनका सुकाब उद्गम स्थानों से तीन कोर को ही है, पूर्व परिचम और प्रतिया । यहा से कोई भी खोत उत्तर की फोर को नहीं वहा । सम्भवत इसीलिये वह तंता 'विपधना' कती जाती नहीं है। इस शब्दके चर्यको सममाने के लिये धाकारा पातालमें दौर लगाना स्वर्ध होगा। - भारियके सम्बन्धको यह घटना, कपिलके समयके बाइको है। कपिसके समयमें गया. सरस्वतीकी सहायक मदी भी । और सरस्वती अपनी स्वतन्त्र विशास भारा में प्रवाहित होती कवित कालीन राजा सगरकी कहें पीदियोंके बाद उसी चगर्मे मगीरय हैं हुचा । इसी बीच सरस्वतीका प्रदेश, तील मांगोलिक उत्पावके कारण नष्ट होलुका था, सरस्वतीके स्रोत सदाके स्विपे रूप होलके थे. गागा चौर यसमा पश्चिमको श्रोर सुहक्त सरस्वतीने मिलनेके बजाय, पूर्वकी श्रोरको सुक गई थीं । परना इनकी धारा दिव्हिन्त व बारवदस्थित हो जुढ़ी भी । अगीरवने वपने परिश्रमसे गगाकी धाराको क्वास्थित किया. श्रीर श्रपने श्रमिस्रियित प्रदेशमें क्षेत्राकर ृपूर्व समुद्रकी श्रीर जाने दिया। प्रश्निष यह परिश्रम, अगीरथके बहुत पहलेसे ही होरहा था, परन्तु उस समय एक नदीके क्योतको बदल कर इसरी खोर लेजाना असम्मव सा ही था । अनन्तर प्राकृतिक घटनाओंने मगोरयका साध दिया, भीगोलिक बत्यातसे निद्योंके स्रोत बदल गये । बिल्लीके भाग से छींका दूरा । धीर भगीरथ श्रपने परिश्रममें सपल हुआ।

यान्तात्वरमें यमुनाका स्रोत भी भौगोलिक रिश्वियोंकि क्षतुमार रवत , प्यवस्थित होगया। श्रांत प्राचीन कालमें गया और यमुना दोनों नदी, सरस्वती की सहायक नदी थीं, यह कगले-पुटों में स्पष्ट होतायना। जाता है, तो हम देरते हैं, िक आज उन निद्योंमें से भी एक नदी कालके गालमें विलीन हो जुकी है। यह बहुत सभव हैं, िक जिन भौगोलिक परिस्थितियों अथवा परिवर्त्तनोंने सरस्वती नदीको लुम कर दिया, उन्होंने ही 'विन्दुसर' को भी सकुचित कर दिया हो। सकुचित करना इसलिये लिए। गया है, िक आज भी हिमालयके उस प्रदेशके पूर्वी भागमें 'मानसरोवर' तथा 'राज्यसाल' नामकी भील विद्यमान हैं। यह बहुत ही आश्चर्य और ध्यान देनेकी वात है, िक 'विन्दुसर' के सर्वाधिक परिचर्मा भाग में ही 'सरस्वती' का उद्गम स्थान था। और आज सर्वाधिक पूर्वी भागमें 'मानसरो वर' मील हैं। जहा से पूर्वकी और ब्रह्मपुत्रा नदीका उद्गम स्थान हैं। इससे प्रतीत होता है, िक वर्ष मान मानसरोवर भीलसे पश्चिमकी औरका बहुत दूर तकका सब प्रदेश किसी भारी भौगोलिक परिवर्त्तनके कारण उथका गया। जिसका परिणाम उन प्रदेशोंकी वर्ष्तमान स्थित है, जिसमें न सरस्वती रही, और न उतन। विशाल बिन्दुसर।

ऐसी स्थितिमे, यद्याप रे.सी फील का कभी न होने का सन्देह किया जाना, अवश्य कुद्र शिथिल होजाता हैं। फिर भी वर्त्तमान स्थिति को वेखकर यह विचार सन्मुख ब्याज है, कि विद्यमान प्रवाहित छ, निर्विशों में से केवल दो नदी मानसरीयर' से निकलती हैं, पूर्व समुद्रमें गिरने वाली महापुत्रा, और पश्चिम समुद्रमें गिरने वाली सत्तलुज । शेप चारों निदया, 'विन्दुसर' के न रहने पर भी सहलों वर्षों से उसी तरह प्रवाहित हो रही हैं। सरस्वती नदी भी इसलिये नहीं सूख गई, कि उसके लिये उद्गाम स्थानमे जल न रहा हो, या कुछ कम हो गया हो, प्रस्तुत यही कहा जासकता है, कि भौगोलिक परिवर्त्तनोंके कारण सरस्वती के कोत के जल अन्य कोतों में परिवर्त्तित होगये। इसलिये 'विन्दुसर' के विना भी उन सव निदयों के आज वहते हुए स्रोत, हमें इस सन्देह की जोर आकृष्ट कर सकते हैं, कि क्या सचग्रव ऐसी भील कभी रही होगी ?

इसके लिये यही फल्पना की जासकती है, कि ऐसी फील कभी रही हो, या न रही हो,

कम से कम इस यातसे नकार नहीं किया जासकता, कि हिमालयका एक ऐसा प्रदेश आज भी हैं, जहा उक्त निह्यों के उद्गम स्थान खन भी विद्यमान हैं। यह एक चिशेव ध्यान देने की बात है, कि हिमालयके उतने ही प्रदेशमें, उत्तर भारत की सात बड़ी २ निह्यों के उद्गम स्थान हैं, जिनका जल पूर्व और परिचमी समुद्रों में जाकर गिरता है। यदापि वहा कोई ऐसी एक चिशाल मील नहीं, जिसे हम ऊपर से देख सकें। परन्तु उस प्रदेश के नीचे खनन्त जलराशि का भएडार है, जिसको उक्त निह्या सहकों वर्षों से अनवरत घारा में प्रवाहित कर रही हैं। जहा तक महादेव के द्वारा उस प्रदेश में गंगा के छोड़े जाने अथवा निहित किये जाने का सम्वन्य है, उसमें कोई असामक्रमय नहीं आता। जलराशि टरयमान हो, या अन्तर्निहत, वह उसी की रचना है। वह केवल वस्तुरियतिको वर्णन

करने का एक प्रकार हैं। श्रीर श्राज भी तीव वर्षा श्रीर हिमपातके द्वारा, उस जलराशिके भएडार की पूर्ति वरावर होती रहती हैं। यह महादेवका ही श्रतुमह हैं। इसलिये श्रव इस परिएाम पर पहुँचा जासकता हैं, कि हिमालयका वह विशेष अदेश, जहा उत्तर भारतकी इन सात गदियों का उद्गम स्थान हैं, किन्दुसर माना जाना चाहिये, बाहे वहा कभी लहरें लेती हुई विशाल कील रही ही, अथवा आज भी अन्तर्निहित अनन्त जलराशिका भरडार हो। आज की स्थिति की देराते हुए, स्थूल रूप से 'कैंतारा मानस सम्बड' को 'बिन्दुसर' का प्रदेश कहा जासकता है। क्या 'सप्तसिन्धु' या सात निदयों का प्रदेश भी इसी को कहा जासकता है ?

## विन्दुसर का चीत्रफल-

इस चिन्दुसर' का चेत्रफल कितना रहा होगा, इसका निश्चय किया जाना किन है। फिर भी बर्तमान निर्यों के उद्गम स्थान से इसकी सीमार्थ्यों का श्रमुमान किया जा- सकता है। हमने पीछे निर्देश किया है, कि 'बिन्दुसर' की लम्बाई ऋषिक से ऋषिक वो सौ और चौडाई एक सौ मील की अनुमान की जा सकती है। वर्तमान टिहरी राज्य के परिचमोत्तर कोए के आस पास-जिसकी सीमा बुराहर राज्य की सीमा से मिलती है—यि सरस्वती नदी का उद्गम स्थान माना जाय, और 'विन्दुसर' से निकलने वाली शेप छ निर्यों के भी उद्गम स्थानों को मिलाती हुई एक रेरा राज्यि जाय, तो 'विन्दुसर' का चेत्रफल हमारे सामने आजाता है, और इसकी लम्बाई चौडाई लगमग उतनी ही हो सकती है, जो ऊपर निर्दिष्ट की गई है।

विन्दुसर के सम्बन्ध में अन्य मत---

श्रीयुत नन्दुकाल दे सहोदय ने कापने भारतीय भौगोलिक कोप+ में 'विन्दुसर' के दो स्थानों का निर्देश किया है---

(१)—गगोत्री से दो सील दिल्ला, कह हिमालय पर एक पवित्र सरीवर है। कहा जाता है, कि जहा स्वर्ग से गगा को नीचे लाने के लिये अगीरण ने नप किया था।

(२)—गुजरात प्रान्त में, श्रहमदाबाद के उत्तर—पश्चिम की श्रोर 'सिल्पुर' नामक स्थान, यही कर्षम ऋषि का आक्षम श्रोर कपिल का उत्पत्ति स्थान था।

इन निर्देशों में दूसरी सख्या का निर्देश रामायण और महाभारत आदि के वर्शनों से सर्वथा विरुद्ध हैं। क्योंकि गुजरात के 'सिस्प्र' नामक खान में उक्त सात निर्द्धों के उद्गान का सामक्त्रस्य असभव है। फिर भागवत के कथनातुसार 'विन्दुसर' का खान, कहीं ब्रह्मावर्त्त देश के आस पास होना चाहिये। गुजरात के 'सिस्पुर' में यह बात भी सभव नहीं कहीं जासकती। दे सहीद्य ने यह निर्देश किस आधार पर किया है, इसका उन्होंने अपने प्रन्य में कोई उन्लोग नहीं किया। ऐसी स्थिति में गुजरात के उस प्रदेश में, कर्षम खारि का खाशम और

<sup>+1—</sup>A sacred pool situated at the Rudra Himalaya, two miles south of Gangotri, where Bhagiratha is said to have performed asceticism for bringing down the goddess Ganga from heaven

<sup>2—</sup>Sitpur in Gujrat, north west of Ahmadabad it was the hermitage of Karddama Rishi and birthplace of Kapila [The Geographical Dictionary of Ancient and Medieval India by Nandoo Lal Dey]

कपिल का उत्पत्ति स्थान चताना युक्ति सगत नहीं ।

संख्या एक के सम्बन्ध में पर्याप्त उल्लेख किया जानुका है। श्रीर भंगीरथ के तप का भी स्पर्णकरण कर दिया गया है।

करणावली की भूमिका + मे प० विन्ध्येश्वरी प्रसाद द्विवेदी ने लिया है, कि 'गड़ा' श्रीर सागर के सगम के समीप 'विन्दु सरोवर' पर देवहूचि से महर्षि कर्दम का पुत्र [किपल ]

आयुत द्वियेदी जी का यह लेख रामायण महाभारत खौर भागवत खादि के विरद्ध होने से खमाहा है। द्वियेदी जी के कथनानुसार, गङ्गा जहा ससुद्र में भित्तती है, वहां 'विग्दु सरोवर' होना चाहिये। परन्तु प्राचीन वर्णुनों के खाधार पर गगा के खहुगम स्थान में उसका होना निश्चित होता है। सभवत मध्यकाल की स्थिति पर साधारण विचार करके ही द्वियेदी महोदय ने उक्त करपना कर डाली है।

इसप्रकार हिंगालय में 'विन्दुसर' की स्थित और उसके परिचमी तट में सरस्वती के इद्गम स्थान का निरुचय होजाने पर अब हम कपिल के उत्पत्ति स्थान का अधिक सरलता से पता लगा सकते हैं।

कपिल का उत्पत्ति स्थान [सरस्वती तटवर्ती आश्रम]---

हम अभी लिख जुके हैं, कि अच्चाला मयहल के उत्तर-पूर्व सिरमीर [नाहन ] राज्य के अन्तर्मात सरस्वती नदी के जिन्हों का पता लगता है। शिवालक पहाड के 'आहियरी' नामक हरें से होकर सरस्वती वाहर की ओर समतल प्रदेश में आती थी। पाच छ मील और ऊपर से इसकी एक शाखा हरिपुर हरें से होकर बाहर आती, और हुछ अन्तर पर मुख्य धारा में मिल जाती थी। शिवालक के इस प्रदेश से लगभग तीम भील उत्तर--पूर्व की ओर नाहन राज्य में रिपुका' नाम को एक छोटो सी भील है। इसकी लग्बाई मील सवा मील, तथा चौडाई अधिक से अधिक हो सौ गज के लगभग है। इसकी लग्बाई मील सवा मील, तथा चौडाई अधिक से अधिक हो सौ गज के लगभग है। इसकी लिखते से मालूम होता है, कि चिरकाल पूर्व में यहा कभो किसी यड़ी गदी का खोत रहा होगा। इस स्थान से पाच छ भील उत्तर पूर्व की ओर एक ऊचा पहाड है, जिसके ऊपर हो छोटे २ : शिवर हैं। इनमें से पूर्व के शिवर का नाम जाज भो 'कपिल का टिटवा' है। और परिचन का शिवस 'जमदिन' के नाम से प्रसिद्ध है। इस स्थान का प्राचीन इतिहास जमदिन, रिपुका और परशुराम के इतिहास से सम्बद्ध है। वया उससे भी प्राचीन इतिहास किपल के इतिहास से।

'विन्दुसर' से सरस्वती नदीका उद्गम जिस स्थानपर समावना किया जासक्ता है, यह स्थान इस प्रदेश से पूर्व-जतरकी छोर लगमग सत्तर-अरसी मीलपर होगा। माल्म होता है अपने उद्गम स्थानसे प्रवाहित होकर सरस्वती नदी इसी पर्वत शिखरके खास पाससे होती हुई + गगासागरसगमान्तिके बिन्दुमरोवरे कर्दमस्य महर्षे पुत्रो देवहत्वा जात। [चौनस्वा सस्कृत सीरीम् म मक्तिरत, पुष्ट १९ १९] शिवालकको खोर जाती थी। कपिलके नामसे आज भी प्रसिद्ध, यह पर्वत शिरारका प्रदेश ही, कपिलका उत्पत्ति स्थान था, और यहींपर कर्दम खपिका आक्रम रहा होगा। इस प्रदेशके पर्वत शिरारोंकी स्थिति का सावधानतापूर्वक पर्यवेत्त्रण करनेपर यह बहुत कुछ स्पष्ट प्रतीत होजाता है, कि उस प्राचीन कालमें सरस्वती नदीका स्नोत, कहां १ होकर वहता रहा होगा। +

भागवत के अनुसार महाावर्त देशका राजा स्वायं मुव मन् ×, अपनी कन्या [वेवहृति] का विवाह करनेकेलिये कई म ऋषिके आश्रममें आया था। उक्त स्थान, महाावर्त में अथवा उसके समीप ही कहा जासकता है। समीप हमने इसिलिये कहा है, कि अभीवक महाावर्तकी निश्चित सीमाओंका झान हम विस्मृत कर जुके हैं। किर भी इतना अनुमान किये जानेमें कोई वाथा नहीं है, कि महाावर्त के समीप ही कर्दम ऋषिका आश्रम और क्षितका उत्पत्ति-स्थान होना चाहिये। इसिलिये सिरमीर राज्यकी रेणुका भीलसे उपरक्षी और आस पास ही कहीं उक्त स्थानका निरम्य किया जासकता है। यह निर्णय सरकृत साहित्य, मे प्रदर्शित 'विन्दुसर' 'सरस्वती' और निर्णय किया जासकता है। यह निर्णय सरकृत साहित्य, मे प्रदर्शित 'विन्दुसर' 'सरस्वती' और निर्णय किया जासकता है। वह निर्णय सरकृत साहित्य, मे प्रदर्शित 'विन्दुसर' सरस्वती' और निर्णय जासुका है।

अतीव सात मनुष्यों का जो प्रत्यों में उत्तरील खाता है, समयत ये तसत्कालीन प्रत्यों में पृथक १ रान्या ये । उस समय प्रजापासने द्वारा प्रजाकी पृद्धि में इनका अत्यन्त उपयोगी सहयोग प्राप्त हुआ होगा । इसी कारण इसका तथाकथिय वर्णन प्रत्यों उपलब्ध होता है। इसप्रकार भलेही स्वायभ्य मनु पहिले हुआ हो, और वैवस्वत मनु याद में । यस्तु उनके प्रणाप राजाकोंमें कोई भी मनु राजा मागे पीहें हो सबसे हैं। अभिप्राप्त वह है, कि प्रयोक मनुके वर्णपर भी व्यपने वंग के प्राप्ति प्रत्यों मागरर है। 'क्ष्यम्भुव मनु' या 'बैवस्वत मनु' कहबाते थे, उनके अपने वैयन्तिक चाम कोई अत्य रहते होंगे।

<sup>-</sup> लेखक ने स्वय इन प्रदेशों में घूमकर इसका पर्यवेष्ण किया है। इस दिर को लेखकको, लाइन शक्य परिवार के भ्रीयुत कु वा अजीवसिंह महोदय से, तथा महाराजके भूतपूर्व आगरक और एक अधुव्दनन्दत्तांसे विशेष सहायता सिकी है। लेखक उनका कृतक है।

सरस्वती का स्रोत. तथा तत्सम्बन्धी श्रन्य मत-

ब्रह्मावर्त की सीमार्ख्योंका अधिक निर्धारण करनेके लिये 'सरस्वती' और ''टपहृती' निर्द्योंके सम्बन्धमें विवेचन करना आवश्यक होगा। श्रीयुत नन्दूलाल हे महोद्यने 'भ्राचीन भारतका भौगोलिक कोप' नामक इंग्लिश पुस्तकर्में सरस्वती नदी के लिये तीन मतीका एन्लेख इसप्रकार किया है—

- (१)—सरस्वती नदी ।सरमीरके पहाड़ोंसे निकलती खीर 'खादबदी' के पास जिसे हिन्दू प्वित्र समभते हैं, सभक्त भूमिपर प्रवेश करती हैं। यह नदी छलीर गांवके पास कुछ दूर तक रेतमें खहरप होगई है। और भवानीपुरके पास फिर दिखाई देती हैं। इसी तरह वालछंपर के पास फिर अहरप होकर धरखेड़ामें पुनः दीखने लगती है, और पेहोखाके समीप उरनईमें मारकरखा नदीके साथ मिल जाती है। आगे भी इसका नाम सरस्वती रहता है, और यह धन्धरके नाक्ष मिल जाती है।
  - (२)-गुजरात में सोमनाथ के पास एक नदी।
  - (३)--ऍरेकोसिया [रौलिन्सन] +

इन तीनों मतोंमें से दूसरे और तीसरे मतके सामंजरयके लिये हम-कोई सुपृष्ट प्रमाण उपलब्ध नहीं कर सके हैं। महाभारत × में प्रभासतीर्थको स्थिति सरस्वतीके तटपर वर्ताई गई है, जहां सरस्वती परिचम समुद्रमें मिलती थीं। प्रतीत होता है, इसी आधारपर दे महोहयने संख्या हो में सोमनाथके पास सरस्वतीका होना बताया हो। परन्तु यह सरस्वती वही हो सकती है, जिसका संख्या एक में वर्णन किया गया है। यह उसके उद्गामकी ओरका वर्णन है, और यह समुद्रमें गिरनेके समीप का। यद्यपि यह निश्चित स्पत्ते नहीं कहा जासकता, कि वर्तमान प्रभास कथवा सोमनाथके समीप ही सरस्वती समुद्रमें गिरतीथी। अधिक संभावना यही है कि राजपूतानेकी

<sup>+</sup> सरस्वतीविषयक नग्द्रसाख दे का लेख-

l—The river Saraswati rises in the hills of Sirmoor and emerges into the Plains at Ad Badn, deemed sacred by the Hindus, It disappears for a time in the sand near the village of Chalaur [ছুলা] and re-appears at Bhawanipur [খবাখায়]. At Balchppar [খবাখায়] it again disappears, but re-appears again at Barkhera [খবাখা]; at Urnai, [খবাখ়] near Pehoa [খবাখা], it is joined by the Maikanda [খবাখায় ববা], and the united river still bearing the name of Saraswati, [खरावयो] ultimately joins the Ghagger [खराव], [Panjab Gazetteer].

<sup>2-</sup>A river near Somanatha in Guzarat.

<sup>3—</sup>Arachosia [Rawlinson], [The Geographical Dictionary of Ancient and Medieval India, by Nandoo Lal Dey.]

मर्रभूमि जिस समय समुद्र सलिल से आच्छादित थी, उसी समय सरस्वती की धारा पृथ्वी। पर प्रपादित होती थी। उस समय ना, सर्रमती और समुद्र के संगम का खान क्लालीन आयों के लिये अवश्य आवर्षक रहा होगा। सरस्वती और उस समुद्र के विनाशकारी परिवर्त्तन के अनन्तर प्रवेकाल की स्पृति के आधार पर किसी समय, वर्त्तमान प्रभास अथवा,सोमनाथ (सोमतीथ) की फल्पना करली गई होगी। जिसके आधार पर महाभारत का वर्त्तमान वर्णन लिखा गया। इससे। यह परियाम निकाला जा सकता है, कि दे महोत्य ने संख्या एक और दो मे सरस्वती नाम की जिन दो निद्यों का उन्लोग किया है, वस्तुत वह एक ही सरस्वती नदी है, जिमका एक वर्णन उद्गाम के साथ का और दूसरा समुद्र सगम के साथ का है।

ा, महामारत + के वर्णनों से इस बान का भी निश्चय होता है, कि सरस्वती नदी सी-नी समुद्र में जाकर मिलती थी। इस बात के स्वीकार किये जाने में कोई प्रमाण नहीं है, कि वर्तमान सोमनाथ के समीप सरस्वती नदी समुद्र में निर्दर्श हो। जब सरस्वती की बलधारा निरन्तर प्रवाहित हो रही थी, उस समय घर्चमान राजपूताने का कत्यधिक माग समुद्र-सिलल से आच्छादित × थी। ऐसी स्थित में बर्तमान राजपूताने के उत्तर-पश्चिमी भाग के समुद्रकट में ही कहीं सरस्वती नदी आफर मिलती होगी। महामारत के बर्णनों से यह मी स्थ्य होता है, कि युद्धकाल से बहुत पूर्व हीं सरस्वती नदी नष्ट + हो पुष्ठी थी। महामारत काल में भी, नष्ट हुई सरस्वती के चिन्ह, जाल की सरह यमत्तर उपलब्ध होते थे। परन्धु एक ऐसे स्थान का भी महामारत में उल्लेख है, जिसके जाने जाज तक भी सरस्वती के कोई चिन्ह उपलब्ध नहीं होसके। इस स्थान का नाम 'विनरान' लिखा है। सन्भयत यह बही स्थान है, जहां सरस्वती नदी, समुद्र में मिलती थीं। यह समुद्र,

<sup>🕂 &#</sup>x27;ततो गरवा सरस्यत्या सागहस्य च सगमे । [ अ भा,, धन०, ८०।६३ ]

<sup>&#</sup>x27;संसुद्ध' पश्चिम गरवा स्वरस्ययभ्यसगमम् । श्रामाध्यम वेवेदां ततः कान्तिमवास्यति ॥ र म भा शस्य० १६।३३ ]

अम्य भीतोलिक आधारों के बालिविक इसले सुगुष्ट मसाख यह भी है, कि रानश्राने के इस विशाल भाग में सनिक भीखें ऐसी पाई जाती है, विकास जब समुद्र के समान सर्वेगा वाली है। धीर इनसे सावो मन मसक प्रतिवर्ष तथार किया जाता है। इनमें सबसे बड़ी मीव लॉमर है, विमको अधिक से अधिक सम्बद्ध राजमीं मीत वीता है। इसी सर जाने पर इसका चेत्रपत ३० दर्गमील के समान रहता है। देवसे इसी सोव मीत की से ३१ खाल मत से भी अधिक मसक प्रतिवर्ष प्रयार विचा जाता है। यह भीत जोपपुर और जवपुर राज्य के सीदयाना, प्रथमता आदि १ यह भीत जोपपुर और जवपुर राज्य के छातर तथा स्वचकरण सर में, और जैवलमेर राज्य के काणीय आदि स्थानों में, बीकानेर राज्य के छातर तथा स्वचकरण सर में, और जैवलमेर राज्य के काणीय आदि स्थानों में भी अनेक छोटी २ अधि है, जिनमें सर्वथा समुद्री जल है। इससे प्रतिवर्ष मोति होते हैं, कि सभी अप्रयन्त प्रतिवर्ष में यह प्रतेश समुद्रीवल से इंक था। किसी आवरित्य टोज मीतीलिक परिवर्तन से समुद्र उपस्कर पीढ़े हट गया, और वी उसके चिन्ह और रह गये।

<sup>—</sup> न भा , शल्य॰ ३८३ ॥ भीष्म॰ ६१५**॥** 

पश्चिम समुद्र कहलाता था, जो नाम आजकल ऋरव समुद्र को दिया जाता है। 'विनरान' नामक स्थान, उसके आसपास ही रहा होगा, जहां वीकानेर और वहावलपुर राज्य पंजाव से मिलते हैं। सरस्वती के विनाश का शतपथ ब्राह्मण में उन्लेख—

सरस्वती के नष्ट होने का उल्लेख, शतपथ + ब्राह्मए में भी उपलब्ध होता है। वहां के वर्षन से निम्मलिखित इतिहास स्पष्ट होता है—

सरस्वती प्रदेश में 'चिदेच माथव' नामक राजा, आतिप्राचीन काल में राज्य करता था। उसका पुरोहित था—गोतम राह्रगण । किसी आग्नेय उपद्रव [ववालामुरी आदि के फट जाने तथा प्रचण्ड भूकम्प आदि] के कारण उसका प्रदेश और राज्य नष्ट हो गया × । राजा किसी तरह सपरि-जन वचकर अपने पुरोहित के साथ पूर्व की ओर चल दिया। उसे कोई प्रदेश बहुत दूर तक, अपना राज्य पुनः स्थापित फरने के लिये रिक न मिला। यहां तक कि यह पूर्व की ओर चलता र सदानीरा नदी के तट पर जा पहुँचा। उसे मालूम हुआ, कि सदानीरा से पूर्व की ओर अभी तक कोई आवादी नहीं है। और इस नदी को आज तक किसी ने पार नहीं किया है। उसने अपने पुरोहित से पूजा, कि सुके अब कहां निवास करना चाहिये ? पुरोहित ने उत्तर दिया, कि सदानीरा के पूर्व की ओर का प्रदेश बहुत पहिले निवास के योग्य नहीं था, वहां बहुत दलदल थी। परन्य अब पेसा नहीं है। यह प्रदेश निवास के योग्य हो जुका है। यह सुन राजा विदेश माथव, सदानीरा नदी को पारकर पूर्व की ओर के प्रदेश निवास के योग्य हो जुका है। यह सुन राजा विदेश माथव, सदानीरा नदीं को पारकर पूर्व की ओर के प्रदेश में चला गया। और उसके अपना आवास बनाया। तभी से

ह्स वर्षन से दो बात अत्यन्त स्पष्ट होती हैं। (१)—किसी भयंकर ज्वालामुखी के फटने से सरस्वती के प्रदेश उपल गये, और उसका खोत सदा के लिये नष्ट होगवा। (२)—सरस्वती के भवाह समय में गंगा और यसुना उसकी सहायक नदियां थीं। उसके नष्ट हो जाने पर इन दोनों नदियों का स्रोत पूर्व की धोर को बहुने साग।

इस प्रसंग की पृष्टि के लिये पद्मपुराण [ ए० खं० ] के २७ वें ब्रध्याय के 1०४—11०, 11४, तथा 1४७ रलोक भी द्रष्टन्य हैं। स्कन्दपुराण, प्रभास खबड [प्रभासचेत्र माहात्म्य ], ब्रध्याय १३-२४ में भी यह प्रसंग है।

<sup>🕂</sup> হারত লাত ১।৬।১।১০—১৬ ॥

प्र पायुराय [ चाष्टिखयड, १=19-१६ =—२०० ] में भी बालंकारिक सीत पर सरस्वती प्रदेश की इस घटना का उस्लेख किया गया है। वहां पर देवकोफ से, यववानल [ देवलोक में वदवानल का पहुंच जाना, इस बात को स्पष्ट करता है, कि सरकाक्षीन भीगोतिक उथल पुषल का प्रभाव, विश्वुसर सक पहुंचा था, यही प्रदेश जननत्तरकाल में देवलोक कहा जाता रहा है।] को सरस्वती के द्वारा समुद्र में भेले जाने का वयंन है, उसके साथ सरस्वती भी बादर होगई वताई गई है। गंगा और यमुना उससे पुनः दर्शन केलिये पूछती हैं। परन्त वह सदा के लिये उससे प्रदा हो वह वसी बाती हैं। गंगा ने उसका ब्रह्मगमन करना चाहा। परन्त उसने कहा, कि तुम क्रव प्राची [पूर्व] दिशा की बोर आधी। और स्वयं सरस्वती वहवानल को लेकर सवा के लिये परिचम समुद्र में चली गई।

उस प्रदेश का नाम 'विदेष' हुन्नां, जो कालान्तर में उच्चारण विपर्यंथ से 'विदेह' कहा जाने लगा । शतपथ प्राह्मग्यकार के समय में इस प्रदेश का नाम 'विदेह' हो चुका था। उसने 'सदानीरा' नदी को, कोसल ख़ौर विदेह प्रदेशों को विभाजित करने वाली सीमा वताया है। प्रतीत होता है, विदेघ माथव ने, अपने समय के कोसलाधिपति के साथ सन्धि करके 'सदानीरा' + को उन प्रदेशों की सीमा निर्धारित किया होगा, जिसका उल्लेख बाह्मएकार ने श्रवने समय में प्रसंगवश किया है।

🕂 'सदानीरा' ज्ञातकल कोनसी नदी है यह भी विवेचनीय है। श्राप्तिक विद्वानों के मत उन्हीं के शब्दों में

चन्द्रवास हे-- A river in Oudh mentioned in the महाभारत and शतपथ हाहाण

चैदिक इन्टेक्स-Sada-Nira-'having water always' [ perennial ], is the name of a stream which, according to the सत्तपम महत्त्व [ शशाशाभ ], was the boundary between the Kosalas and the Videhas. The river is identified by the native lexicographers with the Karatoya [ see Imperial Gazetteer of India, 15, 24, ], but this seems to be too far east. Weber's [ Indis che Studien, 1, 172, 181.] identification of it with the Gandaki [ See- S. V. Great Gandak, Imperial Gazetteer of India, 12, 125 ] is probably correct, for though the Mahabharata [ 2, 794, = समा० २०१२ कुम्मपोण संस्करण-मन्यवेलक ] distinguishes the two rivers, there is nothing to show that this is due to any good tradition.

हुःभघोण संस्वरण के महाभारत की विदेश नाम सूची में दी. बार, व्यासाचार्य हृष्याचार्यने 'सदानीरा' पद पर किया है-the river Karatoya in Oudh which flows through the districts of Rungpur and Dinajpur, और 'करतीयां पद पर लिला है—A sacred river which flows through the districts of Rungpur and Dinajpur, It formed the boundary between the Kingdoms of Bengal and Kamarupa.

महामारत चित्रेष नाम सूची के इन वर्णनों में 'सदानीरा' का विवरण क्रसंगत होगया है। क्योंकि रंगपुर श्रीर दिनाजपुर ज़िले खद्ध में नहीं, प्रायुत बंगाल में हैं। बार 'सदानीता' नदी भ्रवध तथा भ्रदध से लगे विद्वार प्रान्त में बहुनी चाहिये । चस्तुतः भ्रान्ति से 'सदानीसा' को 'करतीया। समस्त्रक 'करतीया' का विष-रण 'सदानीरा' के साथ समा दिया गया है, और 'सदानीरा' का अवध के साथ सम्बन्ध छोदा नहीं गया। क्षित सुचीकारों ने 'करतोयां' को बंगाल और कामरूप राज्य को सीमा विमानक नदी बताया है, तब वह श्रवध में कैसे मानी जा सकती हैं ? कोर 'सदानीसा कतपथ बाह्म्य [११४११०४] के धनुसार कोसस तथा पिदेहीं की सीमा को बनातों है। इसस्तिये 'सदानीरा' और 'करनोवा' एक नदी गहीं हो सकर्ती। महाभारत[ २१२०। २७ ] में 'शहरकी' श्रीर 'सदानीरा' के पृथक निर्देश में ----जिसका संकेत 'वैदिक इन्डैश्सा में किया गया इस वर्णन से यह परिणाम निकलता है, कि जब 'विनेष माथव' सरस्वती के समीप प्रदेश में राज्य करता था, उस समय कीई ऐसे तीज भौगोलिक परिवर्त्तन हुए, जिनसे सरस्वती के स्रोत रुद्ध होताये, श्रीर वह देश नष्टश्राय होराया, तथा उजड़ गया। सरस्वती और गॅलिन्सन ।

रॉलिन्सन् [Raulnson] के भवातुसार सरस्वती, 'ऐरेंकोसिया' [Arachesia] का नाम है। चन्द्रगुम मौर्थ के समय में, वर्तमान अक्रमानिस्तान के दिख्य-पश्चिमी भाग का यह नाम था। सिकन्दर के सेनापित सेल्युकस से, अन्य प्रदेशों के साथ २ इस प्रदेश को भी जन्द्रगुप्तने कीन कर अपने राज्य में मिला लिया था + । इस प्रदेश में बहने वाली किसी नदी के नाम पर ही प्रदेश का यह नाम रहा होगा। आजकल इस प्रदेश में बहने वाली नदी का नाम 'हैल्सन्द' [Helmand] है, जो हिन्दुकुश पर्वत के भाग 'कोइ-ए-याया' से निकल कर अफुगानिस्तान के मध्यभाग में बहती हुई एक मील में आकर गिर जाती है।

जाधुनिक 'हिल्मन्द' नाम के साथ 'सरस्वती' नाम की पर्याप्त समानता है। पारसीक भाषा में 'स' की जगह 'ह' चौर 'र' की जगह 'ल' का प्राय प्रयोग होता है। कारसी का 'मन्द' प्रत्यय संस्कृत के 'मतुए' प्रत्यय के समानार्थक है। इसप्रकार 'सरस्वती' चौर 'हिल्मन्द' नाम का साहरय सर्वण स्पष्ट है। समय है, इसी जाधार पर राजिन्सन् महोदय ने पेरेकोसिया की नदी को ही सरस्वती समका हो। तथा उस प्राचीन समय में वह प्रदेश भी भारत का ही एक चरंग था।

इग सब बातों के होने पर भी इस मत के प्राह्म होने में अनेक बाधाएं हैं-

(१)—भारतीय साहित्य में सरस्वती का जो वर्णन किया गर्या है, उसका सामज्ञस्य 'हैल्मन्द' के साथ किसी रूप में भी बिठाया नहीं जा सकता। सरस्वती के माथ जिन जन्म निद्यों देशों राजाओं ऋषि ग्रनियों जनेक तीर्थ स्थानों का सम्बन्ध प्राचीन भारतीय साहित्य में क्षिणेत हैं, वह सब 'ऐरेकोसिया' के 'हेल्सन्द' में असमब हैं।

(२)—सरस्वती के नष्ट हो जाने का उल्लेख, प्राचीन साहित्य के आधार पर हम पीछे

कर चके हैं। परन्त 'हैल्सन्द' आज भी उसी तरह प्रवाहित होरहा है।

है—ह्वनी ही आनित है, कि उसका संखक यह निर्धाय नहीं करसका, कि जिस नदी का माम माचीन काल में 'सदानिता' था उसी का कालान्तर में 'गयडकी' नाम होगया। यसि महाभारत का हस स्थत का स्थान स्थित विश्वसनीय नहीं कहा जासकता, पिर भी ह्वना अवस्य राष्ट्र होनाता है, कि 'बरतोया' नदी 'सदानीता' नहीं हो सकती। क्योंकि कुर देश से मगध वक्त जंगे में 'करतोया' या में चा ही नहीं सकती, 'सदानीता' जानाती है। इसकिये 'सदानीता' नदी, 'गयडकी ही होनी वाहिये। कोसल और विदेह दशों की सीमा होने की समावना हथी में होसकती है, जिसका उस्कोश राजप्य मासण [ 118) 119-19 ] म किया गया है।

- 'हिस्तिकिल ऐट्लैस बाफ इंक्टिया' चार्ल्स जापैन एस जो रचित, सारामैन्त्र् श्रीन एयड को॰ द्वारा सर् १६१५ इंसवी में प्रकाशित, एफ ६, तथा चित्र न ० ३ और १ ॥ (३)--प्राचीन साहित्य के वर्णनानुसार 'स्रस्वती', विन्दुसर श्रयवा महासर नामक भील से निकल कर समुद्र में गिरती थी, परन्तु (हैल्मन्द' पर्वत से निकल कर एक भील में जाकर मिलती है। इसलिये 'हैल्मन्द' को 'सरस्वती' पहचानना युक्तिपूर्ण नहीं कहा जासकता।

जहा तक दोनों नामों की समानता का प्रश्न है, यह स्वतन्त्र रूप में किसी एक स्थिति का निर्णायक नहीं कहा जासकता। इसप्रकार आकस्मिक रूप से अनेक नामों की समानता सभावित हो सकती है। अभी पिछले दिनों इंग्लेस्ड का महाराज अष्टम एडवर्ड, कारणवरा राजसिंहासन हो सकती है। अभी पिछले दिनों इंग्लेस्ड का महाराज अष्टम एडवर्ड, कारणवरा राजसिंहासन परित्याग कर देने के अनन्तर 'डयूक ऑफ विन्डसर' [विन्डसर का सामन्त] कहताया। विन्डसर परित्याग कर देने के अनन्तर 'डयूक ऑफ विन्डसतर' [विन्डसर का सामन्त] कहताया। चिन्डसर इंग्लेस्ड मे एक स्थान + का नाम है। यह नाम, अभी अपर वर्णित 'विन्दुसर' नाम से अत्यिक इंग्लेस्ड मे एक स्थान + का नाम है। यह नाम, अभी इन दोनों को एक नहीं कहा जासकता।

श्राष्ट्रे तिया के 'न्यूसाउथ वेल्स' नामक प्रदेश में तथा श्रमेरिका से भी 'विन्डसर' नाम के स्थान हैं, जो इंग्लेख से जाकर वहा बसे हुद व्यक्ष्तियों ने, अपने प्राचीन प्रदेश की स्पृति में रख के स्थान हैं, जो इंग्लेख से जाकर वहा बसे हुद व्यक्षितयों ने, अपने प्राचीन प्रदेश की स्पृति में रख तिये हैं। ऐसे ही और भी खानेक नाम हैं। इसीतरह यह भी सभव होसकता है, कि कभी लिये हैं। ऐसे ही और अस्वात प्रदेश के आर्थजन, अफगानिस्तान के उन प्रदेशों में जाकर कार्यवश आर्थन प्राचीन काल में सरस्वती प्रदेश के आर्थजन प्रदेश की नदी के नाम पर रातिया बस गये हों, और उन्होंने ही वहा की उस नदी का नाम, अपने प्रदेश की नदी के नाम पर रातिया हो, जिसका कालान्तर से भाषा और उचारण के प्रभागों से यह रूपान्तर होगया।

ऐसी स्थिति में ए० ए० मेक्डॉनल ने जो 'वैदिक नियाँसँजी' [Vedio Mythology] [१८६७ A D सस्करण] के पृष्ठ ८० पर यह सभावना प्रकट की है, कि व्यवेश्वा वर्धित, व्यक्ताः [१८६७ A D सस्करण] के पृष्ठ ८० पर यह सभावना प्रकट की है, कि व्यवेश्वा वर्धित 'वरस्वती' है, यह भी निस्तान की 'हरकैती' [Haraqaiti] नदी, भारतीय साहित्य में वर्धित 'सरस्वती' है, यह भी मक्षण व्यव्यान है।

सर्वथा असतत है।

इसप्रकार सरस्वती के सम्बन्ध का यह विवेचन हमे इस परिखाम पर पहुँचा देता है,

इसप्रकार सरस्वती के सम्बन्ध का यह विवेचन हमे इस परिखाम पर पहुँचा देता है,

कि सरस्वती नहीं हिमालय के विन्दुसर अथवा श्रद्धसर [पद्मपुराख के अनुसार विष्णुसर] नामक

कि सरस्वती नहीं हिमालय के विन्दुसर अथवा श्रद्धा की सीचती हुई, वस ससुद्र से गिर जाती थी, जो

स्थान से निकलकर ब्रह्मावर्ष कुरुचेन आदि देशों को सीचती हुई, वस ससुद्र से गिर जाती थी, जो

कभी राजपूताना प्रदेश की भूमि पर लहराना था। सुरय सरस्वती नाम इसी नही का था।

हपद्वती—

सरस्वती के समान हपद्वती भी आज अपरिचित्त सी नदी हैं। अनेक विद्वानों ने इसके
सम्बन्ध में अपने मिन्न २ विचार प्रकट किये हैं। आजकल भारत की उपलम्यमान निर्देशों के
सम्बन्ध में अपने मिन्न २ विचार प्रकट किये हैं। आजकल भारत वहीं कहां जासकता है, कि
नामों में हपद्वती नाम, किसी नदीं का नहीं पाया जाता। इसका कारण यहीं कहां जासकता है, कि
नामों में हपद्वती नाम, किसी नदीं का नहीं पाया जाता। इसका कारण यहीं कहां जासकता है, कि
नामों में हपद्वती नाम, किसी नदीं का नहीं पाया जाता। इसका कारण यहीं कहां निर्मा कर्म नाम को
या तो यह नदीं नष्ट होगई, या उसके किसी दूसरे नाम ने अधिक प्रसिद्धि प्राप्त कर इस नाम को
या तो यह नदीं नष्ट होगई, या उसके किसी दूसरे नाम ने अधिक प्रसिद्धि प्राप्त कर

<sup>-</sup> इ श्लेयड के बन्तगंत बकंगायर [Berkshire] नामक प्रदेश में विन्दसर [Windsor] नाम का स्थान

श्री मन्दूलाल दे + महोदय ने घम्मर नदी को द्रपद्वती बताया है, जो सिमले की पहा-दियों से निकलकर श्रम्थाला श्रीर सरिहन्द × होती हुई राजपूताने की मरुभूमि में श्रम्वित हो जाती है। दे महोदय ने श्रपने लेख का श्राधार ऍल्फिन्स्टन श्रीर टॉड के उल्लेखों को माना है। परन्तु महाभारत ÷ के वर्णनों के श्रमुसार टपद्वती नदी, सरस्वती से दिल्ल पूर्व की श्रोर होनी चाहिये। यहां सरस्वती से दिल्ल श्रीर हपद्वती से उत्तर की श्रोर कुरुत्तेत्र में निवास करना श्रन्था बताया गया है। यह उल्लेख उसी समय संभव होसकता है, जब सरस्वती से दिल्ला पूर्व की श्रोर हपद्वती की स्थितिमानी जाय। वर्त्तमान धम्मर नदी की स्थित, उन्त सरस्वती से परिचम की श्रोर हैं। ऐसी स्थिति में घम्मर को दुपद्वती मानना कठिन होगा। इसकेलिये श्रीर भी कोई सुप्रद्र प्रमाण नहीं है।

कर्नियम ने थानेसर के वर्धन में, प्रसंगवरा जो टपहती का उल्लेख किया है, उससे टपहती की वास्तविक स्थिति पर कोई स्पष्ट प्रकाश नहीं पड़ता। परन्तु उसने महाभारत के उल्लेखों को पूर्ण रूप से प्यान में रक्का है। इसीलिये कर्नियम के विचार से भी युग्धर नहीं, हपहती नहीं होसकती।

में कडॉनल खौर फीथ द्वारा संगृहीतं 'वैदिक इन्डें क्स' में बताया गया है, कि हपद्वती नदी, कुछ दूर तक सरस्वती के बराबर २ बहकर उसमें मिल जाती थी। ऋग्वेद, अ बाह्यए, प्रनथ और औत सुत्रों में भी इसका उल्लेख है। मनुस्कृति [२११७] में लिखा है, कि ये दो नहियां मध्यदेश की पश्चिमी सीमा को बनाती हैं \*।

[नन्यूलाल दे कृत, भौगोलिक कोच-इ'ग्लिश]

२ दे महोदय का यह क्षेण ठीक नहीं है, कि यमार सरहिन्द के पास बहती है। प्रस्तुत सरहिन्द से सगभग ३.४ मील दर पुरुष की बोर बहती है। वर्तमान बाबाला कावनी से भी लगभग हो तीन मील पुरुष ।

- म् दिख्येन सरस्वत्या दयद्वर्खनरेख च । ये वसन्ति कुरुषेत्रे ते वसन्ति व्रिविद्यषे ॥ [धनपर्यं, म११४, २०४] प्रमुश्ताय [ध्रादिवयद, २८॥६) में इसप्रकार वार्ड है—
  गिरुचेन सरस्वत्या उत्तरेख सरस्वतेत्र् । ये वसन्ति कुरुषेत्रे ते वसन्ति विविद्ये ॥
  परन्तु महानारत के पाठ से इसका कोई विरोध नहीं है । इसका व्यक्तित्राय केवल इतना ही है, कि त्रस्वती के दोनों तटों का प्रदेख [कुरुषेत्र] स्थर्ग के समान है ।
- 😤 भारपेद, रास्त्राधा पञ्चविक प्राक्षण रशाश्चा तराष्ट्रप० आक्षण रशाश्चा लाटरा० प्री० १०११ हाथा काळा ० ग्री० रशाशाह-१९॥
- \* स्पद्वती,—'stony' is the name of a river which flows into the Saraswati after running for a time parallel to it. It is mentioned in the Rigveda. [दानदाध], along with the Saraswati and the Apaya, as the scene of action of the Bharata princes. In the पच्चविंग महत्त्व [दरशकाश] and later [काया धी. स्ट. २शाहाह, दहा बाट्या मी. स्ट. १०११ हो। दाट्या हो। स्ट. १०११ हो। स्ट. १०१ ह

<sup>+</sup> vugat-The Caggar [Ghagar] which flowed through Ambala and Sirhind, now lost in the sands of Rajputana, [Elphinstone and Tod],

'दीदिक इन्डेॅक्स' के वर्णन से भी यह बात स्पष्ट नहीं होती, कि सरस्वती नदी के किस किनारे की खोर खथवा किस दिशा में हपद्वती नदी बहती थी। न वहां पर इस नाम से किसी

वर्तमान नदी की पहचान बताई गई है।। इसके अतिरिक्त मनुस्पृति [२।१७] में ब्रह्मावर्त्त की सीमा बताई गई हैं, मध्यदेश की नहीं । मध्यदेश की सीमा मतुस्पृति के २।२१ रलोक में है। वहां मध्यदेश की पश्चिमी सीमा विनशन की बताया है। प्राचीन साहित्य के व्याघार पर यह निरुचय होता है, कि 'विनशन' उस स्थान का नाम था, जहां सरस्वती नदी ससुद्र में गिरती थी। हमने इसका अन्यत्र भी उल्लेख किया है। 'विनशन' का अन्य नाम 'अवरों' अथवा 'अदर्शन भी [महाभाष्य राष्ट्राश्वादाश्वर] उपलब्ध होता है। इस प्रकार उत्तर-दक्षिण खड़ी हुई एक ऐसी रेखा मानकर, जो विनशन पर से गुजरती हो, मध्यदेश की पश्चिमी सीमा कही जासकती है।

यह अभी लिखा जानुका है, कि महाभारत यनपर्व के [८११४,२०४] रलोकों के अनुसार सरस्वती से पूर्व-दिक्ष की श्रीर हबहती होनी चाहिए। इस विचार की पुष्टि, ब्राह्मण प्रन्थ और श्रीत सुत्रों के वर्णन से भी होती है। वहां प्रसंग है, कि बिनशन मे दीजित होकर, सरस्वती के दक्षिण तट पर ऊपर की चोर चलता हुआ सरस्वती चौर हपहती के संगम तक आवे +। संगम पर सरस्वती को पार करके इपहृतीके दिल्ला तट पर पहुँचे। संगममें नदी पार करने के दोवों से बचने के लिये यहां ऋपोनिष्त्रय [ऋपोनपात् देवताके उद्देश्य से] चह देवे × ।

इस प्रसंग से प्रतीत होता है, कि उक्त सरस्वती नदी के पूर्व-दिव्य स्रोर ही टपहती होनी चाहिये। क्योंकि यदि सरस्वती के पश्चिम की खोर ही टपद्वती हो, तो टपद्वती के दिल्ला तट पर जाने के लिये सरस्वती को पार करना अनावश्यक होगा, और चढ का विधान निर्धिक। इस कारण से भी धमार नदी को ट्यद्वती नहीं कहा जासकता। क्योंकि घमार, सरस्वती से पश्चिम की खोर बहती है। ख्रव विचारना चाहिये, कि कौन सी वर्चमान नदी, हपद्वती रही होगी, अथवा वह भी सरस्वती की तरह नष्ट होचूकी हैं।

. . . . संभवतः प्रतीत यह होता है, कि एक ही नदी के श्रानेक नामों में से एक नाम व्यवहार मे द्यद्वती, गंग। है--न रहा और दूसरा अधिक प्रसिद्ध होता गया। इसप्रकार उसी नदीके साथ पहले नाम के सम्बन्ध को धीरे २ सर्वधा भुला दिया गया । हमदूती नाम की भी यही दशा हुई । कई कारणों से हमें यह मा बार र स्थापा उपा प्या का तूसरा नाम स्पद्धती भी था। एक ही नदी के दो नाम होने में कोई प्रतीत होता है कि बत्तमान गंगा का दूसरा नाम स्पद्धती भी था।

scene of special sacrifices. In #3 [2139] these two rivers form the western boundary of the Middle Country. विदिक इन्डेंबस, by Macdonell

<sup>🕂</sup> दोनों मदियों के संगम का उरलेख, लाज्या अर्थी॰ २०।१ ११॥ में है।

<sup>🗴</sup> ताग्डव॰ महावा॰ २२।३०।३२—२३॥ कात्वा॰व्यो०२४।६।६॥

श्रमामञ्जाय नहीं है। ऋग्वेद में उल्लिखित ,श्रार्जीकीया श्री 'विपाट' दोनों नाम, विद्वानों ने वर्तमान ज्यास नदी के माने हैं। 'श्रार्जीकीया' नाम श्राञ विलक्ष्य भूल गया, तथा विपाट [विपारा] का विक्त रूप ज्यास श्राञ चल रहा है। परन्तु जिस श्रायन्त प्राचीन काल में गगा का हंपद्वती नाम था, उससमय वर्त्तमान गगा का स्रोत सर्वथा ऐसा ही न था, जैसा श्राञ है। तव श्रवश्य यमुना के श्रागे, गंगा [हपद्वती], सरस्वती की सहायक नदी रही होगी। श्राञ जहां से +गगा श्रीर यमुना का भुकाब, इमें दिल्ला—पूर्व की श्रोर मुकता हुश्य प्रतीत होता है, वह उस पुरातन काल में सर्वथा विपरीन रहा होगा, तथा इपद्वती [गंगा] परिचम की श्रोर यहती हुई, वर्त्तमान करनाल जिले के श्रासपास कहीं सरस्वती नदी में मिल जाती होगी। श्रीर यमुना इससे पहले ही।

श्रीयुत श्रांभिनाराचन्द्रदास ने अपनी पुत्तक 'ऋग्वेदिक इरिड्या' से इस वातका निर्देश फिया है, कि उस कालमें पजायकी रातद्र [सत्तज्ज] आदि पाच निवया, सरस्वतीमें मिलती थीं ×। परन्तु यह अधिक सभव है, कि सरस्वतीमें मिलतेवाली वे पाच निवया, पजावकी प्रसिद्ध वर्ष मान पाच निवया ही न हों, प्रत्युत सरस्वती के होनों और से आने वाली कोई पाच निवया हों। क्योंकि किसी नदीमें भी, एक ही ओरसे उसकी सहायक निवया मिलती रहे, ऐसा नहीं होता। में ऐसा कोई उदाहरण मिल सकता है। इसिलये यह कहना ही ठीक होगा, कि कुछ निवया पूर्वकी ओरसे और कुछ परिचमकी ओरसे, अर्थान् कुछ वार्ये तटकी ओरसे और कुछ दार्ये तटकी ओरसे सारस्वतीमें मिलती थीं, और उनकी सख्या पाच थी। पूर्वी तटकी ओरसे मिलने वाली निवयांमें द्वय हतीं [ गंगा ] और उम्रुना का नाम लिया जासकता है —। तथा परिचमी अथवा दार्थे तटकी ओरसे सम्मर, सतजुत और ज्यास का। जिस उम भौगोलिक घटनाने सरस्वतीके स्रोतोंको आदिसे अन्त कर उपना स्तान की स्वयय याद रह गया, परन्तु उसकी स्थितिमें आरी परिवर्त्त कर हिया। सरस्वतीके साथ २ टप इती का नाम तो अवश्य याद रह गया, परन्तु उसकी स्थितिमें आरी परिवर्त्तन हो जानेसे उसकी वास विषता स्वित्तेनसे उत्त इती हो किस भी भारतीय परस्परामें बहुत काल तक उसे याद रस्था गया। इसिकारण जहा तहा हुछ लेख ऐसे उपलब्ध होते हैं, जिनसे इस विषयपर कुछ प्रकार अथरय पत्त ही।

### हपहती, गंगा का नाम होने में प्रमाण--

<sup>🗕</sup> सहारनपुर धीर मुजफ्फरनगर जिलों के सीमाभागों के जासपास ।

प्रसुषेद ३६१११ के काधार पर । इसकी तुलना करें—पद्मपुराया, सृष्टि खयट,१८१६२६॥ तथा स्कन्द्रपृष्ण, मनास खयट, [प्रनासचेत्र माहा स्व ] ४०३४१२को०१७॥

पहिचे यमुना िर दपहती, सरस्वती में मिल ती थीं । परिचम तटकी और से मिलने वाली निद्धींमें प्रागर सीघी सरस्वती में, कथा व्यास सवलुजमें मिलकर सवलुज, सरस्वतीमें मिलती होगी। धपना ये भी दोनों स्वतन्त्र रूप स ही सरस्वती में मिलती हों।

(१)-महाभारत में वर्णन + श्राता है, कि युद्ध समाप्त होजानेपर युधिप्ठिर, वन्धु-बान्धवों और इष्ट मित्रों के नष्ट होजानेसे खित्र हो, राज्य-पालन के खान पर सन्यास लेनेको तयार होगया। पर अन्तमं अपने भाइयों तथा कृष्ण आदिके समकानेपर हित्तनापुर जा, उसने अपना राज्य संभाल लिया । तब प्रजाकी श्रनुमितसे राज्यासिपिक हो, कृष्णकी प्रेरणा होनेपर यधिष्ठिर. शरशायी भीष्मके पास राजनीविका उपदेश लेनेके लिये, अपने भाइयों तथा कृष्ण श्रादिके साथ हुरुद्धेत्र जाता हैं। ये सब व्यक्ति उसी दिन सायंकालको हिस्तिनापुर वापस आजाते हैं। अगले दिन प्रातःकाल पुनः भीष्मके पास उपदेश लेनेके लिये जाते हैं। उसी दिन सार्थकालको पुनः वापसी पर सव व्यक्तियोंका टपद्वतीमें स्नान करने और वहीं सन्ध्योपासना आदिके अनन्तर हितनापुरमें प्रवेश करने का उल्लेख है X I

इस प्रसंग में यह ध्यान देने की बात है, कि वर्णन के अनुसार, भीव्म के समीप से चल देने के अनन्तर, हरितनापुर के समीप आकर वे सब लोग हपद्वती में स्नान खादि करते हैं। यात्रा की थकावट को दूर फरने के लिये, निवास के समीप आकर स्नान करना उचित ही प्रतीत होता है। इससे यह घारणा टढ़ होती हैं, कि हस्तिनापुरके समीप ही कहीं दपद्वी नदी होनी चाहिए। वर्त्तमान मेरठ जिले के अन्तर्गत मवाना तहसील में हित्तनापुर नामक स्थान को ही, कौरवों की तत्कालीन राजधानी मानने पर यह निरचय होता है, कि गंगा का ही दूसरा नाम टपढ़ती था, क्योंकि उक्त हरितनापुर इसी नदी के दाहिने तट पर बसा है।

महाभारत काल में, वर्त्तमान कुरुन्नेत्र उपनगर [क्स्बा ] खौर उसके खास पास का प्रदेश ही प्रसिद्ध कुरुहोत्र न था , प्रत्युत यह एक पर्याप्त विस्तृत प्रान्त था । इसकी सीमार्थे परिचम में सतलुज, पूर्व में गंगा तक फैली हुई थीं ÷ । महाभारत का युद्ध, ठीक किस मूमि पर श्रीर कितनी भूमि पर हुआ था, यह अभी निश्चित नहीं कहा जासकता । फिर भी युधिष्ठिर बादि का प्रति-दिन प्रातःकाल भीष्म के समीप उपदेश के लिये जाना, और सार्यकाल वापस हरितनापुर आजाना, इस बात को प्रकट करता है, कि भीष्म को शर-विद्ध होने के खनन्तर कहीं हरितनापुर के सभीप, प्रथम अधिक से अधिक बीस पच्चीस मील के अन्तर पर गंगा तट के आस पास ही रक्या गया

<sup>+</sup> महामलत, शान्ति», शब्वाय १-१८ तक । × स्व इदानीं स्वसन्देहं प्रवश्यामि पितामह। उपैति सविता इहस्तं स्समापीय पार्थिवस् ॥ ततो द्विजातीनभिवास केरावः कृपस्य ते चैव युधिन्द्रसदयः। प्रदर्शियोक्त्य महानदीसुतं सत्तो स्थानारुरहुर्मुदान्विताः ॥ १९दूर्ती चाच्यवगाहा सुझताः कृतोदकार्था कृतजव्यसंगलाः । उपास्य संस्था विश्विचलरवपास्तवः पुरं ते विविद्युर्गजाङ्गसम् ॥ [ म० मा०, लान्ति०, १७।२८-१० ]

कुरचेत्र प्रदेश की सीमाध्यों का विवेचन खमी खगले पृष्टों में किया जायना ।

-'गा। यद्यपि यह स्थान भी फ़ुरुचेत्र प्रान्त के अन्तर्गत ही था। वर्षमान फ़ुरुचेत्र उपनगर और हितनापुर का अन्तर लगभग एक सौ भील हैं। तथा निश्चित स्थमार्गों से जाने आने पर और भी अधिक पड़ेगा। इतनी दूरी, घोड़ों के स्थों की सवारी पर प्रतिदिन जाने आने के लिये अस्यिधि<sup>क</sup> है। फिर वपटेश के लिये भी कर समय होना चाहिये।

(२)-भीष्म की मृत्यु होजाने पर उसके निवास के सभीप ही चिता वनाये जाने का महामास्त्र में उल्लेख हैं। वहीं पर भीष्म का दाहसंस्कार किया गया। दाह के अनन्तर गंगा में जाकर ही स्नानादि करने का उल्लेख किया गया है + । इससे भी प्रतीत होता है, कि जहां भीष्म शर-शव्या पर लेटे थे, वह स्थान अवश्य ही गंगा के अति सभीप था। महाभारत के इस प्रसंग में हपद्वती नाम का वल्लेख नहीं है।

(३)—महाभारत में एक स्थल × पर कौशिको [ इस नाम की एक नही ] और हपद्वती में संगम का इल्लेख है। आधुनिक ऐतिहासिक विद्वानों ने विहार प्रान्त की वर्तमान कुशी या कोसीं नामक नदी को ही 'कौशिकी' नाम से पहचाना है। यदि यह बात ठीक है, कि विहार की कुशी नदीं ही, महाभारत में वर्शित 'कौशिकी' नदीं है, तब हपद्वती के साथ इसके संगम का उल्लेख, वर्ष सिद्ध फरता है, कि गमा का है दूसरा नाम हयद्वती था। क्योंकि भागलपुर से कुछ आगे गंगा में ही आकर कौशिकी नदी मिलती है।

(४)—तायड्य महामाझण्- श्रीर कात्यायन श्रीतसूत्र में सारस्वत तथा दार्यहत नामर्ग सर्जे का उल्लेख हैं। इन प्रसंगों से प्रकृत-सम्बन्धी जो भाव रुपष्ट होता है, वह इसप्रकार हैं—

सत्रवाजी व्यक्ति विनरान क्षे में दीचित होकर सरस्वती के दिच्या तट पर उसके उद्गर्म की खोर चले। सरस्वती—हपद्धती का संगम खाने पर, संगम से ऊपर की खोर सरस्वती को पार्क करके हपद्धती के दिच्या तट पर पहुँचे। पार करने के पूर्व ही सतरस्य के दोषों से बचने के लियें खपोनिष्नय [ अपोनपात देवता के उद्देश्य से ] चरु देवे। और पार होकर वहीं से खप्टाकपात प्रतेशा के हारा आमनेय इष्टि का प्रारम्भ करे। पुन. हपद्धती के दिच्या तट पर उद्गम को खोर चलता हुआ उसके उद्गम स्थान पर पहुँचे। वहां से नदी पार किये बिना ही यहुना के उद्गम स्थान पर पहुँचे। वहां से नदी पार किये बिना ही यहुना के उद्गम स्थान पर पहुँचे। वहां खे सद्देश के साम्य पर पहुँचे। वहां से सर स्थात के उद्गमस्यान चंप्त प्राप्त प्रति के साम पर पहुँचे। वहां से सर स्थात के उद्गमस्यान चंप्त प्रति कर स्थान के साम पर पहुँचे कर साम पर पहुँचे के साम पर पहुँचे कर साम साम पर पहुँचे के साम प्राप्त के साम पर पहुँचे के साम पर पहुँचे के साम प्राप्त के साम पर पहुँचे के साम प्राप्त के साम प्राप्त के साम पर पहुँचे के साम प्राप्त के साम स

इस वर्णन मे यज्ञिय अंश को छोड़कर, विद्वानों का ध्यान हम केवल इस श्रोर श्राकृष्ट्र

<sup>🕂</sup> म॰ मा॰, अनुसा॰ २७४।३-१७॥

अकैरिक्या संगमे यस्तु इपद्वत्यास्य भारत । स्नाति वै निवताद्वार सर्वपारे प्रमुख्यते॥ [वनपर्व, ८१।६४-१६]
 नायडर महावाद्यय २४।३०।१२-२३ ॥ काल्या०खी०२४।६।३०-३६ ॥ लाटरा० श्री० १०।१३।४ ॥

क्ष 'विनशत' उस स्थान का नाम था, कहा सरस्वती नदी समुद्र में मिरती थी। बद्द एक तत्कालीन तीर्थ-स्थान माना जाता रहा होता।

फरना चाहते हैं, कि सरस्वनी—हपद्भवी के संगम के ऊपर, सरस्ववी के दिहण तट से बाहें तट की खोर पार होकर हपद्भवी के दिहण तट पर पहुँचना, इस बात को सिद्ध करता है, कि सरस्ववी से पूर्व-इित्त की खोर ही हपद्भवी थी + । इसके खितिस्क, आगे हपद्भवी के दिहण तट पर ऊपर की खोर जाते हुए उद्गम स्थान पर पहुँचकर, वहां से नदी को विना पार किये ही यमुना के उद्गम स्थान पर पहुँचना इस बात को सिद्ध करता है, कि इन बन्यकारों के झन्म में आचीन परम्पय के खाधार पर यह निश्चय था, कि हपद्भवी के उद्गम से पिश्चम की खोर यमुना का उद्गम स्थान है। ऐसी स्थिति में यमुना से पूर्व और की हपद्भवी नदी, गंगा संभव हो सकती है। इंस खाधार पर भी गंगा का ही दूसरा नाम इपद्भवी बतीत होता है।

(४) रकन्दपुराण में तो रपष्ट ही सरस्वती और गंगा के संगम का । उल्लेग पाया जाता है। जो फिन्हीं आति प्राचीन परम्पराओं के आधार पर वर्णन कियागया प्रतीत होता है। पुरायों के जाधार पर वर्णन कियागया प्रतीत होता है। पुरायों के जा प्रसंग से इनके संगम-स्थान का भी अनुसान किया जा सकता है। वह स्थान अस्थाता मराइल के अन्तर्गत कैया न मराइत के समीप 'पृंडती' नामक यस्ती के आसपास महीं होना चाहिये। स्मन्दपुराण × के इस वर्णन से भी हमारे विचार की अत्यधिक पुष्टि होती है।

इन निहियों के जीतों को इसप्रकार माने जाने पर खब हम, ब्रह्मावर्त्त में देश की सीभाष्रों का कुड़ खिथक निरिचत ज्ञान प्राप्त कर मकते हैं। मतुन्द्रति के व्याधार पर सरस्वती और इपहती के वीच का प्रदेश निहावर्त्त, तथा 'नक्षावर्त्त' के व्यतन्तर व्यर्थात् नीचे की क्षोर का प्रदेश 'नक्षिव देश'— या। नक्षिव देश में चार प्रान्त थे-हरूतेन, मत्त्व, चंचाल और श्र्रतेन। इस रीति पर, वर्त्तमान भौगोलिक विभागों के व्यतुसार-नाहन राज्य का व्यविक भाग, वेहरावृत का ज़िला, दिहरी राज्य, सहारापुर ज़िले का तथा व्यव्याला जिले की जगापरी तहसील का उपरी भाग 'नक्षावर्त्त' देश में व्याता हैं।

कुरुलेत्र—इसके नीचे 'मक्सपिरेश' के कुरुलेत्र प्रान्त में खन्याला जिले का खिक्ष भाग, करनाल, रोहतक ज़िले, इंहली गुड़गांव जिलों का उत्तरी भाग, मेरठ, मुजक्तरनगर ज़िले और सहारनपुर जिले का दक्षिणी भाग तथा पटियाला, नामा,कींद राज्यों का पर्याप्त भाग झा जाता है।

मत्स्य---कुरुत्तेत्र के दक्षिण पश्चिम में मत्स्य शान्त था। जिसमे वर्तमान राजपूताने का उत्तर-पश्चिमी माग, तथा जयपुर मालियर राज्योंका और पिरोजपुर ज़िलेका अधिक माग समाविष्ट है।

<sup>-</sup> ऐसी स्थिति में मनदुवाल दे खादि महोदयों का घम्मर को दृषद्वती बताना समय गर्ही कहा जासकता । हूस-का पहिली भी निर्देश किया जातुका है ।

सक्त-दुराख, प्रभासकाड, [ प्रभासकेय माहात्म्य ], ३५/४०॥ इस विषय पर यह सम्पूर्ण कच्याय ही
पूर्वीच्य प्रकार कालागा है।

सरस्वतीरपङ्गरवोर्देवनवोर्यदन्वरस् । तं देवविभितं देश प्रद्यावर्व प्रचवते ॥
 पुरचेत्रं च प्रत्यास्य प्रच्याता श्रुत्मेनका । एप प्रद्यपिदेशो ये प्रद्यावर्कादनन्तरः ॥ [ मनु॰ २११७,१६ ]

शूरसेन—मत्त्य से पूर्व की खोर तथा कुरुचेत्र से दक्षिण में शूरसेन प्रान्त था। जिसमें वर्त्तमान देहली तथा गुड़गांव जिलों का दक्षिण भाग, भरतपुर, घौलपुर, करौली खादि राग्यों का पूर्वी भाग,मधरा, जलन्दशहर, खलीगढ़, एटा, इटावा, मैनपुरी, खागरा खादि जिले समाविष्ट हैं।

पंचाल — शहावर्ष, कुरुषेत्र तथा श्रूरसेन से पूर्व की श्रोर पंचाल प्रान्त था। जिसके दो भाग थे- उत्तर पंचाल, श्रौर दिख्य पंचाल। जिनमें वर्षमान कमाय हिवीजन का कुछ दिख्यी भाग, रुहेलावरह के सम्पूर्ण जिले, श्रौर रुहेलावरह से पूर्व तथा दिख्या की श्रोर का कुछ भाग सम्मिलित था।

फर्नियम ने 'एन्शन्ट ज्यामफी खॉफ इन्डिया' नामक पुस्तक के ३३८ एष्ट पर [१६२४ ईसवी संस्करण] थानेसर के वर्धन में, महाभारत वनपर्व [८११२०७] के एक रत्तोक को उद्धृत कर, जो यह प्रकट किया है, कि 'ब्रक्षावन्ते' कुरुत्तेत्र के ज्ञन्तर्गत था, यह इससे असङ्गत होजाता है। फुरुत्तेत्र, ब्रह्मिये देश के ज्ञन्तर्गत एक प्रान्त था, और ब्रह्मावर्च, सर्वथा उससे पृथक् एक प्रदेश का नाम था। संभवतः उद्धृत रत्नोक के क्रान्त म चरण + का जर्थ समक्षने में भ्रान्ति होजाने के कारण कर्नियम महोदय ने ऐसा लिख दिया हो।

महावर्त्त की सीमा पर, कर्दम का [सरस्वती तटवर्ता] आश्रम-

इसमकार ब्रह्मावन्ते देश की सीमाओं का खिषक निरिचन ज्ञान होजाने पर हमारा वह विचार और भी स्पष्ट सथा पुष्ट होजाता है, कि कपित का उत्पत्ति स्थान, वर्तमान सिरमौर राज्य के अन्तर्गत 'रेग्नुका' नामक भील के ऊपर की ओर खास पास ही था। यहीं पर कईम ऋषि का खाश्रम था, जो सरस्वती नदी के दिच्छा तटपर तथा ब्रह्मावर्त्त की परिचमी सीमा में खनस्थित था। इसलिये ब्रह्मावन्ते देश के तत्कालीन राजा स्वायम्भुव मनु का, अपनी कन्या देवहूति का कईम के साथ विवाह करने के लिये वहां उपस्थित होना, सर्वथा सामक्तस्य-पूर्ण है।

🕂 तद्रत्नुकारत्नुकयोर्पदन्तरं रामाइदानां चभचवनुकस्य च। यतःकुरुत्तेत्रसमन्तपञ्चकं थितामहस्योत्तरवेदिरुव्यते॥

यह सीमा कुरुषेत्र के अन्दर्गत 'समन्तपन्यकः' नामक तीर्थं की है। जिसको वितासह की 'उत्तरवेदि' कहा गया है। यदि कुरुषेत्र को ही वितासह [महा] की उत्तरवेदि आन तिया जाय, तो भी कुरुषेत्र को अपवा उसके किसी भाग को 'महावर्षा' नहीं कहा जासकता। वस्तुतः कुरुषेत्र को वितासह की उत्तरवेदि कहने से यह स्पष्ट होनाता है, कि उसकी पूर्ववेदि महावर्षा है। हसप्रकार पूर्वोक्त मनु के रलोकों का ही सामय इस कथन में प्यनित होता है, कि पूर्ववेदि महावर्षा के अवन्तर, महार्थ देश का सम्प्रमम्भ मान्त कुरुषेत्र, अपया तदन्तर्गत 'समन्तपर्ण्यकंपितसह की उत्तरवेदि है। टी॰ आर॰ स्पासायार्थ कृष्यावार्य में महाभारत की वित्रोध शब्द सूची में 'कुरुषेत्र' पर वर तिला है, कि स्वायन्धुक मनु के समय इस [कुरुषेत्र] का ही नाम 'महावर्षा' या। यह कथन भी, मनुस्कृति के साथ विरोध होने के कारण समान्य है। वित्रोध को स्वाय की विरोध होने के कारण समान्य है। वित्रोध के सुने से सोमान्य है। को साथ विरोध होने के कारण समान्य है। कि किसी के विरोध की सीमाओं को युक्त समय में ही प्रवक्त २ वताया गया है। सौर महाभारत के किसी के विरोध की विरोध नहीं होता।

उपसंहार---

इस प्रकरण में गंगा [टण्डवी] और यमुना के जो वर्णन किये गये हैं, उनके सम्यन्ध में यह कभी विस्मृत न करना चाहिये, कि सरस्वती की सहायक निर्वि के रूप में गंगा [टण्डवी] तथा यमुना का वर्णन उस समय का है, जब सरस्वती नदी अपनी नैसिंगिक घारा में अनवरत प्रवाहित होती थी। अनन्वर उप भौगोलिक परिवर्तनों के कारण सरस्वती का स्रोत नष्ट होगया, और गंगा यमुना के स्रोत भी महान परिवर्तनों से न वच सके। रामायण महाभारत आदि में गंगा यमुना सम्यन्धी साधारण उल्लेख, अपर काल के ही हैं। परन्तु कहीं र अति प्राचीन काल की परिस्थिति का भी लेखबढ़ या मौखिक परम्परा-झान के आधार पर उल्लेख किया गया है। इसी प्रकार वैदिक साहित्य में भी अति प्राचीन काल की परिस्थितियों का आभास मिलता है। इसने होनों ही स्थितियों का आतसंचेय में उल्लेख कर दिया है। इनमें पारस्परिक असामञ्जस्य की उद्भावना करना व्यर्थ होगा।

कपिल के उत्पत्ति स्थान का निर्णय होने के साथ २ इस बात को भी भुलाना न होगा, कि कपिल की विद्यमानता उसी प्राचीन काल में मानी जानी चाहिये, जब कि सरस्वती की ऋषिरल जलधारा भूतल पर प्रचाहित हो रहीं थी।

## · द्वितीय प्रकरण -

# कपिलप्रशीत पष्टितन्त्र

्र ४ ॰ प्रथम प्रकरण में इस बात का निर्णय किया, ज्ञा चुका है, कि देवहूति-कर्टम के पुत्र परमिष्
कित्व ने अत्यन्त प्राचीन काल में सर्वप्रथम सांख्यशास्त्र का, अपने शिष्य आधुरि के लिये प्रवचन
किया। अब इस द्वितीय प्रकरण में इम यह निर्णय करने का यत्न करेंगे, कि किपल ने आधुरि के
लिये क्या केवल मीखिक ही सांख्यशास्त्र का उपदेश किया था ? या किसी प्रन्य की भी रचना की ?
यदि किसी प्रन्य की रचना की, तो वह कौनसा प्रन्य था ?

### उपलब्ध प्राचीन सांख्यग्रन्थ-

श्राधुनिक योरुपीय श्रीर अनेक भारतीय विद्वानों का यह मत है, कि उपलध्यमान सांख्यप्रध्यों में सबसे प्राचीन प्रत्य, इरवरकृष्ण्याचित सांख्यप्रधारिका ही है '। कई विद्वान् 'तत्त्वसमास' नामक वाईस सूत्रों के संग्रह को इन कारिकाओं से प्राचीन मानते हैं। इनके अतिरिक, पातञ्जल योगदर्शन के ज्यासमाध्य तथा सांख्य-योग सम्बन्धी अन्य प्रत्यों में कुछ वाक्य उद्शुत मिलते हैं, जिनको वाचरपति मिश्र आदि आचार्यों ने पद्धशिल की रचना वताया है। पद्धशिल, केपिल का प्रशिष्य और आसुरि का प्रधान शिष्य था। यदि याचरपति के लेटा को ठीक मान लिया जाय, जिसके स्वीकार किये जाने में कोई वाधा नहीं दीखती; तो यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि ज्यासमाध्य आदि में उद्भुत सूत्रमूत वाक्य, ईश्वरकृष्ण्य रचित सांख्यकारिकाओं से अत्यन्त प्राचीन हैं। इसप्रकार ये तीन सांख्य के प्राचीन प्रत्य कहे जासकते हैं—

१--तत्त्वसमास [ २२ स्त्र ]

२--पद्माशख सूत्र

३-सांख्यकारिका [ ईश्वरकृष्ण रचित ]

श्रानेक श्राधुनिक विद्वानों का यह भी विचार है, कि यशिष कपित सांस्यशास का श्रारि प्रवर्त्तक माता जासकता है, परन्तु उसने इस विषय पर किसी प्रन्थ का निर्माण नहीं किया । यदि कोई प्रन्थ वनाया भी था, तो वह श्राज संसार में श्रक्षात है। कुछ विद्वान ऐसे श्रवस्य हैं, जो तत्त्वसमास को कपित की रचना मानते हैं ।

चपर्युक्त मन्यों के श्रातिरिक्त सांस्य का एक और अन्य भी उपलब्ध होता है, जिसका नाम 'सांस्यप्रवचनस्यु' अथवा 'सांस्यषड्ण्यायी' है। श्रानेक श्राधुनिक विद्वानोंका विचार है, कि इस प्रन्थ

१—A, B, कीय रचित 'दि हिस्ट्री शॉफ संस्कृत लिट्टे चर' सन् ११२८ वा संस्करण, पृष्ठ ४८८ ॥

२—पिषुले अप्याय में हमने कुल विद्वानों के विचार शबट किये हैं, जो कपिल को प्रेतहासिक व्यक्ति नहीं मानते, उसके द्वारा प्रन्थ रचना का विचार तो बहुत हुए की बात है।

३—माटरपु: ति-भूमिका, एटर २ । चौसम्या संस्कृत सीरीज्ञ वनारस से प्रकाशित ।

क वास्तविक लेखक का श्रमी तक कुछ पता नहीं-है। परन्तु यह एक बढ़े श्रास्चर्यको बात है कि ऐसे विशोप प्रन्थ के, जो हः बैटिक दर्शन्शाकों में से एक मुख्य दर्शन सममा जाता है, लेखक का श्राजवक पता नहीं लगसका। यह श्रीर भी शार्व्यजनक है, कि पार्वात्य श्रीर आधुनिकां श्रनेक भारतीय विद्वान् यह विश्वास करते हैं, कि इस साख्यपहच्यायी प्रन्य की रचना, सायण के समय से भी शीछे हुई है। परन्तु जब सायण के बहुत समय पहिले से ही संस्कृत मन्यों के निर्माता श्रपने मन्यों में श्रपने नाम प्राम तथा वंश श्राप्त तक का उल्लेख करने श्राय है। श्रीर सायण के श्रास पास तो यह एक परन्यरा सी पाई जाती है कि प्राय कोई भी विद्वान् मन्यकार श्रपना तथा श्रपने मात्-पित्र वंशा का, स्थान एवं समय आदि का उल्लेख करना भी नहीं मूला, फिर नाम का तो कहना ही क्या १ तब क्या कारण है, कि ऐसे समय में भी इन सूत्रों के रचिवता ने श्रपना कहीं उल्लेख नहीं किया १

यस्तुतः इसका मृतमूत् कारण यही हैं, कि इन सूत्रों की रचना साथण के अनन्तर हुई ही नहीं, न सायण के समीप पूर्व में हुई। इसके लिये प्रमाणों का निर्देश तो आगे होगा, परन्तु यहां इस बातकी भी उपेक्षा नहीं की जासकती, कि भारतीय विद्वव्यत श्रुति में बहुत पुराने समय से यह परम्परागत घारणा चली आती हैं, कि ये 'सांख्यसूत्र' कपिल की रचना हैं। किर भी गम्भीरता पूर्वक इसका विवेचन करने के लिये आधुनिक विद्वानों ने इस और अपना ज्यान आकृष्ट करने का यल नहीं किया।

पडच्यायी की अर्थाचीनता के तीन आधार---

जिन श्राधारों पर यह कहा जाता है, कि सांख्यपड-यायी सूत्र, चौवहवीं सदी के श्रनन्तर बनाये गये हैं, वे निम्न लिखित हैं—

(१)—सूत्रों की रचना, ईश्यरकृष्ण-कृत सांस्यकारिकाओं के आधार पर हुई प्रतीत होत है। कई सूत्र इनमें कारिका रूप हैं। सूत्रों की स्वतन्त्र रचना पद्यात्मक होना, असंगत सा प्रतीत होता है। इसिलये संमव है, किसी अक्षात व्यक्ति ने, सायण के समय के अनन्तर सांस्यकारिकाओं के आक्षार पर ही इन सूत्रों की रचना की होगी।

(२)—शकराचार्य, याचस्पित, सायण श्रीर अन्य दार्शनिक आचार्यों ने श्रपने प्रन्यों में इन सुर्वों का फहीं भी उल्लेख नहीं किया, श्रीर न इन सुत्रों के उद्धरण ही, उनके प्रन्थों में कही

षाये जाते हैं।

(३)—इन पडच्यायीस्त्रों मं न्याय और वैशेषिक आदि का नाम आता है। इसके अतिरिक्त कई स्वतों पर जैन तथा बौद्ध मर्तों का एवं उनके अनेक पारिभाषिक पदों का उल्लेख और उनका राण्डन हैं।

- इसप्रकार इन सूत्रों में न्याय और वेशेषिक का नाम, बौद्ध तथा जैन मत्तों का प्रत्याख्यान, एय उनके पारिमायिक पदों का उल्लेस व सरहत होने; तथा भारतीय दार्शनिक साहित्य में बहुत समय तक इन सूत्रों का उद्धरण, आदि न हीने, और इसके विपरीत उस समय कारिकाओं का उद्धरण, रांकर खादि के दार्शनिक अन्यों में होने से, एवं सूत्रों की रचना कारिका जुसार होने से हमारा मस्तिष्क इस बात पर विश्यास करने के लिये, ख़बश्य एक बार ख़ाकृष्ट होजाता है कि इन सूत्रों की रचना किपल के द्वारा नहीं होसकती, जिसकी आदिविद्वान कहा जाता है। परन्तु इस विषय पर जब हम जुख गम्भीरता से विचार करते हैं, तब हमारे सन्मुख यह सिद्धान्त स्पष्ट रूप में विकसित ही खाता है, कि इन सूत्रों का रचियता कपिल के आतिरिक्त और कोई नहीं होसकता। प्रसंगत: उपर्युक्त तीन आत्रोप खाधारों में से प्रथम आधार का हम इन हो अकरणों में वियेचन करेंगे।

दर्शनकार कपिल-

(१)— भारतीय प्रवाद-परम्पराके श्रानुसार परमपि कपिल, सांख्यदर्शनके प्रयोता रूपमें रमरण किया जाता है। प्रथम प्रकर्खमें हमने रामायख, महाभारत, भागवत आदि प्रत्योंसे ऐसे प्रसंगोंको उद्द्यूत किया है, जिनके आधार पर उक्त भारतीय प्रवाद-परम्परा की पुष्टि होती है। यह केवल आर्थ साहित्य में ही नहीं, प्रत्युत जैन बौद्ध साहित्योंमें भी उक्त मन्तन्यको इसी रूप में स्वीकार किया जाता रहा है।

(२)—प्रसिद्ध जैनाचार्य सिद्धसेन दिवाकर १ ने खपने प्रन्थ 'सन्मति तर्क' में एक स्थल पर इसप्रकार लिखा है—

'जं काविलं दरिसणं एमम् दम्बहियस्स वत्तव्यं।' [काएड ३, गाथा ४८]

इस गायाका संस्कृत रूपान्तर है-'यन कापिक दरोनमेतद् द्रव्यास्तिकनयस्य यक्तव्यम्।' व्यर्थात् कपिल प्रणीत दर्शन का निषय द्रव्यास्तिकनय कहना चाहिये। 'सन्मित तर्क' केप्रसिद्ध व्याख्याकार जैनाचार्य व्यस्यदेव सृरि ने इन पहाँ की व्याख्या करते हुए तिल्ला है—'यन कापिलम् दर्शनम् सांख्यमतम्।' प्रन्थकार प्रसंगानुसार व्यतुक्त्त या प्रतिकृत जिस किसी व्यर्थका प्रतिपादन करे, परन्तु इस लेलके इतने व्यक्तिग्राय में किसीका विरोध नहीं हो सकता, कि सांख्य नामसे प्रसिद्ध दारीनिक सिद्धान्त किपल प्रणीत ही हैं। भारतीय दर्शन-जगत् में, दारीनिक कपिलका सर्व प्रथमत्यान है। वर्तमान संसारके दारीनिक इतिहासमें दरीनशास्त्रका सर्वप्रथम प्रन्थ; परमिष्टे कपिलका ही प्रन्थ है। वर्तमान संसारके दारीनिक इतिहासमें दरीनशास्त्रका सर्वप्रथम प्रन्थ; परमिष्टे कपिलका ही प्रन्थ है। वर्तमान संसारके दारीनिक इतिहासमें दरीनशास्त्रका सर्वप्रथम प्रन्थ; परमिष्टे

कपिलरचित ग्रन्थ-'पष्टितन्त्र' जैन साहित्यके श्राधार पर-

कपिल ने जिस अन्थकी रचना की थी, उसका नाम 'यष्टितन्त्र' था। इस विचारकी

पुष्टिके लिये हम कुछ प्रमाणींका उल्लेख करते हैं—

(१)—'कल्पस्त्र' 'नामक जैन अन्थके प्रथम प्रकरणमें महावीर स्वामीके जीवनका उल्लेख हैं। वहां कुछ प्रन्थोंके नाम दिये गये हैं, जिनका विशेष्क्ष महावीर स्वामीको चताया गया है। प्रन्यकार एक वाक्य लिखता है—

सित्यसेन दिवाकर का समय, सब देशन संप्रदक्षे अम्बंकर-संस्करवा [पूना से प्रकाशित] को परिशिष्ट सूचीमें
 ४२० इसवी सन् दिया गया है।

२--सापादक भौर इ'जिस अनुवादक, रेवरेंग्ड जे॰ स्टेनीसनका संस्करण ।

'सहितन्तविसारए' ( पष्टितन्त्रविशारदः )

इस वाक्यकी व्याख्या करते हुए यशोविजय लिखता है—'पष्टितन्त्रं कापिलशास्त्रम्, तत्र विशादहः परिडतः' अर्थात कपिलके निर्माण किये हुए शास्त्रका नाम पष्टितन्त्र है, उसमें विशादह अर्थात् परिडतः । यह उल्लेख महाबीरस्वामीके सम्बन्धमें किया गया है। इससे प्रतीत होता है, महावीर स्वामी ने कपिल राज्य पष्टितन्त्रका अध्ययन कर, उसमें विशोप योग्यता प्राप्त की थी। ज्याख्याकारके विचारानुसार, जो मृतवाक्यके मावार्षको अच्छीतरह समक रहा है, यह स्पष्ट होजाता है, कि कपिलका बनाया हुआ 'पष्टितन्त्र' नामक शास्त्र, महाबीर स्वामीके समयमें विद्यमान था।

(२)—जैन प्रत्य 'अनुयोगहारस्य' में एक सन्दर्भ इसप्रकार उपलब्ध होता हैं— 'जं इसे अरुखाखि एहि मिच्छविट्टीहिं सच्छन्दयुद्धिमइ विगण्पियं ते जहा शारहें रामायखं सीमसुरुक्क कोहिल्लयं घोडयमुहं कखनासत्तरी वेसियं वहलेसियं दुखसासर्खं काविलं लोगायते सिट्टयन्तं माठएपुराखनागरखनाडगाइ।' [अनुयोगदारस्य, ४१]

इस स्प्रमें कुछ प्रन्थों के नामोंका बल्लेख हैं। यहां बताया है, कि ये प्रन्थ आहानी, भूठे विचारवाले तथा उच्छ पत चुद्धि लोगोंने बनाये हैं। जैनमत के अनुकूल न होनेके कारण इन प्रम्यों या इनके रचियताओंकी निन्दा कीगई हैं। इस स्वत्रके उद्युप्त करनेका हमारा इतना ही प्रयोजन है, कि स्वर्मों 'कायिकं सिद्धयन्तम्' का उल्लेख किया गया है। इन पर्दोक्त संस्कृत रूप है—'कायिकं विद्वानम्'। अर्थ है—कायिकं द्वारा रचा हुआ 'पष्टितन्त्र' नामक प्रम्थ। प्रन्थोंकी श्रूची में 'पष्टितन्त्र' मन्थका उल्लेख किया जाना स्वरत ही है।

स्त्रके पाठके सम्यन्थमे एक यात विचारणीय है। वहां 'काविलां' और 'सिंहयन्त' ' श्वां' के प्रीचमें 'कोगायतं' पद रखा हुआ है। इससे अम हो जानेकी संभावना होसकती है। संभव है 'कायिलां' यह एक प्रयक् प्रम् का और 'सिंहयन्तम्' प्रथक्। परन्तु जब हम स्त्रके स्व शब्दोंपर गर्भारतापूर्वक विचार करते हैं, तो साल्य होता हैं कि स्त्रकारने इन मन्थोंका नाम निर्देश करते हुए उनके किसी विशेष क्रम की और प्यान नहीं दिया। प्यान न देनेके दोनों ही कार्या हो सकते हैं; या तो स्त्रकारको इन प्रन्थोंके सम्बन्धने पूरा झान नहीं, अथवा प्रन्थों का ठीक झान होने पर भी उनके किसी विशेष क्रमके असुरोधको जानव्यक्तर अनावश्यक समन्ता हो। क्रम भी उनके किसी विशेष क्रमके असुरोधको जानव्यक्तर अनावश्यक समन्ता हो।

यस्य येनार्थे मम्बन्धो दूरस्थस्यापि तस्य सः । ऋर्यतो हासमर्थानामानन्तर्थमकारसाम् '॥

शह पद्य प्राचीन क्षत्रेक प्रत्यों में प्रमेगवश उद्युत पायाजाता है। देखें, न्याय वारस्वायन माप्य १।२।२।। सांत्यवारिका स्वारया [शुचित्रीपिका, कारिका १, एण्ड १२ में पाठ मेद से 'यस्य येनाभिसम्बन्धो द्रस्थ-स्यापि तस्य सः। अर्थतरुवसमानानामानन्वर्षेऽप्यसंभवा उद्युत है। पत्य का अर्थ है—जिल 'पर्ड का जिस पद के साथ अर्थहन सम्बन्ध है, यह दूरियत हुआ भी उससे सम्बद्ध ही 'है। जिन पदों से 'परस्थर अर्थहन समार्थ नहीं है, उनका समीप पाठ भी उनके संबंध का कारण नहीं होसकना।' ''''

इस न्याय के अनुसार 'काविलं' पद का 'मद्वियंतं' पत्र के साथ ऋर्यकृत सम्बन्धः स्पष्ट है। किमी पद का व्यवधान उनके पारस्परिक सम्बन्ध में वाधक नहीं। हमारा विचार है, कि 'लोगायतं' पद 'युद्धसासएं' पद के ठीक अनन्तर रक्त्या जाना चाहिये था। इससे यह स्पष्ट होजाता है, कि वैशेषिक, युद्धशासन, लोकायत और कापिल पष्टितन्त्र ऋादि प्रथक र प्रत्य या शास्त्र हैं।

यह भी विचारणीय है, कि नामों की इस सूची में 'काविक्षं' यह एक ही पद विशेषण रूप है, यह अपने विशेषण पद की आकाँचा करता है, जिसकी विशेषता को बतावे। और वह विशेषण पद वहां 'सिट्टयंकं' ही है। अन्यया केवल 'काविक्षं' पद से किसो विशेष अर्थ का बोध नहीं होसकता। इससे इन दोनों पहों का सम्बन्ध और भी रपष्ट होजाता है। जिससे यह सिद्ध होता है, कि 'पष्टिकन्त्र' नामक मन्य कपिल का बनाया हुआ है।

हम यहां एक ऐसा उदाहरण भी दे देना चाहते हैं, जिससे यह स्पष्ट होजाता है, कि पद-विन्यास अथवा सन्दर्भ-विन्यास में विपर्यय होजाना कोई अमंभव बात नहीं है। यद्यपि सदा ही ऐसा नहीं होजाता, परन्तु कदाचित् प्रमाद-यश अथवा स्पृति के विपर्यय से अन्य पदीं अथवा सन्दर्भों का उल्लेख करने में ऐसे विपर्यक्ष की संभावना होसकती है। अप्पष्य दीचित्र ने वेदान्तसूत्रों के अधिक्टरचित भाष्य पर 'शिवार्कमृष्णि' नामक [२।२। म् सूत्र की ] टीका में एक सन्दर्भ इसप्रकार उद्धृत किया है—

'तदेतत् न नित्यसुख्युक्तमुक्तस्यावस्य तद्योगस्तयोगाहते । न राभावनो वदस्य मीत्तमापनौ-पदेराः । स्वभावनास्थात् स्वरूपनाराप्रसंगात् । इस्यादिकापिलस्यैः

> वस्तुस्थित्या न बन्धोऽस्ति तदभाषान्न मुक्तता । विकल्पघटितावेताबुभावपि न किन्चन ॥....।'

दीचित के इस उद्धृत सन्दर्भ में 'इत्यादिकापिलस्त्रैं।' इन पदों के खठ्यबहितपूर्व जो 'स्वभावनारात् स्वरूपनाराप्तसंगात्,' वाक्य है, यह कापिल स्त्र नहीं है। यदापि इससे पूर्व के दोनों वाक्य कापिल स्त्र हैं। वे सांस्थपडण्यायी में ययाक्रम १। १६ और १। ७ संक्या पर स्थित हैं। यह वाक्य वस्तुतः सांस्थ्यपडण्यायी में यथाक्रम १। १६ और १। ७ स्त्र की व्याख्या के रूप में उपलक्ष्य होता है। इस वाक्य के खनन्तर अनिकद्ध हो हैं, जो १। ७ स्त्र की व्याख्या के रूप में उपलक्ष्य होता है। इस वाक्य के खनन्तर अनिकद्ध होते में वही रत्नोंक उद्धृत है, जो होचित ने 'इत्यादिकापिलस्त्रैं।' इन पदों के अनन्तर निर्देष्ट किया है। १। ७ स्त्र पर केवल इतनी ही अनिकद्ध होता है, कि अपप्तय वीचित ने उक्त सन्दर्भ को अनिकद्ध होत्तसहित सांस्थ्यस्त्रों के आधार पर उद्भृत किया है। यहां पर 'इत्यादिकापिलस्त्रोंः, इन पदों के अनन्तर 'स्वभावनारात् स्वरूपनारा-प्रसंगात्' यह वाक्य खाना चाहिये, क्योंकि यह कापिलस्य वहीं, प्रत्युत अनिकद्ध हित्त का और

<sup>1—1।</sup> ७ सूत्र की श्रानिरद्ववृत्ति का पाठ इसप्रकार है—स्वभावनाराग्त स्वरूपनाराग्रसंगान् । उन्तरम्व— वस्तुस्थित्या व बन्धोऽस्ति तदमावान्न मुक्तता । विकत्यघटितावेतावुमावपि न किंवन ॥

है। ग्रतः यहां इन पदों का विपर्यास, प्रमादवश अथवा स्मृतिविपर्यय के आधार पर ही कहा जा सकता है। इसीतरह का कोई कारण, अनुयोगद्वारसूत्र के पदों के विपर्यास में भी सममता चाहिये। अप्पय्य दीन्तित के सम्बन्ध में यह संमावना करना, तो उपहासास्पद ही होगा, कि वह सुत्र श्रौर वृत्ति के मेद से श्रपरिचित था।

पांचरात्र सम्प्रदाय की ब्यहियु ज्यसंहिता के ब्राघार पर---

(३) पाद्धरात्र सम्प्रदाय की अत्यन्त प्रामाशिक पुस्तक 'अहिर्बु'म्यसंहिता' के १२ वें अध्याय में आता है-

सांरुयरूपेण संकल्पो चैप्यावः कपिलाहपेः। उदितो यादराः पूर्व तादरां शृखु मेऽखिलम् ॥१८॥ पष्टिभेदं स्मृतं तन्त्रं सांख्यं नाम महामुनेः। प्राकृतं चैकृतं चेति मण्डले हे समासतः ॥१६॥

'प्राचीन काल में विष्णु [भगवान् ] का संकल्प (किसी भी वस्तु के निर्माण की धारणा ), सांख्य रूप से कपिल ऋषि के द्वारा जिसमकार प्रकट किया गया, वह सब सुमसे मुनो । यह उपर्युक्त प्रथम श्लोक का शब्दार्थ है। यहां विष्णु के संकल्प को ही सांख्यरूप में परिशात हुआ वतलाया गया है। इसका अभिन्नाय यही है, कि कपिल के ऊपर भगवान् की सहती कृपा थी, उसी के कारण महर्षि कपिल सर्वप्रथम दर्शनशास्त्र का प्रकाशन कर सका। इतने प्रारिन्सक काल में एक महान तथा गम्भीर दर्शनशास्त्र की रचना करना, कोई साधारण बात नहीं है। उस समय में जब कि तास्विक विवेचना के लिए मौनिकसाधनों का सर्वेधा ध्यभाव समक्ता जाता है: झात्मा. अनात्मा तथा भौतिकवार्वों के सूच्मतच्यों का इतना सही और गंभीर विवेचन, जो आज भी तत्त्वज्ञानियों या वैज्ञानिकों को आश्चर्य में डाल रहा है, एक असा धारण मेधावी पुरुप का ही कार्य होसकता है। उस असाधारणता का अय हम लोग सदा ही भगवान को देते आपे हैं। श्राज भी जिस व्यक्ति को लोकोचर गुखों से युक्त पाया जाता है, उसके ऊपर भगवान् की कृपा का कथन, सर्वत्र सुनने में खाता है। वास्तविकता को प्रकट करने का यह एक प्रकारमात्र है। इसलिये महर्षि कपिल ने सर्वेप्रथम जिस दर्शनशास्त्र का निर्माण किया, उसे भगवान का संकल्प बताकर निर्देश करना कोई आश्चर्य नहीं हैं।

इसके श्रातिरिक्त यह भी है, कि इन लोकाविशायी गुर्खों के कारण ही विशेष व्यक्तियों को भगवान का अवतार कहा जाने लगता है। प्रथम प्रकरणमें हम स्पष्ट कर आये हैं, कि सांख्य प्रवर्त्तक कपिलको भी विष्णुका अवतार माना गया और लिखा गया। उसी भावनाको लेकर सहिताकारका उक्त लेख होसकता है। परन्तु इसमें वास्तविकता वही है, जो खभी उपर प्रदर्शित की वाद्या अवतार की फल्पनामें तो वस्तुतः अगवान और उस विशेष व्यक्ति, दोनों ही का एक प्रकार से श्रवमान सा प्रतीत होता है।

दूसरे श्लोकमें कहा है, कि महासुनि [कपिल] के उस सांख्यशासमें साठ पदार्थों का

विवेचन होनेसे उसका नाम पष्टितन्त्र कहा जाता है। संदोषसे उसके दो भाग किये गये हैं, एक प्राकृत मण्डल और दूसरा वैकृत मण्डल । ऋहिर्ज ध्या संहिताके इन दोनों रलोकों के समन्यित व्यर्थसे यह सप्ट होजाता है, कि व्यत्यन्त प्राचीन कालमें महर्षि कपिलने 'पष्टितन्त्र' नामक प्रत्थ या सांख्यशास्त्र की रचना की। वेदान्तसत्र—भाष्यकार के आधार पर—

. (४)—महर्षि व्यास रचित वेदान्त अहासूत्रोंका भाष्य करते हुए, [सशार] सूत्रपर आवार्ष भाषकर लिखना है—

> <sup>'यदि प्रस्तो</sup>वोपात्रानकारणञ्ज, ततः किपत्तमहर्षिप्रणीतपष्टितन्त्रास्यस्पृतेरनवकाशी निविषयस्यमः।'

यदि इडा ही उपादान कारणभी मानाजाय, तो यह ठींक न होगा, क्योंकि महर्षि कपिके प्रणीत 'पष्टितन्त्र' नामक शास्त्रमें ऐसा नहीं भाना गया, यह शास्त्र विषयरहित होजायगा। उसका कोई प्रतिपाद्य विषय न रहनेसे असंगति होगी।' इन पक्तियों से यह स्पष्ट होजाता है, कि 'पष्टि-तन्त्र' नामक प्रन्थ, महर्षि कपिलको रचना है। भारकरकी पक्तिमें आया हुआ 'आव्या' पद, इस बातको सर्वथा स्पष्ट करदेता है, कि महर्षि कपिल प्रणीत प्रन्थका नाम 'पष्टितन्त्र' है।

(४)—आदि राष्ट्रराचार्य और वाचरपति मिश्रके इस प्रसङ्खके निम्नलिरित उद्धरण भीं इसी बातको सिद्ध करते हैं, कि कपिल 'पष्टितन्त्र' का रचयिता था। शंकरने 'वेदान्तसूत्र [ १११९ ] के भाष्यमें जिल्ला हैं—

'स्मृतिरच तन्त्राख्या परमर्पिप्रसीता।'

भामतीन्याख्याकार वाचस्पति मिश्र इस पक्तिको व्यास्या करते हुए, ऋपनी व्याख्यार्मे तिखता है—

<sup>'</sup>तन्त्र्यते व्युत्पाद्यते भोच्चशास्त्रमनेन इति तन्त्रं तदेवारया यस्याः सा स्पृतिः तन्त्राख्या परमर्षिग्गः कृषिलेनादिविदया अग्रीता॥'

मोत्तसन्वन्धी विचारों का प्रतिपादन करने वाली, 'तन्त्र' नामक स्पृति को आदिविद्वान् परमप्ति कपितने बनाया। शकर और वाचस्पतिके ये लेख स्पष्ट कर देते हैं, कि 'तन्त्र' नामकी कोई पुस्तक कपितने लिसी थी, जो कपित सर्वप्रथम विद्वान् अर्थान् दार्शनिक था। यह तन्त्र, 'पष्टितन्त्र' के आतिरिक्त और कोई अन्ध नहीं होना चाहिये। उपर्युक्त पंक्तियोंमे आया हुआ 'आख्या' पद सर्वथा स्पष्ट और निश्चित कर देता है, कि यह उस अन्थका नाम था, जो महर्षि कपितने लिखा। जिन विद्वानों का यह विचार है, कि महर्षि कपितने आसुरिको पुरुपार्थ झानका केवल मौलिक ही उपदेश दिया था, उसने किसी तन्त्रकी रचना नहीं की, उन्हें अपने विचार, शंकर आदिके लेखोंसे दुरुस्त करलेने चाहियें। कम से कम यह तो कहा ही जासकता है, कि उनके ये विचार, आसर शंकर

पष्टि पदार्थ और प्राकृत चैकृत मगडलके स्वरूपका विस्तारपूर्वक विवेचन, इसी अन्थके नृतीय प्रकरणमें किया गया है।

श्रीर वाचरपति श्रादि के विचारों से विरुद्ध हैं। इन श्राचार्यों ने अपर उद्वृत पत्तियों में श्राये हुए 'प्रणीत' पद से श्रपने विचार इस विषय में स्पष्ट कर दिये हैं। शंकर श्रादि श्राचार्य इस सिद्धान्तको निश्चित रूपसे मानते थे, कि कपिलने सांख्यशाख्यर 'तन्त्र' नामक अन्यकी रचना की।

### सांख्य व्याख्याताओं के आधार पर---

(६)—सांख्यकारिकाओं पर 'युक्तिदीपिका' नामक एक न्याख्या है, यह सन् १६२२ ई० में कलकत्तेसे प्रकाशित हुई है। यदापि इसके लेखकका अभी तक निरचय नहीं होसका, पर इसमें सन्देह नहीं किया जासकता, कि यह न्याख्या, कारिकाओं की वाखस्पति मिश्रकृत न्याय्यासे पर्शाम प्राचीन है '। युक्तिदीपिकाकारने अपने प्रन्यका प्रारम्भ करते हुए प्रथम पन्द्रह रलोक लिग्ये हैं। दूसरे रलोकमें परमार्थिको गुरू मानकर प्रन्यकारने नमस्कार किया है, वार्धानिक साहित्यमें परमार्थिको पुरू मानकर प्रन्यकारने नमस्कार किया है, वार्धानिक साहित्यमें परमार्थि के हाता पह है। तोमरे रलोकमें जिज्ञामु आसुरिके लिये, परमार्थि के हाता 'तन्त्र' के प्रयचन का निर्देश किया गया है '। अगले रलोकों में प्रन्यकारने यह भी दर्शाया है, कि इस सप्ति नामक प्रकरण अथवा मकल शासका सन्तेष भी ईश्वरकृष्णने यहीं से किया है। इसका वियोचन हम नयम युक्तिमें करेंगे। आगे १४ वां खोक इसप्रकार है—

'श्रत्पप्रत्यमनलपार्थं सर्वेस्तत्त्रगुणेयुंतम्। पारमपेस्य तत्त्रस्य विस्वमादर्शतं यथा।।'
यहाँ रुत्तोककं केवल तीसरे चरणपर हम पाठकीका ध्यान ब्याकुष्ट करना चाहते हैं। 'पारमर्थ' पदमें 'प्रोक्त' श्रथमा 'कृत' श्रथमें ही तिहित प्रत्ययका सामंत्रस्य होनेसे इस पहका—परमीर्थ
श्रयान् कपितकं हारा प्रत्यचन श्रथमा निर्माण किया हुआ तत्त्र्य—यह अर्थ स्पष्ट होता है। प्रत्यकार
ने सांव्यसन्तित को उसी तत्त्रका प्रतिविद्य वताया है। इससे यह परिणाम निकलता है, कि सांव्य
सन्तित जिस प्रत्यका संत्रीय किया गया है, वह 'तत्त्र्य' नामक प्रत्य, कपितका प्रयचन किया हुआ
श्रयान् प्रनाया हुआ है। वहां भाव इस प्रत्यकं तृतीय रुत्तोकसे भी स्पष्ट होता है।

#### ब्रह्मसम्बद्धार व्यास के आधार वर---

- (७)—चेदान्त अक्षसूत्रकार महर्षि ज्यास की भी यह घारण। प्रतीत होती है, कि कपिल ने सांत्य पर किसी प्रन्थ की रचना की थी। ज्यास की इस धारणा की पुष्टि के लिये उनके [२।१११ तथा २।११३] सूत्र गंभीरतापूर्वक विचारणीय हैं।
- हम श्रपना विचार प्रस्तुत करने से पूर्व एक बात वहां और लिख देना श्रावरयक सममने हैं। आधिनिक कई विद्वान, किपल के सम्बन्ध में तो यह सम्बेह प्रवट करते हैं, कि उसने किसी अ इसके काल श्राविक सम्बन्ध में, इसी प्रत्योक किसिकांब्रीकि व्याख्याकार कारक प्रकलामें विवेचन किस
- गया है। २ ऋषये परमायाकंकरीचिममनेजके। संमारगहनज्वान्तस्वांत्र मुखे जम.॥२॥ २ तस्य जिल्लासमानाय विश्वाबासुरवे मुक्तिः। यदुदाच महत्त्वत्र्ये दुस्तवनिष्ट्रच्ये॥३॥ अक्ष क्लोक. पण्योणक्कं के 'क्षादिविद्वाविमायांचिकस्थिताय' इत्यादि समका स्मरण क्या देता है।

प्रन्य का निर्माण नहीं किया. प्रत्यत सांख्य सिद्धान्तों का मौखिक उपदेशमात्र किया है। श्रनन्तर उसके शिष्यों ने प्रन्थों की रचना की । परन्त पत्रज्जलिके सम्बन्ध में ऐना सन्देह जाज तक भी किसी ने प्रकट नहीं किया। सब ही प्राचीन और अर्वाचीन विद्वान इस बात को एकमत होकर स्वीकार करते हैं. कि उपलभ्यमान योगदर्शन साज्ञात पतंज्ञिल की रचना है। इस प्रनथ के लिये संस्कृत धाइमय में 'योगशास्त्र' 'योगदर्शन' अथवा केवल 'योग' एट व्यवहत होता चला श्राया है । इन वातों की मानकर ही हम आगे विचार करते हैं।

महर्षि ज्यास बेदान्तमुत्रों में एक सुत्र का निर्देश करता है-

'एतेन योगः प्रत्युक्तः' [२।१।३ ] यहां 'एतेन' पद से पूबसूत्र [२।१।१ ] प्रतिपादित ऋषे का ऋतिदेश किया गया है। अर्थात प्रथम सत्र के द्वारा किये हुए सांख्यस्मति के प्रतिपेध से, योगस्मति का भी प्रतिपेध समक लेना चाहिये। यहां 'योग' पट से हिरएशार्भ' अथवा पतकजलिप्रसीत योगदर्शन का प्रहर्ण किया जाता है। उसमें प्रतिपादित सिद्धान्तों के खरडन के लिये ही यह ऋतिदेश सत्र लिखा गया। यहां जिसप्रकार साचात 'योग' पदका उल्लेख किया है. प्रथम सुत्र में क्यास ने इसप्रकार 'स्मृति' पद का प्रयोग किया है । अब है-

'स्मृत्यनयकाशदोपप्रसङ्घः इति चेन्नान्यस्मृत्यनवकाशदोपप्रसङ्गात्।'

इस सुत्र के हो भाग हैं, एक पूर्वपत्त और दसरा उत्तरपत्त । दोनों ही स्थलों में 'स्पृति' पदका प्रयोग हैं। सूत्र के प्रथम भाग में पठित स्मृति पदका, वेदान्त दर्शन के सब भाष्यकारों ने 'कपिलप्रणीत शास्त्र' ही अर्थ किया है। कई भाष्यकारों ने तो उस शास्त्र का नाम भी स्पष्टरूप से लिख दिया है। इस सम्बन्ध में श्राचार्य भारकर और श्राचार्य शंकर तथा बाचरपति के लेखों का निर्देश हमते, चार और पांच संख्या की युक्तियों में कर दिया है। वहां कपिलप्रखीत 'तन्त्र' अथवा 'पष्टितन्त्र' नामक प्रन्थ का उल्लेख किया गया है। उसी का सूत्रकारने सूत्र में 'स्पृति' पद से निर्देश किया है। सूत्र में उत्तरमाग के 'स्मृति' पद से भी उन र प्रन्थविशेषों का ही प्रहण किया गया है, जिनमें येदान्तातुकुल ईश्वरकारणता का प्रतिपादन समका जाता है। इस लिये उसकी तुलना में पहले 'स्मृति' पदका प्रयोग भी प्रन्थ विशेष के लिये ही हो सकता हैं। इन सुत्रों की वाक्यरचना के आधार पर, हम इस परिएाम तक पह चते हैं. कि सप्तकार व्यास के समय में, ज्यास तथा अन्य श्राचार्यों की भी यह निश्चित धारणा कही जा सकती है, कि कपिल ने अवश्य किसी अन्य की रचना की थी। ज्यासने कपिल के उसी अन्य के आधार पर अपने सूत्रों में सांख्य सिद्धान्तों की विवेचना की हैं। व्यास के 'स्मृति'र पट के प्रयोग से उस समय में फपिलप्रणीत अन्य का होना प्रमाणित होता है।

१—वाचस्पति मिश्र के खेलानसार

२--इन सुत्रों का उक्त ग्रर्थ, उपलभ्यमान शंकर ग्रादि व्याख्याकारों के ग्राधार पर किया गया है । इनके यदि कोई भन्य अर्थ किये जासकें, जिनके अनुसार स्मृतिः और 'बीगा' पद का अर्थ अन्य विशेष न रहे, ती बात दूसरी है।

पञ्चशिख के आधार पर-

(८)--महर्षि कपिल के प्रशिष्य श्रौर श्रामुरि के प्रधान शिष्य श्राचार्य पञ्चशिस ने भी श्रपने एक सूत्र मे पष्टितन्त्र के लिये ही 'तन्त्र' पदका प्रयोग करके इस श्र्यर्थ को स्पष्ट किया है। पञ्चशिस का सूत्र इसप्रकार हैं—

> 'खादिनिद्वानिर्माणिचित्तमधिष्ठाय कारूरयाद् भगवान परमर्पिरासुरये जिल्लासमानाय सन्द्रा पोयान ।'

यित हम पठनिशित्व के इस सूत्र के भावार्थ के साथ र स्त्र परी की भी, शकर और वायस्पित के उपयु क्त वाक्यों से तुलना करें, तो हम इन सब मे परस्पर एक आश्चर्यजनक समानता पाते हैं। 'आदिविद्धान' 'परमर्थि' 'तन्त्र' 'निर्माण' 'प्रोवाच' 'प्रणीत' आदि पत्नें और इन वाक्यों के अर्थों की इस समानता के आधार को लंकर हम इस परिणाम पर पृष्ट चते हैं, कि शकर और वायस्पित ने अपने केल, पठन्यशिप के इस सूत्र के आधार पर ही लिखे है। कौर इसीलिये किपलमणीत पष्टितन्त्र के सम्बन्ध में इन सब आवार्यों की एक ही सम्मति मान लेने में हमारे सामने कोई बाधा उपस्थित नहीं होती।

'पप्रितन्त्र' के लिये देवल 'तन्त्र' पह का प्रयोग भी असास्त्रीय नहीं कहा जासकता। साहित्य में इसमकार पूरे नाम के लिये जाये पट का प्रयोग भी अनेक स्थानो पर देता जाता है। यह लेतम्ब की रौली या इच्छा पर निर्भर हैं। इस बात की पुष्टि के लिये संस्कृत या इसम्य से चुनकर अनेक उदावरण, उपस्थित किये जासकते हैं। हम यहा हो एक का उल्लेस करते हैं।

(क)-प्रतंजिक्त व्याकरण महाभाष्य के प्रयम आहिक में एक स्थल पर कहा गया है, कि नाम का आधा हिस्सा पूरेनाम के लिये प्रयुक्त होजाता है। उसके लिये उदाहरण दिया है-

'यथा-देवदत्तो इत्त सत्यमामा भामा इति' ।'

क्षर्यात् देवटत्त के लिये दत्त और सत्यभागा के लिये केनल भागा पर का प्रयोग भी सरात है। लोक मे तो ऐसे प्रयोग हैनिक व्यवहार मे हम सना देखते हैं।

> ( रा )—ईरवरकृष्णरचित सारवसप्ति की २० वी कारिका का उत्तरार्घ हे— 'तसमदिष पोवसकात् पञ्चम पञ्च गुतानि ।"

उन सोलह पदार्थी में से पाच तन्माम वर्षात् सूस्मभूत, पाच स्थूलभूत या महाभूतों को उत्पन्त करते हैं, यहा 'स्थूलभूत' या 'महाभूत' पद के लिये चेचल 'भूत' पद का प्रयोग किया गया है। कारिका में पठित 'भूत' पट का सब व्याख्याकारों न महाभूत या स्थूलभूत अर्थ किया है, और यही अर्थ संगत भी होसकता है। तत्त्वकौष्ठदी और माठरवृत्ति में 'पचभूतानि आकाशाशीत' लिखा है। माठर, उत्पत्ति का कम दिखाकर आगे लियता है 'आकाशादिवृध्वीपर्यन्तानि महाभूतानीति स्तिका है। माठर, उत्पत्ति का कम दिखाकर आगे लियता है 'आकाशादिवृध्वीपर्यन्तानि महाभूतानीति स्तिका है। माठर, उत्पत्ति का कम दिखाकर आगे लियता है 'आकाशादिवृध्वीपर्यन्तानि महाभूतानीति स्तिका में 'पच स्वा स्पष्ट ही 'महाभूत या सक टीकाओं में

१--परपशाद्धिक [महासाय्य १।१११]

'पछ महाभूतानि भवन्ति' लिखकर प्रथम ही इस छार्थ को स्पष्ट कर दिया है। जयमंगला च्याख्या में उपसंहार करते हुए 'छाकाराादय: स्थृला विशेषा उच्यन्ते' यह लिए.कर 'महा' पद' के स्थान पर 'स्थल' पद का भी प्रयोग किया है।

कदाचित् यह आरांका हो सकती हैं, कि ईस्वरकृष्ण ने कारिका में हुन्दोरचना से वाष्य होकर 'महा' या 'रथूल' पद का यहां प्रयोग न किया होगा। व्याख्याकारों ने उम पद की जोड़कर अर्थ को संगत कर दिया है, जो सर्वथा स्वामाविक हैं। इसलिये यहां पर यह परिणाम नहीं निकाला जा सकता, कि ईरवरकृष्ण ने जानवृक्तकर 'महाभूव' या 'स्थूलभूत' पद के लिये केवल 'भत' पद का प्रयोग किया है।

परन्तु यह आशंका निर्मूल है, इन्दोरचना में 'पश्च' पद को हटाकर उसकी जगह 'स्पूल' पद रक्खा जासकता था। अर्थात् 'पश्चभ्यः पञ्च भूतानि' के अतिरिक्त 'पञ्चभ्यः स्थूलभूतानि' वह रचना की जासकती थी। अथवा ईश्वरकृष्ण को इन्दोरचना में इतना असमर्थ तो न समम लेता चाहिये, कि वह एक आवश्यक पद को रचना से वाच्य होकर छोड़ दे; और अर्थ को असंगत होने हे। रचना प्रकारान्तर से भी की जासकती थी। इन्हीं भावनाओं को लेकर संभवतः सांख्यकारिका की 'युक्तिदीपिका' नामक ज्याख्या में इस अर्थ को निम्नूहर में स्पष्ट किया है। ज्याख्याकार लिखता है—

'तस्मादपि पोडशकात् गणात् यः पञ्चको गणस्ततः पञ्चमहामूतान्युलधन्ते । पूर्वपदलोपेनात्र महामूतानीति वक्तव्ये भूतानीस्युच्यते । भूतसंज्ञा हि तन्यात्राणां न पृथिव्यादीनामत्र तु सार्त्याः

चार्याणामवित्रतिपत्तिः।

'बहुंकार से उत्पन्न होने वाले सोलह के समुदाय में से जो पांच का समुदाय तन्मात्रा रूप है, उससे पांच महामृत उत्पन्न होते हैं। पूर्वपद का लोष करके यहां 'महामृत' पद के स्थान पर केवल 'मृत' पद का कथन कर दिया गया है। बस्तुतः 'मृत' -तन्मात्राओं [स्इनमृतीं] का नाम है, पृथिवी आदि स्थूल मृतों का नहीं, इस विषय में सभी सांख्याचाये एकमत हैं। 'युक्तिशीपिका कार के इस कथन से यह स्पष्ट होजाता है, कि पूरे नाम के लिये, नाम के आधे भाग का भी प्रयोग कर दिया जाता है। ठीक इसीतरह पद्धारिक के उपर्यु क सुत्र में भी 'पष्टितन्त्र' पद के लिये केवल 'तन्त्र' पद का प्रयोग कर दिया गया है। आधुनिक 'बिहानों ने भी उत्पत्त सूत्र के 'तन्त्र' पद का प्रयोग (पष्टितन्त्र' के लिये माना है। इसलिये 'पष्टितन्त्र' के कपिल-कर्चृत्व में कोई आपत्ति मृदी रह जाती।

ईरवरकृष्ण की प्रवल साची के आधार पर-

(६) —यह एक माना 'हुन्ना सिद्धान्त हैं, कि ईश्वरकृष्ण्यस्थित सांख्यकारिका सांख्यकारिका सांख्यकारिका के ज्याने कि कियाने के प्रतिव कियाने किया

श्रयात् कपिल ने श्रासुरि के लिये 'तन्त्र' =पांख्यतत्वों श्रथवा 'वष्टितन्त्र' नो प्रकाशित निया।

मौलिक प्रन्थ नहीं है। प्रत्युत सांख्य के मूलभूत एक प्रन्थ के केवल सिद्धान्त भाग का संदेप मात्र हैं। ईरवरकृष्ण ने खयं स्पष्ट शन्दों में लिखा है, कि यह सप्तित, पष्टितन्त्र के श्रवों को लेकर लिसी गई है। ईरवरकृष्ण ने सप्तित की व्यन्तिम कारिकाव्यों में व्यादि मांख्यवार्यों की परम्परा का को उल्लेख किया है, श्रीर जिसके द्वारा ईश्वरकृष्ण तक, पष्टितन्त्र के पहुँचने का मी निर्देश विया गया है, यह परम्परा इस सिद्धांत को स्पष्ट कर देती है, कि 'पष्टितन्त्र' कपिल की रचना है। उन्हीं कारिकाओं के आधार पर हम यहां छुळ विवेचन करते हैं। इंध्वीं काण्कि में ईश्वरकप्ण लियता है-

'पुरुपार्थज्ञानमिदं गृह्यं परमर्पिणा समारुवातम् ।'

पुरुपार्ध श्रधात मोत्त के उपायमूत ज्ञान का प्रतिपादन करने वाले इस गृढ 'तन्त्र' का परमर्पि कपिल ने कथन किया। इस कारिका में 'झान' पद का अर्थ, केवल झान अर्थात् 'जानना' नहीं है, प्रत्युत 'झायते ऽनेन' इस न्युत्पत्ति के आधार पर झानसाधन अर्थान् 'झान का प्रतिपादन करने वाला शास्त्र' ऋर्य है। क्योंकि इस कारिका में 'समाख्यातम्' क्रियापद है, जिसका ऋर्य 'कथन करना' या 'उच्चारण करना' है । झान [-जानना] का कहा जोना या उच्चारण किया जाना श्चसंभय है। जो उच्चारण किया जाता है, वह शब्द है। उच्चारित शब्द के द्वारा ही हम किसी ऋषे का प्रकाशन करते हैं। और शब्दरूप ही शास्त्र है। इसलिये उपर्थ क रीति से कारिकापिटत 'ज्ञान' पद का अर्थ 'ज्ञान प्रतिपादक शास्त्र' करना ही ठीक है। बस्तुत. यह पद, सत्तरवीं कारिका के अन्त में पठित 'तन्त्र' पद की श्रोर ही निर्देश करता है। कारिका के प्रायः सब ही ज्याख्याकारों ने इस 'ज्ञान' पद का विशेष विवरण नहीं किया है, व्याख्याओं में भी केवल 'ज्ञान' पद का ही प्रयोग कर दिया गया है। वहाँ भी 'झान' पद का अर्थ, 'झान प्रतिपादक शास्त्र' ही सममनना चाहिये।

सांख्यकारिका की युक्तिदीपिया नामक व्याख्या में इस अर्थ को स्पष्ट कर दिया गया है। यहां पर इस प्रसंग के सम्म ही स्थलों में 'झान' पद के प्रयोग के स्थान पर 'शास्त्र' पद का ही प्रयोग किया गया है। ६६ वी कारिका की श्रवतर्रामिका में युक्तिदीपिकाकार लिग्यता है—

किमधे पुनरिदं शास्त्रम्, केन वा पूर्व प्रकाशितमित्युच्यते। इसी कारिका की व्याख्या करते हुए प्रास्म्म में ही फिर लिखता है-'प्राणिनामपर्गा स्पादित्येवमर्थिमदं शास्त्रं ज्याल्यातम् ।' सत्तरवीं कारिका के अवतरण में पुन लिखता हैं— 'कस्मे पुनरिदं शास्त्र' परमर्पिणा प्रकाशितमिति।' सत्तरवीं कारिका की ज्याख्या करते हुए लिसता है-भगवान् परमर्पिः शास्त्रमारुवातवान् ।' भगवान पत्मापः राष्ट्रवाता है, कि ६६ वीं कारिका से 'पुरुपार्यक्वान' पद का इन उद्धरणों से भी स्पष्ट होजाता है, 

सब ही ज्यास्याकारों ने कपिल का मह्स्स किया है। इससे यह निश्चित होजाता है, कि ईश्वरकृष्ण इस कारिका के द्वारा जिस अर्थ को स्पष्ट कर रहा है, वह यही है, कि—पुरुषार्थ अर्थात् मोज के लिये झान का प्रतिपादन करने वाले गृढ 'तन्त्र' का परमर्षि कपिल ने कथन किया। यहां हमने 'तन्त्र' पद का प्रयोग इसीलिये किया है, कि सत्तरवीं कारिका के अन्त में, परमर्षिकथित झानप्रतिपादक शास्त्र के लिये इसी पद का प्रयोग किया गया है। और ६६ वीं कारिका का 'इदम' पद भी उसी की और संकेत करता है।

जयमंगला टीका में इस कार्य को प्रकारान्तर से अधिक रूप्ट किया गया है। ७१ वीं आर्या पर टीकाकार लिखता है—'इति शानमयरूपेशागत' सिद्धान्तं पटितन्त्रम्' यहां झान रूप से आये हुए सिद्धान्त को 'पटितन्त्र' बताया गया है। इससे रूपट होता है, कि झान का निरूपण अथना सांख्य सिद्धान्त का प्रतिपादन जिस शास्त्र में किया गया है. उसी का नाम 'पटितन्त्र' है।

इसके श्रानन्तर ७८ वीं कारिक। में, सांस्याचार्थ्यों की परम्परा का निर्देश करते हुए ईरवरकष्ण लिखता है—

. एतस्पवित्रमम्**यं मुनिरापुरयेऽनुकम्पया प्रदर्तो । ऋा**सुरिरिप पश्चिशिखाय तेन यहुघा कृत<sup>ः</sup> तन्त्रम् ॥

इस पवित्र और श्रेष्ठ 'तन्त्र' को कपिल मुनिने कृपा पूर्वक आसुरि को [ प्रन्थ रूप, में तथा अध्यापन आदि के द्वारा ] दिया, आसुरि ने भी पञ्चशिल को और पञ्चशिल ने बहुत प्रकार से इसका विस्तार किया।

कारिका के 'बहुधा कृतमु' पदों की ज्याख्या करते हुए ज्याख्याकार माउर लिराता है— 'बहुनां शिष्याणां प्रदत्तम्'। पद्धशिख ने यह 'तन्त्र' अनेक शिष्यों को दिया अर्थात् पढ़ाया। युक्तिदीपिका ज्याख्या में भी इन पदों का अर्थ इसी आशय को लेकर यह किया है—'बहुम्यों जनन्वशिष्ठादिभ्यः समाख्यातम्' अर्थात् जनक वशिष्ठ आदि अनेक शिष्यों को पदाया। जिस 'तन्त्र' को आसुरि से पढ़कर पद्धशिरात ने प्राप्त किया था, उसी तन्त्र को पद्धशिरात ने अनेक शिष्यों को पढ़ाकर तथा लेखन आदि के द्वारा भी बहुत विस्तृत तथा प्रचारित किया, यह इस कारिका का स्पष्ट अर्थ प्रमाणित होता है।

क्या पष्टितन्त्र का कर्त्ता पञ्चशिख है १---

कारिका के 'तेन बहुधा कृतं तन्त्रम्' इन परों के आधार पर कुछ आधुनिक। विद्वानों का विचार हैं, कि तन्त्र अथवा पछितन्त्र को पद्मशिख ने ही बनाया है। वे कहते हैं, ईरवरकृष्ण ने ६६ वीं कारिका में 'समाख्यातम्' क्रियापद रक्खा है, जिसका अर्थ, मुख से उच्चारण करना ही होसकता है। इसलिये कपिल ने किसी अन्य को उपनिवद्ध नहीं किया, प्रत्युत मौसिक

<sup>1-</sup> वासराम उदासीनकृत ब्वाब्या सहित सांक्यतत्त्वकीसुदी, प्रुट ३१- । १२ वॉ कारिका की टिप्पयी । यह भाग पाएटेय रामावतार रामी M. A. का लिखा हुआ है । बीनी विद्वानों के वेतिझ के खाधार पर भी पष्टितन्त्र को पञ्चित्रकृत माना मया है । [Samkhya System कोथ, पुठ ४८ ]

उपदेश ही दिया।

परन्तु इन विद्वानों का यह विचार सर्वथा निराधार है-

(क)—उपदेश सदा मौलिक ही होता है, परन्तु उसमा प्रत्यस्या से घोई थिरोथ नहीं है। जिन विद्वानों ने इस मत को प्रकट किया है, वे भी अपने जीवन में छात्रों को सहस्ररा उपदेश हेते रहे हैं, और उनका आधार प्रन्य ही रहे हैं। आज भी अनेक अध्यापक अन्यों की रचना फरते हैं, और उन्हें अपने छात्रों को अध्यापन भी कराते हैं। यह प्रतिदिन ही महाविद्यालयों और विश्वविद्यालयों में देगा जाता है। ताहपर्य यह है, कि उपदेश या अध्यापन वो मौरित ही हो सकता है, परन्त वह प्रन्थरचना का वायक नहीं है।

(ख)—६६वीं कारिका में वो 'समाख्यातम्' क्रियापद है। परन्तु जगली ७० वीं कारिकों में 'प्रदर्शे' क्रियापद है। जिसका जार्य 'अच्छी तरह देना' है। कोई सत्ताधारी वस्तु ही किसी को दी जा सक्ती है। उपदेशों के प्रन्य रूप में परिख्त हुए विना उनका दिया जाना जासम्भव है। इससे रुपष्ट हैं, कि जासुरि को कपिल ने 'तन्त्र' का अध्ययन भी कराया, और तन्त्र की प्रत्यरूप में रुपना भी की। 'ममारयानम्' क्रियापद का कर्षे भी प्रथम कर दिया गवा है, जो सर्वया हमारे विचारों के अनुकत ही है।

(ग)—चन्द्रत 'बहुधा कृतम्' ये पद, फिसी भी रीति पर इस बात को प्रमाणित नहीं कर सफते, कि पञ्चिरित ने तन्त्र की रचना की। यदि ईर्यरकृष्ण को यहां यही क्रिमाय प्रकट करना क्षभीष्ट होता, तो यह 'कृत तन्त्रम्' इतना ही लिस्त देवा। 'कृत' के साथ 'बहुधा' पद का प्रयोग तो यह कौर भी रपष्ट कर देता है, कि 'तन्त्र' पहले से विचरात 'बहुधा' पद का प्रयोग तो यह कौर भी रपष्ट कर देता है, कि 'तन्त्र' पहले से विचरात था, पञ्चिरात ने तो प्राप्ति से उसका कान्ययन कर, अनेक शिष्यों को पढाया, तथा उस पर व्याख्यामन्थ लिसकर उसका कान्ध्री तरह विस्तार या प्रचार ही किया। 'बहुधा' पद में एक और हिष्या हुआ स्वारस्थ है, जिसको माठर और युक्तिदीपिका व्याख्याकरों ने स्पष्ट विचा है। पञ्चिरात तक गुरुशित्य परम्परा में यह कम रहा, कि गुरु ने एक ही शिष्य को तन्त्र का अध्ययन कराया—कपित ने आसुरि को और आसुरि ने पञ्चिरात को। परन्तु पञ्चिरात्र के इसका अध्ययन बहुत शिष्यों को कराया। अह तास्पर्य 'बहुधा' पद से प्रकट होता है। इसित्ये केवल इन परों के आधार पर पञ्चाशित्र को प्रितन्त्र का रचित्रत मानना असगत है।

् (च) उपर्युष्म हेतुओं के खातिरिक्त, पञ्चिरित्य स्वयं अपने मन्य में जिखता है, कि महर्षि कपित ने खाहिरि के लिये तन्त्र खायवा पष्टितन्त्र का प्रवचन किया। पञ्चिरित्र के उस सूत्र को हम पूर्व भी उद्युपत कर चुके हैं। सूत्र इसप्रकार हैं—

क्षादिविद्वानिर्माणिवित्तमिषण्ठाय चत्ररूपयाद् मगगाम् परमर्पिरामुखे विज्ञासमानाय तन्त्रं प्रोबाच "१७

३--इस सूत्रमें 'तन्त्र, पद्रवा ऋर्य 'पष्टितन्त्र' हैं, इस बातको छठे हेतु में स्पष्ट और विस्तारपूर्व के लिख आये हैं ३

इस प्रसगमें सूत्रके 'निर्माणिचत्तमिधिष्ठाय'ये 'पद विशेष ध्यान देने योग्य हैं। जिन विद्वानों का यह विचार हैं, कि कपिलने श्रासुरिको मौलिक सास्यसिद्धान्तोंका केवल मौसिक उपदेश किया, किसी अन्यकी रचना नहीं की; उनके विचारका स्पष्ट उत्तर न्ह्न पदोंसे मिल जाता हैं। सूत्रसे स्पष्ट हैं कि कपिलने शास्त्रनिर्माणको भावनासे प्रेरित होकर ही श्रासुरि के लिये 'तन्त्र' का प्रचन किया। इससे स्पष्ट हैं, पञ्चशिराके समय 'तन्त्र' पहलेसे विद्याना था।

सास्यसप्तितिकी जयमगत्ता नामक व्याख्यामे तो इस खर्यको और भी स्पष्ट पर दिया है। वह किराता है—'वहधा कृतं तन्त्रं पष्टितन्त्रास्यं पष्टिरायर्ड कृतामिति । तत्रिव हि पिष्टर्स्य व्याख्याता ।' यहा पर 'वहुधा कृतं तन्त्रम्' ये पद मृत्तकारिकाके हैं, रोप व्याख्यात मन्य है। 'तन्त्रं का खर्य 'पष्टित्रच्छम्' खरेत 'वहुधा' पटका खर्य 'पष्टिर्द्रच्छम्' किया गया है। 'कृतम्' पदको व्याख्याकारते भी उसी तरह रख दिया है। खागेके पदोंसे 'पष्टिद्रच्छम्' कीया गया है। 'कृतम्' पदको व्याख्याकारते भी उसी तरह रख दिया है। खागेके पदोंसे 'पष्टिद्रच्छम्' कीया गया है। क्रिक्से ही साठ पदार्थोंका व्याख्यान किया गया है। इससे स्पष्ट हे कि 'पष्टितन्त्र' नामक प्रत्यको पच्चिर्द्रस्ते साठ खरडोंसे वर दिया। क्योंकि वनमे ही साठ पदार्थों का व्याख्यान है। जयमंगताके इस केरासे यह निश्चित परिणाम निक्तता है कि पद्धितन्त्र' नामक प्रत्य विद्यात्त था। पच्चिर्रिक्ष वसमें सच्चेप से प्रतिपादित साठ पदार्थों में से एक २ को लेकर उसके व्याख्यामृत एक २ खरडकी रचना की। और इसप्तकार साठ पदार्थों में से एक २ को लेकर उसके व्याख्यामृत एक र खरडकी रचना की। और इसप्तकार साठ पदार्थों में आधार पर साठ खरडोंकी रचना होगई। प्रत्येक पदार्थेकी प्रकर व्याख्याके आधार पर साठ खरडोंकी रचना होगई। प्रत्येक पदार्थेकी प्रकर व्याख्याक आधार पर साठ खरडोंकी वस्तारपूर्व क व्याख्याक का पदार्थोंके आधार पर साठ खरडोंकी रचना होगई। प्रत्येक पदार्थेका वस्तारपूर्वक व्याख्याक खर्या पर्विचन किया गया। इसिन्तिये पञ्चशिरात, मृत्त पष्टिनन्त्र का व्याख्याकार अथवा खप्यापक ही होसकता है, रचयिता नहीं।

'पष्टितन्त्र' ग्रन्थ है—

जयसंगलाके उक्त लेक्स यह परियाम भी निकल खाता है कि कपिलने सिद्धान्तों का केवल मौक्षिक ही उपदेश नहीं किया था, प्रत्युत प्रन्थ की रचना भी की थी, जिस प्रन्थको पञ्चिरित्व ने ज्याख्यान करके साठ रायडोंमें विभक्त किया। जयमंगलाके खौर भी ऐसे वर्युन हैं, जिनसे 'पष्टितन्त्र' के मन्थ स्वीकार किये जाने पर प्रकाश पडता है। वे वर्युन इसप्रकार हैं—

> (फ)—'विस्तरत्वात् पष्टितन्त्रस्य सन्निप्तरूचिसत्वानुश्रहार्थं सप्ततिकारम्भ ।' [पृ० १, पं० ६-२०। कलकत्ता सस्करण] ।

यहा पर 'पष्टितन्त्र' के साथ 'विस्तर पद का प्रयोग होने से यह ऋर्थ स्पष्ट होता है, कि

१--इन पर्देषिः श्रर्थीका विवेचन विस्तारपूर्वक इस प्रथम प्रकरश्रमे कर श्राये हैं।

२—ऋहितु पन्य सहितामें 'पष्टितन्त्र' क जिन साठ खण्ड अथवा अध्यायोंका उस्लेख है, वह भी इसी सिद्धान्तपर कल्पना किया गया प्रधीत होता है। यद्यपि साक्यके साठ पदार्थोंके साथ उनका [सहितायिवादित साठ पदार्थोंका] पूर्व रूपसे सामन्त्रस्य नहीं है। इसका विस्तारपूर्वक विवेचन इसी अन्यके तृतीय प्रकरणमें किया पदार्थे

यह कोई शन्दसमृह रूप प्रन्थ था। 'प्रथने वावशन्दे' [शश्व] इस पाणिनीय नियम के श्रमुमार 'विस्तर' पद का प्रयोग, शन्दसमृह रूप अर्थ कहे जाने पर ही होसकता है। श्रन्थथा 'विस्तार' पद का प्रयोग ही संगत होगा।

> (स)—'त्रिमिधमसुमानमारूयातमिति पष्टितन्त्रे व्याख्यातं पूर्ववत् शेपवत् सामान्यतोद्दष्ट मिति ।. िप ०७,५०२०—२१ ो

यहा 'त्रिविधममुमानमाल्यात' ये मूलकारिका के पर हैं , रोप ब्याख्या प्रत्य है। जिसम जयमगलाकार यह लिखता हैं , कि अनुसान के तीन विभागों का पष्टितन्त्र में व्याख्यान किया गया है। क्योंकि ब्याख्यान का किया जाना किसी प्रन्य मे ही सभव होसकता है, इसलिये जयमंगला कार के विचार से 'पष्टितन्त्र' अवस्य कोई प्रन्य था।

(ग)-एते पष्टिपदार्था , तदर्थ शास्त्रं पष्टितन्त्रमित्युन्यते । [ पृ०४६।प० १२ ]

ये साठ पदार्थ हैं , उनके लिये शास्त्र-'पष्टिवन्त्र' इस रूप में कहा जाता है। ष्रार्थात् साठ पदार्थों का वर्धन करने वाले शास्त्र का नाम 'पष्टिवन्त्र' है। इससे 'पष्टिवन्त्र' का प्रन्थ होना स्पष्ट ही प्रमाणित होवा है।

श यह समावता की आसफती है, कि '(क) (ख) ' चिन्हित स्थलों में 'बष्टितन्त्र' पद, कपिलप्रणींत मूल पष्टितन्त्र स्थीत प्रातिष्य प्रवीत व्यारपासृत बिहेतन्त्र दोनीही के लिये प्रयुक्त हुआ माना आसकता है! पिर भी कपिलप्रोक्त पष्टितन्त्र के स्वीकार क्रिये जाने में कोई बाधा नहीं खाती। ऐसी स्थिति में बां को कोच लाग उसके विवासों क सन्त्राची खान्य विद्वानों का ' बिहेतन्त्र ' नाम के प्रत्य को स्वीकार म करना आन्तिपूर्ण ही है। क्योंकि पिन्न केवल हुतनी ही बातको स्थोकार किया जान, कि पष्टितन्त्र, सारप्र प्रास्त्र का ही साधारण नाम है, तो भी यह आयका यनी ही रहनी है कि जब उस प्रास्त्र का कोई अन्वही नहीं या, तब वह नाम किसफ लिये था है हमारा तो विवास स्थप है कि कपितकी प्रयुत्त स्थान का नाम पश्चितन्त्र था। उनके खनन्दर तिहेचयक स्थाना तहनारपानमृत अन्य प्रत्य भाग भी हमी नाम म कहलाये। इसतरह साधारण सारप्य सारप्य सारप्य के लिये हम पट का प्रयोग होने लगा।

वस्तुत अनन्तर काल क समान , कपिल की प्रथम रचना क भी दोनो ही नाम थे । बहितन्य भीत माल्यवारंग । हम लारंग में पटाचों का दोनो ही दृष्टि विचेचन हैं, आप्यात्मिक और आप्रिमीतिक। बापि मीतिक रिष्ट से देश ताचें का जिनेचन किया गया है। और उस आवार पर हस साल्यलारंग 'व्याया साव्य दर्यान' या काल 'साल्य नाम दिवागया। बाल्यिगिक रिष्ट से हममें साद परायों के विचेचन हैं, प्यात अत्यक्त सर्ग, और दर मीलिक अर्थ। आप्रिमीतिक रिष्ट के २१ तत्व ही यहा दश मीलिक धर्य। अप्रिमीतिक रिष्ट के २१ तत्व ही यहा दश मीलिक धर्य। कर माल्य स्थि ने स्था है। इस दिसीय मकरण के अन्तिम पृथ्वों की स्था है। इस दिसीय मकरण के अन्तिम पृथ्वों को भी हिल्यों हस आवार पर इसे 'विचेवन्त्य' नाम प्राप्त हुआ। यह खलग बात है कि किमी समय में कोई नाम अधिक व्यवहा होता रहा हो, कोई न्यून, तथा धन्य समय में अन्य । परन्तु विना प्र'य की रचना के किसी भी नाम की कल्यना अपगत ही है। व्य वस्त नहीं, तो नाम किसका ?

इसके श्रांतिरिक्त वाक्यपदीय [शाः] में खद्धृत एक प्राचीन रत्नोक की ब्याख्या करते हुए, वाक्यपदीय के व्याख्याकार युपभदेव ने भी लिखा है—'पष्टितन्त्रमन्यरचायम्' इससे 'पष्टितन्त्र' नामक किसी मन्य के होने का निरचय होता है। इसी प्रकरण में श्रागे उक्त रत्नोक का उल्लेख किया

इस प्रकार ६६ श्रीर ७० जी कारिकाश्रों के द्वारा प्रतिपादित यह परम्परा सम्बन्ध, इस सिद्धान्त को स्पष्ट रूप से पुष्ट कर नेता है, कि उस पवित्र श्रीर श्रेष्ठ 'तन्त्र' की रचना परमर्पि कपिल ने की, श्रीर श्रपने प्रथम शिष्य श्रासुरि की कृपापूर्वक उसका अध्ययन कराया; श्रासुरि ने उसी तन्त्र का पडचशिख को। पञ्चशिख ने श्रानेक शिष्यों को पढ़ाकर तथा न्यास्यानभूत मन्यों का निर्माण कर उस 'तन्त्र' का अच्छी तरह विस्तार किया।

आगे ७१वीं आर्या में ईश्वरकृष्ण लिखता है---

शिष्यपरम्परमागतमीश्वरकृष्णेन चैतदार्थाभिः । संसिष्टमार्थमितिना सम्मन्तिहाय सिश्वान्ता । 'आर्यमुद्धि ईश्वरकृष्ण ने, शिष्यपरम्परा से प्राप्त हुए 'तन्त्र' का, उसके सिद्धान्तों को अच्छी तरह सममकर, आर्था छन्दों के द्वारा संजेप किया।' इस आर्या में 'एतन्' पर्द 'तन्त्र', अथवा पष्टितन्त्र के तिये प्रमुक्त हुखा हैं। व्याख्यांकार आचार्या ने माठर ने भी 'एतन्' पर्द की न्याख्यां करते हुए, इसका अर्थ 'पष्टितन्त्र' किया है। शकरण से भी इसी अर्थ की माप्ति होती है। यह 'एतन्' पर्द, 'संजिप्तन्' का कर्म है। इससे स्पष्ट होता है, कि ईश्वरकृष्ण ने उस 'पष्टितन्त्र' को ही आर्या छन्दों के द्वारा संजिप्त किया, जो 'पष्टितन्त्र' पर्द्मार्थि कृषित से लेकर ईश्वरकृष्ण तक, शिष्टपप्ता के द्वारा प्रप्त हुआ। व्याख्याकारों ने इस शिष्टपप्तप्त्रप्ता से आये हुए अनेक आचार्यों के नामों का भी उक्तेख किया है। इनका विवेचन हम प्रसंगवश आगे करेंगे। यहां केवल हतना ही दिखलाना है, कि किपलने जिस पष्टितन्त्र को रचना की, और आर्द्धिर को पद्दाया, यही 'पष्टितन्त्र' शिष्टपप्तन्त्रपा द्वारा ईश्वरकृष्ण को प्राप्त हुआ। इश्वरकृष्ण ने उसका अच्छी तरह अध्ययन किया, और उसमे प्रदिपादित अर्थों को ठीकर समम्प्र कर आर्या छन्दों में उसका संजेप किया। क्या 'पिरितन्त्र' का कर्जी वार्षगरस्य था १—

कुछ विद्वानों का मत है, कि 'पष्टितन्त्र' का रचयिता बार्यगर्य है। इन विचारों का झाधार भी शास्त्र में मिलता है। योगदर्शन, कैवन्य पाद के १३वें सूत्र की न्यास्था करते हुए महर्षि न्यास लिखता है—

ं तथाच शास्त्रानुशासनम्— गुणानां परमं रूप न दृष्टिपथमुञ्जति । यन् दृष्टिपथं प्राप्तं तन्मायेव स्तृत्वज्ञम् ॥'

<sup>+ &#</sup>x27;तदेव परितन्त्र' श्रायामि, संविध्तम् आठाष्त्रि, का०७ । पर ।

२—यद पण सांख्यसप्रति स्वाच्या-जयमग्राला के ६३ पृष्ट धर भी उद्भूष्टत है। बहां 'मायेब सु॰' की जगर्ह 'मायावस्तु' बाद है।

'शास्त्र भी कहता है—गुर्ख़ें [सत्त्व, रजस्, तमस्] का स्ट्रारूप दृष्टिगोचर नहीं होता, तथा जो रूप दृष्टिगोचर होता है, वह माया के समान नश्वर है। इस भाष्यपंक्ति की व्याख्या करते हुए श्रवतरिष्का में याचस्पति मिश्र लिखता है—

'अत्रैव पष्टितन्त्रशास्त्रस्थानुशिष्टिः'

इस लेख से यह समका जाता है, कि वाचस्पति मित्र का यह विचार है, कि भाष्य में निर्दिष्ट पद्य 'पष्टितन्त्र' का है। ब्रह्मसूत्र [२।१।२] के शांकर भाष्य की न्याख्या करते हुए, पुनः वाचस्पति मित्र ने लिखा हैं—

'श्रत एव योगशास्त्रं व्यत्पादयिताहस्य भगवान् वार्षगर्यः'

स्रीर यह लिखकर उपर्यु क 'गुर्णानां परमं रूप' इत्यादि पद्म को उद्भृत किया हुआ है। वाचरपति मिश्र के इन दोनों लेखों के समन्यय से यह रूपट प्रतीत होता है, कि वह 'पिटतन्त्र' को वापराव्य की रचना समकता है। बालराम' उदासीन ने भी इसी आधार पर, साठ पदार्थों का प्रतिवादन करने वाले सांख्यशास्त्र [पिटतन्त्र] का रचयिता वापराव्य को माना है।

इस प्रसंग में प्रो॰ हिरियन्ना का विचार, तथा उसका विवेचन---

परन्तु खध्यापक हिरियमा महोन्य ने इस प्रमाण को भी उक्त प्रसंग में खसाधन विराय है। उनका क्रामिप्राय यह है, कि ज्यासमाध्य में पाठ 'मायेव' है, क्रायांन् 'माया' पह के साथ 'इप' पद का प्रयोग किया गया है। परन्तु भामती में 'मायेव' पाठ है। यहां 'माया' पह के साथ 'एप' पद का प्रयोग किया गया है। इससे झात है, कि 'इव' घटित पाठ 'पष्टिवन्त्र' का और 'एव' घटित पाठ 'पष्टिवन्त्र' का और 'एव' घटित पाठ 'पार्य पाद का प्रयोग है। इससे झात है, कि कारण नहीं हुआ, प्रत्युत एक ध्याचर्य के हतों पर्दे का प्रयोग एक दूसरे के स्थान पर आन्ति के कारण नहीं हुआ, प्रत्युत एक ध्याचर्य के हतोंक को दूसरे आचार्य ने एक पद के परिवर्तन से अपने विचारों के अनुसार प्रस्तुत कर लिया है। इस-किए इस हतोंकों का उच्चित्रका एक व्यक्ति वहीं है। ऐसी खिडी में उक्त आकार पर ग्रापंगरण के परिवर्तन का रवियत नहीं कहा जासकता। ध्याचाफ हिरियन्ता महोदय ने और भी अधिक कहा है, कि वार्यगर्य परिणासवादी होता हुआ भी अध-परिणासवादी या, और ऐसा मानने पर ही सामती में उक्त रतोंक का उद्धत कियाजाना संगत हो सकताही।

श्रीपुत काष्यापक हिरियन्ता महोदय के इन विचारों के विषय में हमारा निवेदन है, कि जहांतक वार्षापण्य का विष्टतन्त्र के स्विवता न होने का सम्बन्ध है, इम उसमे सहमत हैं। परन्यु 'इव' और 'एव' पद के केवल पाठमेंद के आधार पर यह बात स्पष्ट नहीं हो पाती। यह ठीक है, कि 'इव' पद सारस्य के लिये श्रीर 'एव' निर्धारण के लिये प्रयुक्त होता है। परन्यु कार्यापक करते हुए मनवानु वार्यन्य के कहा है—।

२---योगदर्शन ३ 17३ की सत्ववैद्यारती श्याख्या की दिप्पची, और 19 वीं कारिका की सार्रपतत्वकीसुदी सं २२२ एफ की २ टिप्पची, बाज्ये निवायसागर मैं संस्थनस्य ।

३--- अर्नल याफ घोरिययटल रिसर्च, महास, Vol. ३, जून ११२६ A.D. एटडा००-११२

साहरय के लिये भी 'ण्व' पद का प्रयोग 'श्रसगत नहीं है। कोष' मे 'इब' और 'एब' पटो की समानार्थक कहा है। 'इब' की तरह 'एव' पद भी माम्य श्रधात् साहरय श्रध में प्रयुक्त किया जाता है। इसीलिये 'इच' के प्रयोग में उपमा के समान, 'ण्व' के प्रयोग में उपक बन जाता है, जी अवश्य साहरय मूलक कहा जाता है। ऐसी स्थिति में भामती का 'ण्व' घटित पाठ भी किसी श्रम्य ऐसे विशेष श्रम्य भे नहीं बतलाता, जो 'इब' घटित पाठ से प्रकट नहीं हो सकता।

अब भामती के 'एव' घटित पाठ की लेकर उक्त स्लोक का अर्थ उसप्रकार किया जा सकता ह- 'गुर्खों का परमरूप निष्टगोचर नहीं होता, जो दृष्टिगोचर होरहा है, वह माया ही हैं। यहा पर हश्य जगत को माया बताना, यही प्रकट करता है, कि यह जगत बिनाश शील है। किसी प्रमाए के आधारपर अभीतक यह अवगत नहीं होसका है, कि वार्पग्य दृश्यमान जगत् की मर्थेथा मिथ्या ख्रथवा काल्पनिक मानता था । भागतीकार ने भी जिस प्रसार के साथ इस रलोक की उद्देशत किया है. प्रंहा से भी वार्षगएय के इसप्रकार के विचारों की ध्वनि प्रतीत नहीं होती। फिर दृश्य जगत् का कारण, जो कि ट्रिंगोचर नहीं होता, और गुणों का परम रूप है, वह क्या है ? यह प्रकृति अर्थान प्रधान है, अथवा बढ़ा । हमने जहाँ तक वार्पगर्य के विचारों की समका है, गुणों का परमरूप वह प्रधान को ही कह सकता है, ब्रह्म को नहीं। कम से कम हमने आज तक फोई भी ऐसा लेख नहीं देखा। फिर बहा की, गुर्गों का रूप कहना भी सामञ्जस्यपूर्ण नहीं होगा। प्रश्न केवल इतना है, कि त्रयमान जगत का मूल उपादान, चेतन है अथवा अचेतन ? वार्षगण्य मूल उपादान को चेतन नहीं मानता, प्रत्युत अचेतन प्रधान को ही जगत् का मूल मानता है। उसके विचार से वही गुणों का परम रूप है। ऐसी स्थिति में अध्यापक हिरियन्ता महोदय ने वार्पराण्य को ब्रह्म परिणामवादी किस आधार पर माना है, हम कह नहीं सकते। इसलिए वार्पगस्य दृश्य जगत् की भी काल्पनिक नहीं मान सफता। उसने 'माया' पट का प्रयोग नश्वरता को ही प्रकट करने के लिये किया है। और इस प्रकार 'एव' 'इव' के पाठमेद में भी श्चर्थभेद अञ्च नहीं होता।

रें—'व या यमा तम्मेव साम्ये' अमर० १ । ४ । ६ ॥ '०थेवंथ 'इति पाठमाश्रित्य स्वातिमुख्नाम्यामन हव'

प्रदी गृहोत । हैसकोश में भी 'गृव' पद उपमा अर्थ में कहा है— वृर्वापन्ये परिभये इपर्योऽवधारयो' ।

व्याप्यासुधा १ । ४ । ६ ]

२—साख्यसप्ति की युत्तिदीषिका स्याख्या में यार्षणस्य श्रीत इसके अनुवानियों के अनेक मतों रा उल्लेख हैं। बहा से उद्देश निम्नक्षितित दालय प्रस्तुत विषय पर प्रसारा डाताते हैं— प्रभानप्रयुत्तिग्रत्यया परवेगाऽपरिग्रहमाणाऽऽदिसर्गे वन्ति। [पू० १०२। प० २५ २४ ]

प्रधानमञ्जीतम्भवया पुरवेबाऽपरिगृह्यमाणाऽऽदिक्षां वक्तते। [य० १०२। प० २४ २४] करवानी स्थमावातिषुति प्रधानात् स्वरूपा च स्वतः। [य० १००० १०० १४ १६] माधारको हि महान् प्रकृतिकात् [य० १४४। प० ३]

६—'वस्माद् स्वक्त्यपममो विनासः । सः सः विद्विष्यः — आसर्गमस्यान् तस्वानास्, किन्विकासा तरावस्थानादिः तरेपाम् । । [ युक्तिदीपिका १०६०। प० १६-१०]

. इसके श्रांतिरिक्त एक स्थल में इस श्लोक का ऐसा 'पोठ मिलता है, जहां न 'इव' है, श्रोर न 'एव'। वह पाठ सांख्यसप्ति की जयमंगला नामक टीका में दिया गया है। वहां —'तर्माय। तस्तु तुच्छकम् ' [पृ० ६३। ६१ वीं कारिका की श्रवतरिएका में] पाठ है। यहां 'इव' पर न होने पर भी उसके श्रार्थ के विना कार्य नहीं चलसकता।

इसीप्रकार समन्तमद्र विरचित 'अष्टसहस्री' नामक जैनधन्य की व्याख्या ' के २४४ वृष्ठ पर उक्त रुतोक को इस रूप में लिखा है—

्गुणाना' सुमहद्स्यं° न दृष्टिपथमृन्छति । यतुः दृष्टिपथमृन्तं तन्माय्र' सुतुःङ्गकम् '॥ यही टोफा में इसका स्याख्यान इसमकार है—

?—सत्वरजस्तमसां साल्योकानाम् । ?—प्रधानम् ३--युङधादिवम् । ४-इवशब्दोऽत्र शक्यान् लंकारे । ५--निस्थभावम् ।

इस ज्याख्या में खर्थ करने के लिये 'इव' राज्द का कोई उपयोग नहीं माना है। परन्तु किसीमी सांख्याचार्य ने हरय जगत् को सर्वया तुष्छ अयवा निस्वभाव स्वीकार नहीं किया,। नरवर या परिएामी अवस्य माना है। इसमकार 'इव' 'एव' के पाठमें अथवा इनके अपाठ में भी अर्थ एक ही करना होगा। ऐसी स्थिति में वाचरपतिमिश्र के दोनों स्थलों के लेखों का सामक्जस्य देखते हुन, यह परिएाम निकाला आसकता है, कि वाचरगय, अधितन्त्र का रचियता है।

च्यास का 'शास्त्रानुशासनम्' पद, और उसका अर्थ---

इस सम्बन्ध में एक विचार यह है, कि व्यासमाप्य और सत्त्ववैशारदी होनों के वक्त स्थल के लेखों को मिलाकर देखने से यह स्पष्ट होजाता है, कि यहां 'पिट्रतन्त्र' मन्य के नाम का उल्लेख नहीं है। और मामती के प्रसंग में केवल 'वार्षगध्य' का नाम है। तथा उसे 'योगशास्त्र का व्युत्पाद्यिता' बताया है। 'पिट्रतन्त्र' प्रन्य का नाम बहां भी निर्दिष्ट नहीं किया गया। इसलिये यहां एक बात बहुत ध्यान देने की है। खाचार्य ने अपने आध्य में 'तथा च शास्त्रानुशासनम्' लिखकर 'गुण्हानां परम रुपं' इत्यादि पद्यका अधवरण किया है। विद्वानोंका ध्यान हम उसके 'शास्त्र' पद की और आकृष्ट करना चाहते हैं।

यहां त्र्यास का श्रामित्राय किसी गृन्थ विशेष के निर्देश करने का नहीं प्रतीत होता। यहापि वह पद्य किमी गृन्य का ही होसकता है, परन्तु क्यास ने उस प्रन्य का निर्देश न करके सामान्य कर से 'शास्त्र' पट का प्रयोग कर दिया है, जिस शास्त्र पर वह मन्ध लिग ग्या होगा। इसीलिये वाचरपति मिश्रने इन पदों की व्याख्या करते हुए तस्त्रवैशारटी में 'शास्त्र' पट को उसी तरह रहने दिया है, और उसके पहिने उम शास्त्र ना नाम जोड़ दिया है। वहां पर वाचनपति का लेख इसप्रकार है—

'पष्टितन्त्रशास्त्रस्यानुशिष्टिः ।'

श्रर्थात् पष्टितन्त्र शास्त्र का यह अनुशामन= नथन है। उससे यह बात स्पष्ट होजाती हैं,

१--- प्रकलकृदेवकृत 'श्राप्तमीमांसालंकृति' नामक वृत्ति ।

कि वाचस्पति मिश्र. पष्टितन्त्र 'शास्त्र' की स्त्रीर निर्देश कर रहा है. 'पष्टितन्त्र' नामक गृन्थ विशेष की खोर नहीं। खभिप्राय यह है. कि न्यास के बहत पहले ही 'पष्टितन्त्र' पद एक शास्त्र विशेष दार्शनिक सिद्धान्तों की एक व्यवस्थित धारा = A particular school of systematic philosophical Doctrines ] के लिये साधारण ज्यवहार में श्राने लगा था। यदापि सबसे प्रथम 'पष्टितन्त्र' सांस्यसिद्धान्त का मलगन्थ था। सांख्य का त्रादि प्रवर्त्तक महर्षि कपिल उसका रचियता था। ऋतन्तर बहुत काल तक जो भी गन्ध उस विषय पर लिखे गये, उनके लिये भी 'पष्टितन्त्र' पदका ही न्यवहार होता रहा। आजभी संस्कृत साहित्य में यह परम्परा चली श्राती है. कि हम किसी भी श्राचार्यकी रचनाको. उस विषयके मूल ग्रन्थ श्रथवा मूललेखक के नाम पर ही प्राय: लिख देते हैं। सांख्य-यांग तो सर्वथा समान शास्त्र समन्ने जाते हैं। यदि जनमें परस्पर कहीं मांख्य के लिये योग, और योगके लिये सांख्य पदका न्यवहार होजाय. तो कुछ आरचर्य नहीं हैं । इसलिये वार्पगरयने जब इस पराको लिखा था, उससे बहुत पहिले ही पष्टितन्त्र की रचना होचकी थी. और वह निर्देशयक सिद्धान्तोंके लिये साधारण रूपसे भी व्यवहार में आने लगा था। वाचरपित मिश्रने इसीलिये वार्षगरयको भागती में 'योगशास्त्र' व्युत्पाद्यिता' लिखा है। अर्थात् योगशास्त्र का व्याख्यान करने वाला । चाहे वार्षगुरुयने पात्रक्रजल योगके सिद्धान्तों पर श्रपना प्रनथ लिला हो, अथवा कापिल सांट्यसिद्धान्तों पर, किसी भी स्थितिमें वह उस विषय के मुलप्रनथ 'पष्टितन्त्र' का लेखक नहीं होसकता। यह केवल उसके व्याख्यात्रन्थों का लेखक है। ऐसी स्थितिमें वासम्पति मिश्रके लेखों के जाधार पर जिन विदानोंने यह समका है, कि वार्यगरय मल 'पष्टितन्त्र'

<sup>1—</sup> व्यविष ध्यास का समय अभी अनिरिचत है । आयुत राजाकृष्णन् महोदय ने इसका समय ४०० लीस्ट [Indian Philosophy, II, 342] माना है। हमारे विचार से यह समय ठीक नहीं है। द्यारं का समय ईरवरकृष्ण से अवस्य पूर्व होना चाहिये। इसमें कोई सन्देद नहीं, कि एावण्यल योगास्त्रों का भाष्यकार ध्यास, महाभारत रूपियत ध्यास से सर्वथा भिन्न है और उससे पर्याप्त अधांनान भी। तथापि 'विष्ठितन्त्र' की रचना का काल महाभारत से भी बहुत प्राचीन है। उस समय तक इस नाम की उष्ट विशेष प्रम्थ-परता नहीं रह गई थी। 'सांस्य' नाम भी स्ववहार मे आता था। चैसे खेलक की अपनी अभित्रिय पर निर्भर था, कि वह उसी गास्त्र के खिल मे भी स्ववहार मे आता था। चैसे खेलक की अपनी अभित्रिय पर निर्भर था, कि वह उसी गास्त्र के खिल में भी 'वाहतन्त्र' नाम का प्रयोग करे, ध्यथा 'सांस्य' नाम का। विद्वानों ने महाअपत से पर्याप्त अभन्तत काल में भी 'वाहतन्त्र' वस अयोग इसी अभिप्राय ये किया है। इसी प्रकार पोगस्त्रों के भाष्यकार ध्यास में भी 'वाहतन्त्र' पद का प्रयोग इसी अभिप्राय ये किया है। इसी प्रकार पोगस्त्रों के भाष्यकार ध्यास मे भी 'वाहतन्त्र' वस प्रयोग इसी अभिप्राय ये किया, जिसका स्पष्टीकर्य वाचस्यति मिश्र में 'पष्टितन्त्र्य' खीनों नाम प्राचीन है। अप्याप्त परम्परा पी कहा जासकता है। वस्तुत 'पष्टितन्त्र्य' और 'सांख्य' दोनों नाम प्राचीन है। अप्याप्त सार्यमौतिक करनों और पुरुष के मेदस्तननापायों का प्रतिपादन करने के इसका 'सांख्य' आप है। इस दोनों पर्दो में से किया थे पद का प्रयोग किये जाने मे कोई असामन्त्रस्य नहीं समसन्ता चारिये। यह केवस सीक्षक की अपनी इच्छा पर निर्मर है।

नामक मन्थका रचियता था, वह संगत नहीं कहा जासकता ।

यायरपतिने पातञ्जल स्व [११२४] की तस्ववैदाारही में श्रीर वेदानत स्व [२।१११] की सामतीमें 'तन्त्र' अथवा 'पष्टितन्त्र' का रचिवा कपिल की स्वीकार किया है। उस जैना विद्वान् इतनी स्थूल श्रान्ति नहीं कर सकता था, कि उसी प्रत्यका रचिवा वार्षगण्यको भी लिखहे। वाच-रपतिक लेख्य की वात्विकता को सममना चाहिये। उसने व्यामभाष्य के 'गाल' पहना 'पष्टितन्त्र साल' विचरण लिखकर अपनी स्पष्टताको पूरा निभाषा है। उसका अभिप्राय पिर प्रत्यका नाम निर्देश करनेका होता, तो वह 'पष्टितन्त्रराक्षस्यानुशिष्टिः' के स्थानपर केवल 'पष्टितन्त्रर पात्रशिक्षिः' भी लिख सकता था, जिससे किसी प्रकारके सन्देहका अवकाशही न रहे। परन्तु 'पष्टितन्त्रर के साथ 'शाल' पद रखकर उनने वह स्वष्ट किया, कि उक्त सन्दर्भ, सूल 'पष्टितन्त्र' प्रत्यका नहीं, प्रत्युत तिद्वपयक शाल का है। और वह 'पष्टितन्त्र' के विषयों को लेकर की गई रचना, वार्षगण्यकी हो सकती के , जिसका शलोक भामती [२।११३] में उद्घयत किया गया है। यह एक विशेषध्यान देनेकी थात है, कि याचरपतिने वहां उक्त शलोकके साथ वार्षगण्य का ही नाम लिखा है, प्रत्यका नाम नहीं। और प्रत्यका नाम तत्ववैशारदी में भी नहीं है, इससे स्वष्ट होता है, कि वाचरपति निष्ठ, वार्षगण्यको मूल 'पष्टितन्त्र' प्रत्यका रचविवा नहीं सममता। वस्तुतः आधुनिक विद्वानोंने तत्ववैशारदीके 'शाल' पद प्रयोग की ओर ध्यान न देकर, एक भ्रान्तिमूलक धारणा को जन्म दे दिया, जिसमें वाचरपति मिश्रका किसी तरह स्वारस्य नहीं है।

वार्षगयम्, मूल् 'पष्टितन्त्र' का रचयिता इसलियेमी नहीं कहा जासकता, कि उससे अत्यन्त पूर्ववर्त्ती आचार्य पञ्चशिल्जने अपने एक सूत्र' में 'तन्त्र' अथवा 'पष्टितन्त्र' का प्रवक्ता कपिल को तिल्जा है, इससे सिद्ध होता है,कि वार्षगय्यसे यहुत पहलेही मूल् पष्टितन्त्रकी रचना होचकी थी।

योगस्त्रीं के व्यासमाप्य में 'गुखानां परमं रूप' इत्यादि पद्य को यद्यपि शासके नामसे तिस्ता गया है, और वाचरपति मिश्रने उसको 'पष्टिवन्त्रशास्त्र' का बताया है, 'पष्टिवन्त्र? मन्यका नहीं 'परन्तु इसीप्रकार का पद्य वाक्यपनीय (प्रथम काएड, श्लोक ८) में भी उद्धृत मिलता है। पद्य डै—

इद फैनो न कश्चिडा बुर्नुदो वा न कश्चन । मायैषा वन हुप्पारा विपश्चिदिति परवति॥
अन्यो मिण्मिनिन्दत् नमन गुलिरावयत्। तमसीयः अस्यमुन्वत् तमिनिह्नोऽस्यपूज्यत्॥
वाक्यपदीय का ज्याच्याकार वृपयदेव इन पर्योग्ने सम्बन्धमें लिखता है—
इद फेन इति । पष्टिन-प्रमन्द्रचार्य वायदस्यपूज्यदिति । दस्यमानस्य तुन्बतामाह । फेनइति
नस्तु सञ्चात्रमार्थं कश्चित् ॥ परमार्थनो निप्यं नदि नाग्नोस्थाह ।
व्याख्याकार का लेख इस बातको स्पष्ट रूपसे कह गहा है, कि ये पद्य पष्टिक्षन्य
के हैं। इसारी यह धारखा होती है, कि इनमें अध्यम खोक वापग्यय का होसकता है। दोनो

<sup>&#</sup>x27;आदिविद्यानिर्माण्यिकमधिकाय कारुवाद् भगवान परमर्पिरामुखे विज्ञायमानाय तस्त्र प्रोदाच !' दस सूत्र का प्रयंग, पर्व भी अनेक मार आपुणा है।

( 'इह' फेन' इत्यादि तथा 'गुर्णानों परमं रूपं' इत्यादि ) रलीकों की समानताके आधारपर यदि इस विचार को ठीक मान लिया जाय तो इससे यह परिणाम निकल आता है, कि वार्षगण्यका मन्य भी 'पष्टितन्त्र' नामसे प्रसिद्ध था। ऐसा मानने पर भी हमारे इस निश्चय में कोई वाघा नहीं आती, कि , मूल 'पष्टितन्त्र' के मौलिक सिद्धान्तों को आधार बनाकर वार्पगर्य ने अपने मन्य की रचना की थी। ' इसीलिये उसके मन्य भी इसी नामसे व्यवद्धत होते रहे। वार्षगण्य सांस्य सम्प्रदाय का एक मुख्य आचार्य है। इसने कई मौलिक सास्यसिद्धान्तों के सम्बन्ध में अपना विचारमेद भी प्रदर्शित किया है। इसने वह मतोंका हमने सप्तम प्रकरणमं उन्लेख किया है। इसमकार मृल पष्टितन्त्र का रचिवता कपिल ही माना जासकता है।

एक बात और यहां ध्यान देने योग्य हैं। वाक्यपदीय में उद्भुत इन श्लोकों में से दूसरा श्लोक, तैक्तिये आर्ष्यक [१।११।४] में उपलब्ध होता है। परन्तु वृषमदेव के कथनानुसार यह श्लोक पष्टितन्त्र प्रम्थका होना चाहिये। यह कल्पना नहीं की जासकती, कि यह श्लोक
वैक्तिय आर्ष्यक में वार्षनाथ्य के पष्टितन्त्र प्रम्थ से लिया गया होगा। भारतीय परम्परा इस बात
के लिये एक साधन कही जासकती हैं, कि तैंक्तिय आर्ष्यक, वार्षनाथ्यके काल से अवस्य प्राचीन
माना जाना चाहिये। ऐसी स्थितिमें यही कहना अधिक युक्त होगा, कि वार्षनाथ्यने इस श्लोक की
किसी अन्य स्थल से लेकर अपने प्रम्थमें स्वीकार कर लिया है। यह भी संभव हैं, कि लोकोक्ति के
रूपमें यह श्लोक बहुत पुराने समय से इसी तरह चला आरहा हो। आव्यपकतानुसार मन्यकारोंने
अपने २ मन्योंमें इसको श्यान दिया। परन्तु प्रतीत होता है, ज्याख्याकार द्वपनदेवने इन खोकोंको
वार्षनाथ्यके प्रभ्यसे ही लिया। इसीतरह के एक और सन्दर्भ का हमने इसी प्रकरण में आर्ग
निर्देश किया हैं, जिसको बाचस्पति ने ४७ वीं कारिका की सांख्यतस्वकीमुदी ज्याख्यामें वार्षनाय्य
के नामसे उद्भुत किया हैं, जो 'तत्त्वसमास' का १२ वां सृत्र हैं।

जिस पष्टितन्त्र के खाधार पर ईरवरकृष्ण ने सांख्यकारिका की रचना की है, उस का रचिता वार्षगण्य इसलिए भी नहीं हो सकता, क्योंकि वह सांख्य के एक अवान्तर सम्प्रदाय का मुख्य आचार्य हैं। विन्ध्यवासी भी उसी सम्प्रदाय का एक आचार्य हुआ है। सांख्य के कई सिद्धान्तों के सम्बन्ध में बार्षगण्य और विन्ध्यवासी का एक ही मत है। परन्तु उन्हीं सिद्धान्तों के सम्बन्ध में ईरवरकृष्ण के साथ उनका विरोध है। इसलिए ईरवरकृष्ण की कारिकाओं का आधार अन्य, वार्षगण्य की रचना नहीं कहा जा सकता। इन मतभेदों का उल्लेख इसने इसी अन्य के सप्तम प्रकरण में किया है।

मृल श्राचार्य श्रथवा मृल शास्त्र के नाम पर, श्रन्य रचना का उन्लेख-

हम यहां कुछ ऐसे प्रमाण दे देना चाहते हैं, जिनसे पाठकों को यह निरचय है। बायगा, कि अन्य आचार्यों की रचनाओं को भी उस विषय के मूल अन्य या मूले सेसक के नाम पर उद्देश्व किया जाता रहा है।

(१)-मृहत्संहिता के व्याख्याकार भट्टोत्पल ने वर्षमी व्याख्या में ईरवरकृष्ण की

२२ से ३० तक की नो कारिकाओं को प्रारम्भ में ही 'तथा'चं किपलाचार्यः' कहकर छद्भृत किया है। यह एक निश्चित वात है, कि इन कारिकाओं को ईश्वरकृष्ण ने वताया है, किपला चार्य ने नहीं। परन्तु इस विचार से कि उन कारिकाओं में सांस्थ के सिद्धान्तों का निरूपण किया गया है, सांख्य के मल लेखक कपिलाचार्य के नाम से ही उनका उद्धरण कर दिया है।

(२)--सांख्यकारिका की जयमंगला नामक ध्याच्या मे २३वीं कारिका की व्याख्या फरते हुए व्याख्याकार ने लिखा है--

> 'ययोक्तं सार्व्ययवचने - ऋहिसासत्यास्तेयमञ्जूचर्पादिवहा यमा. । शीचमन्तोपतपः स्वाध्यापे-भरप्रक्रियानानि' इति निवयाः ।

यम और नियमों का निर्देश करने वाले ये होनों मूल, पात'वल योगदरीन [२१२०,२२] के है। परन्तु इनको जयमंगला के रचयिता ने 'सांख्यप्रवचन' के नाम पर उद्धृत किया है। जिसका आधार सांख्ययोग की समानशास्त्रता अथवा सांख्य की मौलिकता होसकता है। योगका 'सांख्य-प्रवचन' यह अपर नाम सांस्य की समानतन्त्रता के आधार पर निर्ह्णय किया गया प्रतित होता है।

(३)—मनुस्टृति की मेघातिथिकृत व्याख्या में कौठलीय व्यर्थशास्त्र के छुछ वयत,
समानतस्त्र " कहकर ही उद्यूव कर दिये गये हैं। इन दोनों मन्यों की समानतन्त्रता का व्यापर यही
कहा जासकता है, कि कौटलीय व्यर्थशास्त्र राजनीति का मन्य है, और मनुस्तृति के जिस व्यप्याय
[सन्तम] में व्यर्थशास्त्र के यचन उद्यूव हैं, उसमें भी राजनीति का वर्षन हैं। इतनी समानता पर
ही मेघातिथि, कैटलीय व्यर्थशास्त्र को मनुस्तृति का समानतन्त्र समकता है। परन्तु सांख्य-योग
तो इतने व्यपिक समान हैं, कि यदि उन्हें एक ही कह दिया जाय, तो छुछ ब्रनुचित न होगा।
ऐसी थिति में वार्पगण्य के योगविषयक मन्या के सन्दर्भ को 'विटितन्त्र' के नाम पर कह देना
वार्यश्विक तिये क्रसम जस नहीं कहा जा सकता।

(४)—'सन्मित तर्क' नामक जैन गूंध में एक उद्धरण हैं। तथा तत्रभगवता पतत्र्वलिगाऽप कम् भोगान्यासमतुवर्षन्ते र समाः कौशलानि चेन्द्रियाणाम्

१---वोत का इपरनास 'सांस्थ्यप्रवचन' भी है। देखें-सर्वदरीनसंग्रह का मांस्थ्रप्रकरण ॥ उदयनकृत म्यायकुसुमा-ज्ञाति का 'ग्रातुशिप्यते च सांस्थ्यप्रवचने इंग्वरप्रियानस्य [११५७]-यह लेख भी वातप्तल बोस के 'इंग्वरप्रियाधानाद्वार [११२३] इस सुश्च का स्मरण क्याना है।

२—मनुस्मृति ११११ पर मेथांतिथि क्षिपता है—
"समानवन्त्रेयोवसम्- है यते पत्रयां मत्या राजा विष्ठेद मित्रहे । श्रिन्नपंधावनार्य वृ न शुप्लेवामविप्रहः ॥
इसकी तुवता कीनिए कौटलीय व्यर्थशस्त्र, व्यथि ३० व० ४, सूत्र ६७ ॥ [ यह सुप्रतेषया इसी मन्यकार
के द्वारा अनुवादित वधा लाहीर से १६२६ इसवी में प्रकारित 'कीटलीयमर्थशास्त्र' के अनुसार दी गई है ] ।
और देसें—अनुस्मृति, मेथाविधि प्याच्या, ७० व, रलीक २०४ ॥ की तुलवा करें, कौट० व्यर्थशस्त्र,
मधिवद, प्रप्या २, सूत्र ७ ॥ ,
३—भोताद्व [ २११४ ) ब्लासकार्य में 'ब्राविवर्यन्ते' यह है ।

इति। [ प्र० १५३। पं० १८ ]

सन्मतितर्के व्यारया के रचियता त्राचार्य त्रमयदेव मृरि ने पन जिल के नार्म पर जिन वाक्यों को उद्घृत किया है, वे पतं जिल के गृन्थ मे उपलब्ध नहीं हैं। प्रत्युत पात जल योगसूत्र [२।१४] के व्यासकृत भाष्य मे ठीक उसी त्रानुपूर्वी के साथ उपलब्ध होते हैं। इससे स्पष्ट है, कि व्यास के वाक्यों को, उस दर्शन के मृत त्राचार्य पतं जिल के नाम पर उद्धृत कर दिया गया है।

(४)---प्रतयोगरे मृत्कृत 'धर्म सम्रह्णो बृत्ति' नामक जैन गृत्य के १०७ पृष्ठ पर एक खदरण इसप्रकार जिल्लाखित है।

यदाह पाणिनिः--'द्विचचनं बहवचनेन' इति ।

यह उक्ति पाणिनीय ज्याकरण में कहीं नहीं है। केवल 'श्रस्तद्' पद के द्विवसन की जगह बहुवचन का प्रयोग किवेजाने का नियम [११२।४६में ] उपलब्ध होता है। उस सुत्र की रचना है—'श्रस्तदो ह्रवोरच'। परन्तु भलवगिरि स्ट्रिं ने जिस प्राकृत नियम का संस्कृत रूपान्तर करके पा िन के नाम से उल्लेप किया है, वह पद्यमय सूत्र 'लिलतविस्तरा चैत्यवच्दनवृत्ति' नामक जैन मन्य के १२ प्रमु पर 'उनक्चर' कहकर उद्युत हुआ र इसप्रकार उपलब्ध होता है—

बहुवयणेण दुवयण छट्ठिविमत्तीए मराणह च उत्थी। जह हत्था तह पाया नमी ऽ स्थ देवाहिदेवाण॥

इस आर्था के प्रथम चरण को ही संस्कृतरूपान्तर करके मलयगिरि सूरि ने पाणिनि के नाम से उद्भुत कर दिया है। इसका कारण यही है, कि पाणिनि चर्चमान ज्याकरण का उपज है। इसिलों क्रम्य आचार्य के कहे हुए भी ज्याकरण सम्बन्धी किसी निवम को पाणिनि के नाम पर उद्भुत कर दिया गया है। इस उपर्यु क्त सूत्र का पदिपर्यय के साथ 'आवश्यकसूत्र हारिभद्रप्टिंग युत' नामक जैन प्रन्थ के ११ प्रप्र पर भी 'दुन्वयणे बहुवयण' इसप्रकार निर्देश उपलब्ध होता हैं।

(६)—हरिभद्रस्रिकृत पड्वर्शनसमुख्यय की, ग्रुखरत्नस्रिकृत क्याख्या के

सांख्यमत प्रकरण में एक लेख इसप्रकार है-

"श्राह च पतन्त्रलिः—'शुद्धोऽपि पुरुषः प्रत्ययं बौद्धमनुषस्यति, तमनुषस्यन्तदारमापि तदा-

स्मक इव प्रतिभासते, इति ।',

इस खानुपूर्वी का लेख पत्रज्ञालि के अन्थ में कही उपलब्ध नहीं है। पत्रज्ञालि के योग सूत्र—'द्रष्टा हरिमात्रः शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपरयः, [२।२०] पर व्याममाप्य में यह सन्दर्भ, इसी खानुपूर्वी के साथ उपलब्ध होता है। व्यासमाप्य का पाठ इसप्रकार है—

'शुद्धीऽप्यसी प्रत्ययानुपश्यः-प्यतः प्रत्यय बीद्धमनुपश्यति, नमनुपश्यन्नतदात्मापि तदात्मक

इव त्रत्यवभासते ।

संस्मात तक नासक जैन प्रत्य की अधयटेच स्विकृत व्यास्था के २७२ एक को म संव्यागन टिप्पणी के " प्रापार पर।

<sup>-</sup>एशियाटिक सोलायटी बंगाल, कलकत्ता का १६०५ ईसर्वी सन का सस्करण, प्रथ्य १०४ ॥

इन पाँठों की तुलना से यह रपष्ट होजावा है, कि गुरूरल सुरि ने भाष्यकार ज्यास के ही मन्दर्भ को अपने अन्य में उद्भुत किया है, श्रीर उसकी ज्यास के नाम पर न लिखंकर, उस हरीन के मल श्राचार्य पतञ्जलि के नाम पर लिखा है।

चाचस्पति के वार्पगृष्य सम्बन्धी लेख को भी हम इसी रीति पर समक्त सकते हैं। वार्प-गएय ने सांख्य-योग शास्त्र पर किसी प्रन्थ का निर्माण किया होगा। क्योंकि योग और सांख्य समानशास्त्र हैं, इसलिय वाचरपति ने, मूल प्रन्थ 'पष्टितन्त्र' के नाम पर ही उस शास्त्र का निर्देश करिंद्या, जिस शास्त्र-विषय पर चार्पगच्य ने अपना अन्य लिखा था। खाज भी हम गीतर के न्यायसूत्रों पर अथवा पाणिनि के न्याकरणसूत्रों पर लिखे प्रन्थों को गौतमीय न्यायशान्त्र या पाणिनीय व्याकरणशास्त्र के नाम से कहसकते हैं।

े वार्षगएय के सम्बन्ध श्रास्य विचार—

बार्पगरय के सम्बन्ध में जो नई सामग्री उपलब्ध हुई है, उससे यह सन्देह होता है, कि क्या यह कोई प्रथक आचार्य था ? या पद्धशिख का ही दूसरा नाम बार्पगएय या ? संभव हैं, <sup>एक</sup> ही अ्यक्ति के ये दोनों नाम हों। सांस्कारिक नाम पद्धशिख हो और वार्षगण्य गोन्ननाम ही। इनकी एकता वतलाने वाले प्रमाणों का हम यहा संकलन करते हैं।

(१)-योगसूत्र [३,१३] पर माप्य करते हुए श्राचार्य व्यास ने लिखा है-'वस्तक्क - रूपातिशया यून्यतिशयास्य परस्परेश विकथ्यन्ते सामान्यानि त्यतिशयैः विह प्रयक्ति ।

इस पर व्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र लिखता हैं---'ब्राव्रें व पद्धशिखाचार्यसम्मतिसाह—उक्तव्ध इति ।'

इस लेख से स्पष्ट प्रमाणित होजाता है, कि व्यासमाप्य में उद्धृत सूत्र, याचस्पति मिश्र कं विचार से आचार्य पद्धशिख का है। परन्तु सांस्यमन्तित की १३वीं कारिका की युक्तिदीपिका नामक स्थाख्या में स्थाख्याकार ने जिखा है-

'तथा च भगवान वार्पगरय पठेति—सपातिशया वृत्यितशयास्च विकायन्ते सामान्या<sup>नि</sup> स्वतिश्यैः सह वर्तन्ने ।

युक्तिहीपिकाकार के इस लेख से स्पष्ट हैं, कि वह उक्त सूत्र को भगवान् वार्पगएय की रचना सममता है। यदापि इन टोनों स्थलों पर उद्घृत स्त्रपाठ में थोड़ा सा अन्तर है। युर्लि दीपिका में सूत्र का 'परस्परेण' पद नहीं हैं। और 'प्रवर्त्तने' क्रियापद के स्थान पर केवल 'वर्त्तनें' , पद हैं। परन्तु उनना साधारण सा पाठमेद, सूत्ररचिंयताओं के भेद का प्रवल प्रमाण नहीं कहा औ मकता। क्योंकि सूत्र की शेप आनुपूर्वी में किसी तरह का अन्तर नहीं है। नागोजी भट्टने योग सुत्रवृत्ति में .युक्तिदीपिकाकार के अनुसार ही पाठ विया है, और इस सूत्र को पद्धशिख की बताया है। वहाँ पाठ इसप्रकार है— 'तहकं पञ्चिसावार्यें।—रूपातिरावा वृत्यितशयास्य विरुधन्ते सामान्यानि व्यतिशयेः सर्थ

प्रवत्ते ने इति ।

केवल श्रन्तिम क्रियापट का पाठ व्यासभाष्य के पाठ से मिलना है। इस्तिये दोनों स्थलों पर एक ही सुत्र की उद्धृत मानने में कोई वाधा नहीं रह जाती।

यदापि यह सन्देह किया जासकता है, कि वार्गगरयन अपने प्रस्थ में पर्खारात सूत्र का उद्धरण किया हो, और वहां से युक्तिदीपिकाकार ने लेकर वार्गगरय के नाम पर ही यहां उल्लिखित करिदया हो। वार्गगरय सूत्र का प्रखारात के द्वारा उद्धुत किया जाना तो माना नहीं जा सकता। क्योंकि उनको मिन्न आवार्य मानने पर पञ्चशिरा को अवश्य ही वार्गगरय से प्रचीन माना जायेगा। पंचशिरा, कपिल का साझात प्रशिष्य था। परन्तु इसवात का भी हमारे पास कोई प्रमाण नहीं, कि वार्पगरय ने पंचशिरा के गृन्थ से अपने गृन्थ में इस सूत्र का उद्धरण विया होगा। क्योंकि युक्तिशिका कार जैसे विद्वान के सम्बन्ध में इतनी क्षकान मूलक वात का होना समक में नहीं आता, कि उमने वार्पगरय के गृन्थ में उत्धृत वाक्य ने वार्गगरय के गृन्थ में उत्पृत वाक्य ने वार्गगरय के मान से यहां लिख विया होगा।

(२) संभव है, ये दोनों नाम एक ही न्यक्ति के हों, इसके लिये हम एक उपोहलक प्रमाश स्त्रीर देते हैं। योगवरांन समाधिपाद के चौथे सूत्र का भाष्य करते हुए स्त्राचार्य न्यास ने जिल्ला हैं—

> तथा च स्त्रम्—'एकमेष दर्शनं स्थातिरंव दर्शनम्' इति । इसको न्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र तस्ययेशारदी में क्लितता है— एतच्य मतास्तरेअपि तिद्धनिस्याह—तथा च इति । पञ्चशिरताचार्यस्य सूत्रम्—'एकमेर दर्शनं स्थातिरंव दर्शनम्' इति ।

वाचरपति मिश्र के इस लेख से स्पष्ट होजाता है, कि वह इस सूत्र को पश्चिरित की रचना मानता है। इसी सूत्र को जुक्तिदीपिका व्याख्या मे ४ वीं कारिका की व्याख्या करते हुए. ४१ वें पूछ्ट की २४, २६ पक्तियों में दीपिकाकार ने इंसप्रकार लिखा है—

तेन यच्छास्त्रम् --'एकमैन दर्शनं स्थातिरेन दर्शनम्' इति तद्धीयते ।

युक्तिदीपिकाकार ने यहाँ इस सूत्र को 'शास्त्रम्' कह कर उद्धूत किया है। 'शास्त्रम्' कह कर और भी अनेक उद्धूत (क्वार्य) युक्तिदीपिकाकार ने अपनी ज्याल्या में दिये हैं। इन दोनों स्थलों के उद्धरणों की परस्पर संगति से यह परिणाम निकलता है, कि सभव है, जितने उद्धरण 'शास्त्र' के नाम से युक्तिदीपिका में उद्धूत किये गये हैं, वे सब पश्चशिष्य के हों।

यहां पर पुन इस अपने पाठकों का ध्यान योगवर्शन व्यासभाष्य के 'गुर्खानां परम रूप' उद्धरण की ओर आकृष्ट करना चाहते हैं, वहां आचार्य व्यास ने इस उद्धरण की 'शास्त्र' के नाम से ही उद्भुत किया है। वहां का पाठ हैं—तथा च शास्त्रानुशासनम्'।' उद्धरणों के

१---मेगदरीन, व्याप्त वाष्त्र ४ । १३ में चायस्त्रति ने 'शास्त्र' पद मे पृष्टितन्त्रशास्त्र सिया है । इस् कार्या

श्रवतरण की इस समानता के श्रावार पर हम इस परिणान तक पहुँचते हैं, कि इन दोनों स्थलों पर 'शास्त्र' पर का तात्पर्य एक ही होना चाहिये। इससे 'गुणानां परमं रूपं' यह उद्घरण भी पक्षशिख की रचना कहा जासकेगा।

- (३.) 'एतेन योगः प्रत्युक्तः' [ ब्रह्मसूत्र २.। १।३] सूत्र के शांकर माध्य की भामती में इसी 'गुणानां परमं रूपे' उद्धरण को वार्षगरय के नाम से उद्धृत किया गया है। उपर्युक्त लेखों के साथ संगत होकर वाचस्पति निश्र का यह लेख भी हमें, पद्धशिख श्रीर वार्षगरय के एक होने की खोर श्राज्य करता है। इस सब लेखका सार निम्नलिखित तीन युक्तियों में झांजाता है--
  - (क) एकही सन्दर्भ, पञ्चशिख और वार्षगएय दोनों के नाम से उद्धृत है।
  - (ख) एक ही उद्धरण, पञ्चाशिख और शास्त्र के नाम से उद्भुत है।
  - (ग) एक ही उद्धरण, शास्त्र और वार्षगण्य के नाम से उद्धत है।

इस सनका स्वट परिखान यह निकल स्नावा है, कि पद्मशिक्ष, वार्यगण्य, स्नीर शास्त्र इन तीनों पदों का प्रयोग, एक ही व्यक्ति या उसकी रचना के लिये किया गया है। इनमें से पद्मशिक्ष स्नोर वार्यगण्य नाम उस व्यक्ति के हैं, स्नीर उसके बनाये प्रथ्य के लिये 'शास्त्र' पद का प्रयोग किया गया है। सांस्थाचार्यों की नामसूची में एक स्थल पर पद्मशिस्त स्नीर वार्यगण्य का प्रथम उस्तेस भी पाया जाता है। पर वर्ग का पाठ खरिडत स्नीर सन्दिग्ध हैं। स्वथम प्रथम नामोदनेस का कारण स्नम प्रमाद स्नादि भी हो सकता है।

यदापि निरिचत रूप से अभी हम इस बात को नहीं कह सकते, कि पक्षशित और वार्यगटन ये दोनों नात एक ही द्वाक्त के हैं। किर भी हमारे सामने ये हो। विकल्प अवस्य उपस्थित होते हैं—

(श्र)—पातो उन्धुक्त आवारी पर पश्चितिल और वार्यगरय, होनी नाम एक व्यक्ति के माने जाँग।

(इ)—श्रथवा वाचरपति मिश्र और युक्तिवृशिषकाकार, वोनों में से किसी एक के केख को श्रद्धानमूलक तथा श्रसंगत माना जाय।

इस सम्बन्ध में हमारे। धारणा यह है, कि पञ्चशिक और वार्षगण्य होनों श्राचार्य सर्वया भिन्न हैं। पञ्चशिक अक्ष्यन्त प्राचिन आचार्य है, और वार्षगण्य उममे पर्याप्त पश्चाहर्ता खाचार्य ≀वार्षगण्य का समय, महाभारत युद्ध और पाणिनि के मध्य में स्थिर किया जासकता है, तथा पञ्चशिक, महाभारत से भी पूर्ववर्ती जाचार्य हैं।

युक्तितः पिका में प्रदर्शित, सांरपाचार्यों की नाम सूची में पञ्चशिक्ष और वार्षगण्य का पृथक् उत्सेख, प्रान्तिमूलक नहीं, प्रत्युत उनके मेद का निश्चायक है। उस प्रसंग में जो पाठ

खिएडत नहीं, उसमें कोई सन्देह क्यों किया जाय ? इसके श्रतिरिक्त संख्या एक में जो श्रापांत्त कीगई है, कि एक ही सूत्र की, युक्तिदीपिकाकार ने वार्षगएय का श्रीर पाचरपति ने पश्चरित्र का बताया है। इन परस्पर विरुद्ध लेखों का समाधान यह किया जासकता है।

यह सूत्र मुख्यतः पश्चशिस की रचना है। वार्षगरय ने अपने अन्य में उस सूत्र के अपना लिया। अर्थात अपनी रचना में उसी क्या से स्वीकार कर लिया। यह नहीं, कि उसको उद्भुत किया। अनन्तर युक्तिदीपिकाकार ने वार्षगरय के प्रन्थ से अपने प्रन्थ में उद्भुत किया। होनों स्थलों में पठित इस स्व का थोड़ा सा पाठमेद, इस विचार का समर्थक कहा जा सकता है, कि परूषित की रचना को कुत्र अन्तरके साथ वार्षगरय ने अपने प्रन्थ में श्लोकार करितया। परन्तु ज्वासभाष्य में उद्भुत परूषिया की वास्तिविक रचना को, परम्पराज्ञान के अनुसार वासस्यित ने उसी के नाम पर निर्देष्ट किया। ज्वासभाष्य अवश्य वार्षगर्य से पीछे की रचना है। एक वाक्य' पर स्वयं भाष्यकार ने वार्षगर्य का नाम दिया है। योगसूत्र [ शाश्व] में उद्भुत वाक्य को यदि भाष्यकार, वार्षगर्य की रचना समक्ता, तो यह उसका नाम देसकता था। एक ही वाक्य पर उसका नाम दिये जाने से यह परिणाम निष्मक है, कि अन्य उद्धुत, वार्षगर्य की रचना नही है परस्त अन्य परिणाम कि है। उस सूत्र के 'परस्परेख' यद और किया के साथ प्रयुक्त अन्य किसी आचार्य की है। उस सूत्र के 'परस्परेख' यद और किया के साथ प्रयुक्त अन्य किसी आचार्य की है। उस सूत्र के 'परस्परेख' यद और किया के साथ प्रयुक्त भार्य की उपेता करके वार्षगर्य में प्राचित्र के सूत्र को अपने प्रन्थ में स्थीकार कियां, उसीकी युक्तिशिपकाकार ने उद्भुत किया। इसितये वह वार्षगर्य के नाम पर उद्भुत होना सर्वया संगत था। यदि एक ही प्रत्यात यह वह वहना साम पर उद्भुत होना सर्वया संगत था। यदि एक ही प्रत्यात पर वह भूत होना सर्वया संगत था। यदि एक ही प्रत्यात पर वह भूत होना सर्वया संगत था। यदि एक ही प्रत्यात स्वत्यार सन्वेहजनक होता।

संख्या रोमें जो जापांत्त उपस्थित कीगई है, उसका समापान स्पष्ट ही है । याजस्पति ने उस सूत्र को प्रवाहास का बताया है। युक्तिशीपकाकार उसे 'शास्त्र' के नाम से उद्धृत फरता है। इसका स्पष्ट कार्य यह हैं. कि उसने प्रवाहित के मन्य को 'शास्त्र' पर से स्मरण किया है।

हुधी आधार पर संख्या तीन की आपित भी कुळ महत्त्व नहीं रखती, जिसप्रकार एक स्थल पर पश्चिराख के मन्य को 'शास्त्र' पह से स्मरण किया गया है, उसीप्रकार दूसरे स्थल पर धार्पगर्य के प्रन्थ को भी 'शास्त्र' पद से स्मरण किया जासकता है। सांस्य-प्रन्थ में पश्चिराख की रचना को 'शास्त्र' कीर योग-प्रन्थ में धार्पगर्य की रचना को 'शास्त्र' लिखा गया है। इतप्रकार थोगस्त्र [शाश्च पर] ज्याद भाष्य का वार्षगर्य के प्रन्थक लिखे 'शास्त्र' विका गया है। इतप्रकार थोगस्त्र [शाश्च पर] ज्याद भाष्य का मधीन इस धात की स्प्र्य ही कि 'पिष्टन्त्र' किया भागते प्रमुख के द्वारा रचि उत्तर उत्तर व्याद मन्यों के प्रमुख सम्म से प्रयवह किया जाता रहा है। क्योंकि प्रथम 'पिष्टन्त्र' एक प्रन्थ का नाम होते हुए भी, अनन्यर काल में यह सार्र्यशास्त्रात्र के लिये भी प्रयुक्त होने लता था। इसलिये युक्तिक्रिपकार और वाचस्पति मिश्र के केखों में परस्पर कोई विरोध नहीं कहा जा सकता। ये सर्याया सेत्र क्यों स्वर्या स्मर्थ होने लता था।

१-योगदर्शन [३११३] ब्यासमाध्य में १

वार्पगरम के नाम पर हो बद्धरण और भी उन्हान्य होते हैं । योगदर्शन व्यासभाष्य

[३।४३ ] में पाठ है— (क)—"श्वन उपतम्—'मृर्निव्यवधिवातिमेदामावान्नास्ति मृलपृथ्वस्तर्मः इति वार्षगण्यः । सांख्यतराक्रीम्दी, वाचराति मिश्रकत् । कारिका ४७ पर--

(स)—"त्रत एव-'पम्चपर्वा त्रविद्या' इत्ताह भगवान वार्पगएयः।"

इन में से पहिले उद्धरण के सन्बन्ध में यह विचारणीय है, कि सूत्र से पहले उल्लिखित 'क्रात उक्तम्' पद, श्रीर सूत्र के श्रन्त में कहे हुए 'इति वार्पगरयः' पट, परस्पर श्रमंबद्ध प्रतीत होते हैं। यदि यह मान लिया जाय, कि 'झत उत्तम्' पड़ ज्यास के ही लिसे हुए हैं, तो ख्रादि और अन्त के पदों के असंबद्ध होने में कोई सन्वेह नहीं रह जाता। उस स्थिति में इन पदों का अन्वय इसमकार (कया जासकेगा—'अतः वार्षगच्यः इति उत्तम्'। याक्य की यह रचना सर्वया उन्मत्त प्रकाप के समान है। 'उक्तम्' के साथ 'वार्पगरयः' पद प्रथमान्त नहीं होसकृता। 'तथोरेव कृत्यक्तव्वतर्थाः [ पाणिनीयाष्टक, ३।४।७०] इस पारिणीनेनियम के श्रवमार 'क्त' प्रत्यय, भाव और कर्म अर्थ में ही होता है, कत्ती में नहीं। अतः प्रत्यय के द्वारा कत्ती के अनुकत होने से 'कर्रकरणयोरम्भिया' [ शश्र ] इस पाणिनीय सूत्र के अनुमार 'बार्रगण्य' पर के साथ यहां हतीया विमन्ति होनी चाहिये। अर्थाम् 'बार्पगल्यः' के स्थान पर 'वार्पगल्येन' यह हतीयान्त प्रयोगं संगत हो सकता है। ऐसी स्थिति में इसके अतिरिक्त हमारे सामने और कोई मार्ग नहीं रह जाता, कि हम 'इति वार्पगण्धः' के ऋतिरिक्त शेप सम्पूर्ण पाठ की व्यास के द्वारा उद्भृत किया हुत्र। सममें । इसका अभिप्राय यह होता है, कि ज्याम ने वार्षगण्य के प्रन्थ में "श्रत उक्तम्-मृति-्र व्यवधिजातिभेदाभाषान्नास्ति मृलपृथक्त्वम्" यह पाठ देखा और उसे वहां से उसी तरह उद्धृत करके, अन्त में 'इति वार्षगस्यः' ये पद लिख हिये। इसका परिखाम यह निकलता है, कि उक्त मृत्र वार्षगण्य की अपनी रचना नहीं है प्रत्युत उसने अपने प्रन्थ में कहीं से उद्भृत किया, और व्यास ने वार्पगरय के प्रन्थ से, उस उद्धरण के रूप में ही अपने प्रन्थ में उद्घृत कर, अन्त में अपात प्रमाणिक विश्व । संभव है, ज्यास को यह निश्चय न होसका हो, कि यह मृत्र बंस्तुतः 'इति वार्षगय्यः' कोड़ दिया । संभव है, ज्यास को यह निश्चय न होसका हो, कि यह मृत्र बंस्तुतः किस प्रन्थ का है, इसलिये उसने ऐसा किया हो।

एक और भी कल्पना की जा सकती हैं। संभव है, ब्यास ने अन्त में 'वार्पगरयः' पद न लिया हो, 'इति' तक ही उसने अपने वाक्य को समाप्त कर विया हो। अनन्तर फिसी प्रतिलिपि कैत्यक अथवा अध्येता ने पूर्वापर पत्रयोजना का विचारन करके, कर्णपरम्परा के आधार पर इसकी बापेगएय की रचना जान इसके साथ 'बापेगएय:' पट जोड़ दिया हो। प्रतिलिपि लेखक, पायः ऋधिक विद्वान भी नहीं होते रहे हैं। इस तरह वह पर, मृलपाठके साथ जुड़ गया, श्रीर श्राज तक उसी अबस्था में चला आरहा है। किसी ने इस की युक्तता अयुक्तता पर प्यान नहीं दिया। यह कल्पना आपाततः श्रवश्य रमाणीय प्रतीत होती है, परन्तु पाठ के सन्बन्ध में

इसके लिये कोई आधार हमें आज तक वपलव्य नहीं हुआ। जितने संकरण अभी

तक न्यासभोष्य के प्रकाशित हुए हैं, उन सव में एक ही पाठ है। तथा 'वापंगएयः' पदके, वाद में जोड़े जाने का ख़ौर भी कोई प्रमाण नहीं मिलता। इस कल्पना के ठीक मान लेने पर तो, उक्त एत्र के वापंगएयरचित होने में ख़ौर सन्देह होजाता है। तब हमारे पास प्रमाण ही क्या रह जायगा, कि यह वापंगएय की रचना है। कुछ भी हो, हमारा केवल इतना क्रिम्प्राय है, कि ज्यास के वर्तमान पाठ के खनुसार उन पहाँ का यह खर्थ संक्षिण्य हो जाता है, कि यह सब वापंगएय की रचना है।

परन्तु इसके लिये एक मार्ग सम्भव हैं, जो युक्त भी प्रतीत होता है। पिन्त की योजना वस्तुतः इसप्रकार होनी चाहिये। 'श्रत उक्तम्' ये पद उद्धरण के स्रंश नहीं हैं। क्योंकि ऐसा मान लेने पर प्रकृत में, उद्भृत बाक्य का पूर्वप्रकरण के साथ संगति का निर्देश करने वाला कोई .. भी पद नहीं रह जाता। जो प्रत्यकार एकर बाक्य की इस प्रमण में उद्धृत कर रहा है, उस प्रसंग के साथ इस वाक्य की संगति-प्रदर्शन को सचित फरने वाला कोई पद प्रन्थकार के द्वारा प्रयुक्त हुआ २ श्रवश्य होना चाहिये। ऐसे स्थानों पर 'अतः', 'गवडच', 'तथा च', 'वथा', 'वत' 'तत्', इत्यदि पदों का प्रयोग किया जाता है। इसिलिये यहां भी 'कत उक्तम्' पद, ज्यास के अपने होने चाहियें। और पंक्ति का शेष सम्पूर्ण भाग उद्धरण माना जाना चाहिये । उद्धरण का स्वक्ष श्रव यह होगा, अत उक्तम्-"मूर्तिव्यवधिजातिभेत्रामावान्नास्ति मूलपृथक्तम् इति वार्षगएयः", इसना ऋभिन्नाय यह होता है, कि ब्राचार्य व्यास ने इस पश्चित में वार्पगएय के नाम से उद्धृत हुआ २ किसी बन्ध में देखा। उसने उस्त उद्धरण को उसी रूप में, 'अत उत्तम' . तिखकर अपने प्रन्थ में उद्धृत कर दिया। व्याम ने वार्पगण्य के मुख प्रन्थ को वेखकर वहां इसपंक्ति को उद्धत नहीं किया। यद्यपि यह कहा जासकता है, कि उद्धरण के श्ररूप का बोधक 'इति' पद व्यास ने यहां नहीं लिगा। परन्तु 'इति' पद का ऐसे स्थलों पर सर्वथा प्रयोग होना ही चाहिये, ऐसा कोई निश्चित नियम नहीं है। यह केवल केखक की शैली अथवा इच्छा पर निर्भर है। इसप्रकार उक्त उद्धरण वा विवेधन वरने से यह बात अवस्य प्रकट हो जाती है, कि उक्त सूत्र वार्यगण्य की रचना संभव है। इन पंतियों के आधार पर विद्वान सहियों से यही अर्थ सममते चले आरहे हैं। योगन्तुओं पर शृक्ति लिखते हुए नागोजी अह ने इस [ ३।६३ ] सूत्र की शृक्ति मे लिया है-

ं 'ऋत एवोवत वार्पगर्यन— ' मूर्त्तव्यवधिजात्यादिभ्यो भेदात्तिरेकेण विशेपस्याभावानमूर्लेपु

- ं ्र नित्यद्ग येषु पृथकत्वं विशेषपदार्थों नास्ति' इति ।

्यरापि नागोजी भट्ट ने 'वार्षगच्य' पद के स्थान पर 'वार्षगच्येन' लिखकर पूर्वापर पदों का समन्यय कर दिया है। पर बस्तुतः'ज्वतम्' और वार्षगच्यः' पदों का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं हैं। भाष्यकार को भी यही खपेखित है, जैसा कि पूर्व कहा जा चुका है। विज्ञानमिल्लु भी इस

<sup>1—</sup>र्म स्प्र का यह प्रयं करने में नागोजी सह ने विज्ञानमिष्ठ का अनुकरण किया है, বিज्ञानमिष्ठ का भी यह प्रयं किनल हो है।

र---योगदर्शन, विज्ञानशिञ्चकृत - भाष्य, [ शस्त्र सूत्र पर ].

सूत्र को वार्पगएय का हो सममता है।

वार्षगएय का दूसरा उद्धरण इमप्रकार है--

"अत एन-'पश्च पर्वा अभिया' इत्याह भग गान् वार्षगरथः" [सांक्यतस्य की सुरो, कार १०] 'पंचपर्या अविद्या' यह तन्यसमास का १२ वां सुत्र हैं। वाचस्पति के इस लेख से यह परिणाम निकल सकता है, कि तस्य समास, वार्षगर्य की रचना हो। परन्तु यह वात सत्य नहीं. हैं, 'तस्यसमास' वार्षगर्य के काल से अत्यन्त प्राचीन हैं और किपल की रचना है। प्रतीत होता हैं, - वार्षगर्य ने वस्त्यसमास से इस सूत्र को उसी रूप में अपने प्रत्य में लेलिया हैं। अतेर वाचस्पति ने वार्षगर्य के प्रत्य से इसको यहां उद्धृत किया होगा। इसमें सन्देद नहीं, कि सूत्र की इस आतुपूर्वी का मूल आधार तस्यसमास है। यह ठीक ऐसी ही वात है, जैसी कि हम अभी पञ्चशिष्य और वार्षगर्य के एक सूत्र के सम्बन्ध में विवेचन कर-प्याये हैं। सींख्य में विवय-विवेचन के हो मार्ग-

सांख्य का 'पिष्टतन्त्र' नाम, श्राच्यात्मिक दृष्टि से तत्त्वों का विवेचन फरने के श्राधार पर रक्ता गया है। और श्राधिमौतिक तत्वों का विवेचन होने के श्राधार पर देसका 'सांप्यदर्शन' श्रयवा 'सांख्यप्रचचन' भी नाम है। श्राध्यात्मिक दृष्टि से पदार्थों के विवेचन में दृश मीतिक श्रथवा मृतिक श्रथं श्रीर पचास प्रत्यय सगों की गणना होने के कारण साठ पदार्थ पिराणित होते हैं। उसी श्राधार पर इस शास्त्र का नाम 'पिष्टनन्त्र' है। तथा श्राधि-भीतिक विवेचन में पच्चीस नत्वों का प्रतिपादन किया जाता है, जिनमें चौदीन ज़क्तर्ग श्रीर फ्रम तेवन के कार्य हैं। प्रमृति श्रीर क्षण के कार्य हैं। श्रमृति श्रीर पुण तेर्देस प्रकृति के कार्य हैं। श्रमृति श्रीर पुण के विवेचका जा हो ने एक प्रकृति-मृतकारण श्रीर शेण तेर्देस प्रकृति के कार्य हैं। श्रमृति श्रीर पुण के विवेचका जा हो हो जाता है 'सांख्य हैं। इसी को मोज श्रयवा प्रप्या कहा जाता है। ऐसे ही विवेचकान का इस शास्त्र में प्रचचन होने से इसका नाम 'मांख्यप्रचचन' अथवा 'सांख्यप्रचचन' श्रीर जीवा श्रीर की कार्य हैं। 'सन्त्र' श्रीर 'सांख्यप्रचचन' श्रीर नामों की मां संख्या कर हैं।

'प्रवचन' में श्रवह्य ही शास्त्रीय विषय का विस्तारपूर्वक वियेचन हैं। उसी का विध्य-मंचेप प्रहर्शन करने के लिये 'तस्वममास' सूत्रों का संकलन किया है। 'प्रवचन' और 'समान' ये होनों पद प्रस्परापेद्धी हैं। इससे इनका पारस्परिक सम्बन्ध प्रनीत होता है। जो इन होनों प्रन्यों के एक रचियता को प्रकट करता है। इसप्रकार इन नामों के आधार पर भी यह स्पष्ट ध्यनित होता है, कि पष्टितन्त्रापरनामक सांख्यत्रवचन और तत्त्वसमान का रचित्रता एक ही व्यक्ति है। तथा उक्त आधारों पर वह व्यक्ति पद्धारिक अथवा वार्षपथ्य नहीं होसकता। प्रस्तुत वह आदिनिद्धान् परमर्थि कपित है।

जैन प्रयया जैनेवर साहित्य से इस प्रकरण के प्रारम्भ में वो पैसे वाक्य उद्भृत किये गये हैं, जिनके द्वारा पष्टितन्त्र श्रयया सांख्यशास्त्र के साथ कपिल का मम्बन्ध प्रकट होता है, उन सव में शास्त्र के लिये कपिल के प्रयत्तन श्रथवा प्रोक्ता के भाव स्पष्ट हैं। इस भावना के श्राधार पर भी यह निर्धारित होता है, कि कापिल पष्टितन्त्र, कपिलप्रोक्त प्रथम सांख्यक्रन्थ था।

फलतः कपिल ही पष्टितन्त्र का कर्ता है-

इस लेरा से हम यह प्रमाणित कर चुके हैं, कि मूल पिटतन्त्र का लेखक वार्षगएय नहीं हो सकता। वार्षगण्य के सम्वन्ध में और भी प्रसंगागत ध्वनेक वातों का निर्देश किया गया है। श्रव मुख्य, प्रसम प्राप्त विचार यह हैं,—६६२। कारिका से ७१वीं कारिका तक ईश्वरकृष्ण ने जिन वातों का निर्देश किया है, उनसे यह स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि मोजोपियक ब्राम के प्रतिपादक जिस 'तन्त्र' का महर्षि कपिल ने सर्वप्रथम प्रकाश किया, वहीं 'तन्त्र' शिष्यपरम्परा द्वारा ईरवर-कृष्ण तक प्राप्त हुआ है। और उसी का ईर्बरकृष्ण ने इन कारिकाओं में सन्तेष किया है।

यद्यपि साख्यकारिका के ज्याख्याकारों ने ज्यानी व ज्यारयाओं में शिष्यपरम्पराक्षे क्रानेक साख्याचाय्यों का नामोल्लेग्न 'किया हैं। परन्तु ईर्सरकृत्य ज्ञपते केल में साख्य के तीन ज्ञावि ज्ञावायों का साखात नामोल्लेख करता हैं—क्पिल, ज्ञासुरि जौर पद्धारित्व । साख्यकारिका के ज्ञाधारमूत प्रत्य की वह कपिल के साथ सन्तर करता है। और इस तरह मूलमन्य के ज्ञाधार पर ज्याने प्रत्य की रचना का निर्देश कर उसने कारिकाओं की प्रामाणिकता को ही पुष्ट किया है। इस वात को सब ज्यारयाकारों ने एक स्वर से माना है। यदि वार्षगण्य, उस मूल पष्टि-तन्त्र का रचिवा होता, तो ईर्सरकृष्ण ज्यास्य करीं न कहीं ज्ञपनी कारिकाओं में उसम्य जलतेत करता। यह एक ज्ञसमय सी ज्ञोर ज्ञारय करीं न कहीं ज्ञपनी कारिकाओं में उसम्य जलतेत करता। यह एक ज्ञसमय सी ज्ञोर ज्ञार प्राप्त में मन्यकार का कहीं नामनान को भी उल्लेख न हो, तथा वृसरे ज्ञावायों के नामों का उल्लेख किया जाय। इसिलेये यह एक निश्चित मत हैं, कि ईर्सरकृष्ण भी वार्षगण्य को 'पष्टितन्त्र' का रचिवा नहीं मानता, जो स्वयं और साजान उसका सन्वेपकर्या सी वार्यगण्य को 'पष्टितन्त्र' का रचिवा नहीं मानता, जो स्वयं और साजान उसका सन्वेपकर्या है।

प्रकरण का उपसंहार--

ईरयरकृष्ण इसीलिये ७- वीं कारिका में अपने इस सम्पूर्ण उल्लेख<sup>4</sup> का उपसंदार इस प्रकार करता है—

सप्तरः । किन येऽर्थास्तेऽर्था इत्स्नस्य पन्दित-त्रस्य । न्यारुपायिकाविरहिता परवादविविजनारुचेति ॥

<sup>1—</sup>माउर = भागंत, उल्लक, वाल्मीलि, हारीव और देनल नामक धावायों का उल्लेल करता है।
युक्तिदीपिकाकार = जनक, विश्वयः, हारीत, वाइलि, कैरात, पीतेक, अपमेरवर [ अवता अरम, ई.वर ],
पद्मापिकरवा, पत्रश्रीत, प्रारंगण्य, कीरिक्या, मुक, इन मारवायाओं का उल्लेख करता है। युक्तिरीपिका
भी मुद्रित मुस्तक में इस पनि का पाठ बुल सर्विटत है। समय है, वहा कुल और नाम भी निर्दिप्ट हों।
जयमाला टीका दें= 'यगाँगीयमामृतियास काम्या [० रिन्च सम स म्रम्य, ल ]' गेमा पाठ
है। यह पाठ कप्ट और मदिग्व है। यहां गर्ग और गोकम दो नाम सप्ट हैं।

लगभग सत्तर कारिकाओं के इस प्रन्थ में जो अर्थ प्रतिपादित कियेगये हैं, वे सम्पूर्ण पष्टितन्त्र के हैं। उनमें से आस्यायिका और परवादों को छोड़ दिया गया है। ईरवरकृष्ण की इन चार कारिकाओं का सूहम विवेचन करने से तथा पूर्वप्रदर्शित अन्य प्रमाण एवं युक्तियों के श्चाधार पर हम जिस परिएाम तक पहुँचते हैं, उसका सार निम्न रूप में प्रकट किया जासकता है।

(१) कपिल ने 'तन्त्र' अथवा 'पिटतन्त्र' नामक सांस्यिधिययक प्रथम प्रन्थ का निर्माण किया, और उसे श्रामुरि को पढ़ाया।

(२) आसरि ने वही 'तन्त्र' पद्मशिख को पढ़ाया।

(३) पद्मिशाल ने अध्यापन, ज्याल्यान, लेखन आदि के द्वारा उसका घटुत विस्तार किया।

(४) यही 'तन्त्र' शिष्यपरम्पराद्वारा ईस्वरकृष्ण को प्राप्त हुआ, जिस परम्परा में भागव, उत्क, बाल्मीकि, हारीत, देवल, जनक, चरिष्ठ, पतल्लाल, वार्पगरय, गर्ग, गौतम आदि श्रनेक आचार्य हए।

(४) उस 'त त्र' के सिद्धान्तों को अच्छी तरह समक्त कर, ईरवरकृष्ण ने उसका आर्या

हुन्द में संचेप किया। जो सांस्यसप्तित तथा सांस्यकारिका के नाम से प्रसिद्ध है।

(६) इसलिये जिन विषयों का विषेचन सप्तित में हैं, वे सब 'पप्टितन्त्र' के हैं।

(७) अर्थोको स्पष्ट फरने वाली पष्टितन्त्रगत व्याख्यायिका और परवादों को हो इ दियागया है। उपर्युक्त वर्णन हमें अन्तिम रूप से इस निर्णय की श्रोर तेजाता है, कि 'पिटतन्त्र' किपल की रचना है। पद्मशिल, वार्पनस्य वा अन्य किसी प्राचीन अथवा अर्वाचीन आचार्य की नहीं।

. श्रीपुत कालीपद महाचार्य महोद्य ने भी श्रयने एक लेख<sup>ा</sup> में इसी मत को स्वीकार किया है, कि 'विटितन्त्र' कविल की रचना है। तत्त्रसमास सूत्रों को तो आधुनिक श्रनेक भारतीय तथा पारचास्य विद्वानों ने भी कपिल की रचना माना है।

[ I. H. Q. Sept. 1932, P. 518.]

२—महामहोपाध्याय हरप्रसाद शास्त्री आदि । JBORS. Vol. 9, 1923. A. D., PP. 151-162. ३--मैक्सम्लर श्रादि ।



<sup>1—</sup>He [Kapila] expounded his doctrire in the 'Sastitantia' and started a school of his own with Asuri as his fast pupil.

# तृतीय प्रकरण

# पष्टितन्त्र अथवा सांख्यषडध्यायी

[ साख्यपडध्यायी ही पष्टितन्त्र है ]

सांख्यकारिका मे पष्टिनन्त्र का स्त्ररूप-

'पष्टितन्त्र' कपिल की रचना है, इस बात को प्रमाखपूर्वक पिछले प्रकरण में सिद्ध किया जाचुका है। श्राय यह विपेचन करना श्राप्तरयक है, कि वह पष्टितन्त्र इस समय भी उपलब्ध होता है या नहीं ? यदि उपल⁻य होता है, तो वह कौनसा अन्थ है ?

(१)—इसके उत्तर के लिये दूर न जाकर प्रथम हम, ईरवर कृष्ण की श्रान्तम बहत्तरवीं कारिना को एक बार यहा श्रीर दहरादेना चाहते हैं। कारिका इसप्रकार है—

> 'सन्तरमा निन्न येऽर्थारतंऽर्था कुरस्वस्य पण्डितन्त्रस्य । ऋाल्यानिकाविरहिता परवादनिकतिराचेति ॥'

'लगभग सत्तर कारिकाया के इस प्रन्य में जो खर्य प्रतिपादित विये गये हैं, निश्चित ही वे सम्पूर्ण पिटतन्त्र के हैं। त्रयांत् पिटतन्त्र में खोर कोई ननीत खर्य ऐसा नहीं बचा है, जिसका यहा प्रतिपादन न किया गया हो, परन्तु उनमें से जारवाधिका खोर परवाहों को छोड़ दिया गया है।' कारिका का यह वर्णन स्पष्ट कर देता है, कि पिटतन्त्र का विषयम्ब और रचनाम्म भया होगा। इससे हम यह खन्छी तरह पहचान जाते हैं, कि ईश्वरकृष्ण ने जिस प्रन्य का सचेप किया है, उसका क्या क्या सचेप किया है, उसका क्या क्या होगा चाहिये। यह निश्चित है, कि उसने जिस प्रन्य का सचेप किया, वह वर्तमान साहय पहचायी ही है। इसी का प्राचीन नाम पिटतन्त्र है।

सांख्यकारिका मे वर्शित पष्टितन्त्र की वर्शमान पडध्यायी से तुनना-

ईरबरहुन्ए की ६- कारिकाको का सिद्धान्तभूत प्रतिपाध विषय, सार्य पडःयायी के प्रथम क्रीन य-रायों से विरम्राष्ट्रिक विशित है, जिसमा ईरबरकृष्ण ने उसी क्षानुष्ट्री के साथ संचेप किया है। होनों प्रत्यों की विषयानुपूर्वी की समानता सचमुच हमे यार्च्य में डाल देती है। श्रीर यह समानता इतने में ही समाप्त नहीं होजाती, प्रस्थुव खागे भी चलते हैं। क्योंकि सार्यमारिकाओं में प्रतिपादित सम्पूर्ण अर्थ पष्टितन्त्र से लिये गये हैं, इसका तिर्वेश करने के फ्रान्तर इंश्वरकृष्ण लियता है, चर्नेन पष्टितन्त्रीक्त माल्यायिकाओं और परवादों ने होते हैं। इस होती हैं। वार्ट्य होतों वार्त, वर्ष्ट्यमान सार्यपद्यायों में ठीक इसी हम से उपल र होती हैं। चार्ट्य कथायमें कारयायिका और पश्चम पथ्ठ खन्यायों में परवादों का वर्षन है। इससे यह स्पष्ट होजाता है, कि सार्यपद्यक्त कोई भी व्यक्ति किसी प्रत्य का सचेप या उसके आराय को लेवर प्रपत्न गय लियाना प्राप्तम करता है, ठीक उसीताद ईरवरकृष्ण ने भी सार्यपद्यव्यायी का सचेप लिया, तथा उसके आराय को खनर सचेप किया, तथा उसके आराय को स्वप्त केप किया, तथा उसके आराय को स्वप्त केप क्षा स्वप्त की स्वप्त की किया, तथा उसके आराय को स्वप्त की लिया है। कही र पर वह एक सूत्र के आराय पर ही एक मारिका लियतेता है, और कही अनेक सुतों के आधार पर। तथा कही पर इकट्टे पाप

छ: आठ दम स्न तक छोड़ देता है। वह इम बात का भी पूरा बस्त करता है, कि जहां तक होसके, कारिका में वे पट भी आजांब, जो सुत्र के हैं। यहां यह आवश्यक है, कि सब कारिकाणी की सुलता उन सुत्रों के माध करे, जिनके प्राधार पर ने लिगी गई हैं।

### पडध्यायी सत्र

श्रथः त्रिविधदुः सास्यन्तिवृद्धिस्त्यन्तपुरपार्यः १९१९॥ मः इद्यासितिविविकस्त्रेस्यवयन्तिवर्शनातः १९१२॥

प्राप्यहिक्कुट्यमीकारवक्त्याताकारवेष्टनात् पुर पार्थे नम् १९१३॥ सर्वोक्षमवान् समेवादि स्रता समवाद्भेय ममायकुराक्षं १९१८॥ स्टब्स्ट्रीद्धि मोक्टन सर्वाक्रपृक्षेत् १९१८॥ श्रविकेवण्योमयो

ाशशा नातुर्धातकार्षि वसिद्धि , साध्यत्येनार् सियोगादपुरपार्धतम् १६२२॥ तत्र शास्त्रियेक स्यानार्षुतिधृति १९१८३॥

सायरजरवससा साम्यायस्था प्रकृति प्रकृतेमंहात् महतोऽद्कारोऽद्कारात् पन्य सन्मात्रधीय उभय-मिन्द्रप स्पृतभूमानिषुरुप इति पन्यिकारियांद्यः

द्वयोरेकतास्य चाप्यमसिकृत्दार्थपरिविद्यत्ति प्रसा, तस्ताधकतमं यन्, त्रिदिध प्रमाचाम्, तस्तिङी सर्वेसिङोर्गाधिनयगिङि । ११८० ८८ ॥

२ समयसिद्धिः श्रमाणाचन्नप्रदेशः ।१।१०२॥

### सांख्यकारिका

दु लग्नवाभियाताम मित्राचा सद्धयातके हेती ! एट साऽपाधा चिन्नू नेकान्वाऽध्यम्मतोऽभावान् ॥१॥ रष्ट्यवानुश्रविक स सविद्याविक्याभित्ययनुक्त । सहिद्यस्त श्रेयान्

बूक्ताकृतिरविकृतिर
सहराधा प्रकृतिविकृतिर सन्तः।
पोडशकस्तु विकारो
व प्रकृतिवे विकृति पुरुष ॥३॥
१९८मनुभावमान्तवः
धन च सर्वप्रमान्त्रस्तिः/वातः।
विविध्य प्रमान्त्रस्तिः
प्रमोवविद्य प्रमान्त्रस्तिः
प्रमोवविद्य प्रमान्त्रस्तिः
प्रमोवविद्य प्रमान्त्रस्तिः

वे दोनों सुत्र, यहध्यारी से प्रकरणपण शागे खिले गये हैं। हमका शारयमात्र २, ४, ४ सूत्रों से भी प्रकारात्वर से थागवा है।

२ कारिका में यही केवल उद्देश रूप से २४ पटावीं की गणाना की गई है। सूत्र के उत्परिताम अ श का निर्देश २२ वीं कारिका में किया गया है,

३ यह सूत्र प्रकरण्यकः वाणे लिला गया है। इसका व्यायय प्रकारान्तर से ६६ सूत्र के ऋतिसः भाग में भी व्यागय है।

### ं षडस्यायी सूत्र

'यसस्यन्धसिन्द्र' तदाकारोस्केखिविकानं ध्यास्य-छम् १११८६॥ प्रतिवन्धरणः'प्रतिधन्नज्ञानमञ्ज्ञानम् १११९००॥ ख्राप्तोपदेशः सन्द्रः १ ११६०१॥ सामान्यते रष्टादुभयसिन्धिः ११११०६॥ १ ख्रचासुवाणामञ्जानेन योधो धूमादिनिस्व चह्ने: १९१०॥ विषयोऽविषयोऽध्यतिकृत्वेद्वर्षानेषाक्षानाभ्यामिन्दि-

यस्य ॥१११०८॥

धाजस्यात्रभेदती वा गुणसामान्यादेस्तरिर्मादः प्रधानव्यपदेशाहा । १ ।-१२२ ॥ -

### <sup>•</sup>सांख्यकारिका

र्रमितिषिषयाप्यवसायो दृष्टं, त्रिविधमनुमानमान्यातम् । वरिलद्वसित्रपूर्वकः

ा"माप्तश्रुतिराप्तवचनं तु ॥२॥

परोक्तमाप्ताममात सिद्धम् ॥६॥

सामान्यतस्तु इष्टा-दतीन्त्रयाणां प्रतीतिरतुमानात् । वस्माद्वि चासिवः

श्रतिहूरात् सामीप्यादिग्वियघारान्मनीऽनव-स्थानातः। सीक्त्याद् व्यवधानादिममवाद्

समानामिहाराच्य ॥७॥
सौच्य्यातवतुप्तविषर्
 नामाचान् कार्यवस्तदुपत्तव्ये: ।
महतादि तत्त्व कार्यः

प्रकृतिसरूपं विरूपं च ॥ ⊏ ॥

- '-"ससद्धरणातुपादा-: र.भ प्रहृष्णात्-सर्वसंभवाभावात् । शक्तस्य शक्यकरणात
- - कारकाभाषाच्या-सःक(र्यम् (१६॥

हेतुमद्नित्यसम्बापि
-सक्रियमनेकमाभितं लिहम् ।
'सावयवं परतन्त्र'
च्यक्तं विपरीतमध्यकम् ॥ १० ॥
शित्यसमिबेक्तं विपयः

-सामान्यमधेतनं प्रसद्धमि ।

यह सूत्र प्रमंगतरा पहले लिखा गया है, इसका अर्थ संबन्ध यहां पर भी है।

#### वहध्यायी सत्र

त्रिमुखाचेतनत्यादि हवोः । १ । १९६ || जडप्रकासायोगायम्भाः । १ । १७५ || प्रोपक्षीतिविकादार्गगं कासामन्वोऽस्त्वं वीधस्यंस ।

1 1 1 1 1 1

### सांख्यकारिका-

ब्यक्तं, तथा प्रधानं तिह्नपरीतन्त्रया च पुमान् ॥ ११ ॥.

प्रोत्यप्रीतिविषात्। स्मष्ठाः प्रकारप्रमुखिनियमार्थाः १ ः । १ अन्योज्यामिमवात्रयः

जननमियुनयुत्तयस्य गुलाः॥ ६२ ॥

क्रमादिपमेः मापस्यं वैपस्यं च तुक्तनाम् ।१।१२८॥

स्थूलाम् प्रशासमात्रस्य १ १ १ ६९ ॥ बात्रास्थनसरास्यां नीरवार्वकारस्य । १ १ ६६ ॥ वेतात्रकारसस्य । १ १ ६९ ॥

सर्वः अस्तिः । ३ ३ ६२ ॥

परिमाणात् । १ १ १३० श समस्ययाः । १ १ १३३ ॥ क्षत्रितरस्थित । १ १ १३० ॥ स्थाने प्राप्तिः सम्योगाः । १ १ १३६ ॥

समयान्यायम् वार्थायं सहदादेर्घहादियतः ।११३ १६

कार्याकारणानुसानं तस्याहित्यातः ३ ३ १ १३२ ॥ सरकानं त्रिमृत्यानिकानः ॥ १ ॥ १३६ ॥ सरकार्यकरुमिय केंग्रसावः ॥ १ ॥ १३० ॥

त्रयोरन्याचे सुरक्षण्यम् १ १ १ ३३४ ॥

शारोगादिक्यविदिक्तः युमान् १ ५ १ ३६६ ॥ संद्रुतपरार्थान्वाद् १ १ १ १६० ॥ जिल्लानिविद्युर्वेषाद् १ १ १ १४३ ॥ म्तपं सम्र प्रकाशकः मिसमुपरम्भकं चर्सं च रतः । युद्ध सरवारसेय समः प्रदीपवरचार्यतो युद्धिः ॥ १८ ॥

स्रािवेश्यादेः थिदिस् प्रेगुवनात्तिद्वपंथाजावान् । . कारणगुकामकश्याद

कार्यस्याच्यनतमपि सिङम् ॥ १७॥

भेदानो परिमालान्, समन्त्रवादः गरितनः प्रयुक्तदेशः । कारणकार्यविमाणान् चित्रवादाद्वीरजन्त्रवस्य ॥ १२ ॥

कारपासःचय्यक्तं एकवाते जिनुस्तः समुद्दशस्य १ परिकासनः सन्तिस्वतः .. सन्तिमनितुकालस्यविजेनसः ॥ १६ ॥

संवातपार्यायात् त्रितृत्वादिविषयेगाद्विष्यासम् । परमोद्धन्ति सोस्तुमायस्

ये मृत प्रकारणवरा जयने क्रम में पहले ही निर्दिष्ट वर निये गये हैं ।--

#### वहस्यायी सम्र

सांस्थकारिका

द्यधिष्ठानास्वेति । १ | १७२ ॥ स्रोवनुभावान् । १ | १७३ ॥ क्षीतन्यार्थं प्रवृत्ते । १ | १४७ ॥ कैवरवार्धं प्रयुत्तीरच ॥ ५७ ॥

संवातपरार्थस्वात्र् पुरुषस्य ।१ । ६६ ॥

क्षन्मादिन्यस्थातः पुरुषबहुत्वम् । १ १ १४६ ॥ तृष्ठमेरत्वेन परिवर्त्तमानस्य न विरद्धधर्माध्यातः । १ । १४२ ॥

सामदेशिदिमु हती माह तम् । १ । १२७ ॥ स्रनादायस्य सायदभाषाद् अवित्यवृत्येवस् १।१४०॥ ह्वानीमिय सर्वेत्रं नारयन्तीरहेद् १ । १२१॥ स्वावतीमयस्य । १ । १९०॥

व्यावृत्ताभयरूपः । १ | १६० ॥ श्रक्तम्यन्थान् सावित्यम् । १ । १६१ ॥ नित्यमुक्त्यम् । १ | १६२ ॥ श्रीदासीम्यं येति । १ | १६६ ॥

द्वैष्टुत्यादिशामन । २)२६ ॥ उपरागास्कर्तृत्य चित्साद्विध्याच्चित्साविध्यात् । जनमस्याकरयानां प्रतिनियमादयुगपप्रवृत्ते रेच ! पुरवरहुत्व सिखं सेग्यवविषयेगाष्ट्रीय ॥ १० ॥

तस्मारच थिपर्यासात् सिद्धं साजित्वमस्य पुरपस्य । कैयत्य माध्यस्थ्य इष्ट्रत्यसकर्तुंभायस्य ॥ १६ ॥

तस्मातस्ययोगा द्येतन चेतनावदिय विद्वम् । गुणकर्रः न प्रतथा कर्त्वे भवस्यदासान ॥ २०॥

#### वहध्यायी का प्रथमाध्याय समाप्त ।

19 1969 11

विद्युक्तविमोवार्थं स्पार्थं वा प्रधानस्य । २ । १ ॥ येतनो देशान्त्रयमः क्रयन्त्रमोववन् ॥ २ । ७ ॥ श्रान्ययोगेऽपि सारसद्वितां अस्येनायोदाहवत् ॥ २॥ रागनिरागयोर्थोमः सृष्टि ॥ २ । ३ ॥ वुरुवस्य दर्शनार्थे कैवल्यार्घे तथा प्रधानस्य । पण्यन्थबद्धभयोरपि स्योगस्तत्कृत सर्गे ॥ २५ ॥

<sup>🕸</sup> यह सूत्र प्रकरणान्त अपूर्व क्या पर पहले आनुका है।

<sup>🦟</sup> यह सूत्र धपने क्षम के ध्रनुसार शागे शावा है।

| पडध्यायी सूत्र | r |
|----------------|---|
|----------------|---|

### सांख्यकारिका

सहदानिक्षेण पद्ममूजनाम् ॥ २ | १० ॥ प्रकृतेमेहान् महनोऽहङ्कोऽहङ्कार् पद्म नन्मात्राणि अभयभिन्द्रियं सन्मात्रेम्य स्थलस्वानि ॥१ । ६ ॥॥

न्त्रध्यवसायो उछि ॥ २ । १३ ॥ सन्त्रार्थं धर्मादि ॥ २ । १४ ॥ महत्रुपरागाद्विपरीतम् ॥ २ । १४ ॥

श्रमिमानोऽहद्भार ॥ २ | १६ ॥ यहादरापञ्चन भार सारायंग्र ॥ २ । १० ॥

सारियक्मेकारकाक अवर्धने वीकनारहङ्शाप /

n mele

कर्ते निव्ववस्त्री निव्वयेशन तसीकाण्याकस्त

#19.E II

उभयम्भक्या सन् । शेरेश ॥ गुजुपरिकाममेदाकामा वसारधावतः । २१२७ ॥ शृष्टसेर्महास्त्रतोऽस्ट तस्

तस्माद् गण्यस्य पोडमकः । न मस्माद्वि पोडशकान् पद्मम्य पद्म मतानि ॥ २२ ॥

ग्रध्ययसायो बुद्धिर् धर्मो ज्ञान विराम ऐहवर्षम् ।

सार्त्विक्रमेत्रद्भूष वामसमस्माहिपर्यन्तम् ॥ २३ ॥

व्यक्तिमानोऽद्वहारस वस्माद द्विविध प्रवस्ति सर्ग ।

णकादयस्य गण्म् सन्मातपञ्चनरचैव ॥ २४ ॥ मारिकः सकात्रग्रकः

श्वरति वैकृतार्द्धकारत् । अवारेश्वरमात्र

म साममस्तेजमानुभवम् ॥ २५ ॥

बुकीन्त्रयाखि श्रोत्र--यस्यनुरसानासिकारयानि ।

धानपाविपानुपायू---परधान कर्में न्द्रियाच्याहः ॥ २६ ॥

उमया मकसत्र सन सन्दर्शकातिहम्यः साधान्यांतः।

गुलपरिकामन्त्रिशपान् १ नानास्य बाद्धभेदाश्च ॥ २७ ॥

सरम्बद्धानं सन्देशन्त्रेन्द्रियमुभयथा समान्यानम् । व्यन्तिस्वासिषयं नरमानुसयप्राप्तः सत् ॥

युद्द पादिता को महीरपलहर व्यास्या [ ए० ७ ] में भी यही पाट है । परमार्थ के चीना अनुवाद में प्वीर्थ का बाद क्षमके चनुमार है, जीर उत्मर्थ का मार्थर शान्ति के बनुसार ।

मह सूत्र प्रकरकावरा अपने कम के पानुमार पूर्व लिया गया है।
 मोन्यकारिका की 'यनिकीपिका' नामक स्थान्या में इन्छाकार पान है—

### षद्भ्यायी-धत्र

सांख्यकारिका-

रूपादिरसमलान्त नगयोः । २।२६॥ भरुणसमिन्द्रियाणाम् । २।२६॥-

श्रयायाः स्वासक्तरयम् । २१३० ॥ सामान्याः करवापृतिः प्रायाशाः वायवः पञ्च । २१३९ ॥

क्रमशोऽक्रमशक्षे न्द्रियवृत्तिः। २१६२॥ इन्द्रियेषु साधकतमध्योगाम् कुठारवत्। २१६३॥

पुरुषाधं करणोत्तयोऽप्यहणेतुमात् । २।३६॥ आपेतिको गुर्णाप्रधानमावः क्रियाणिशेषात् । २।५६॥ आपेतिको गुर्णाप्रधानमावः क्रियाणिशेषात् । २।५६॥ तक्मीतिन्याण्यप्रधानमावः खोकवन् । २।५६॥ चृत्तप पञ्चतप्य विकाश अविकाशकः । २।३६॥ करणं अयोद्शविध बाह्यस्यन्तरभेदात् । २।३=॥ ह्यो : प्रधानं सनो खोकवद् भृत्यवर्गेषु । २।४०॥ अध्यत्मित्रारार । २।४९॥

दुराय : पञ्चतस्य - विलष्टा श्रविलष्टाश्च । २।३३ ॥

रूपादिष पञ्चामास धालोचनमाग्रमिष्यते <del>चति ।</del> ध्यनादानविद्यागो--रसर्गानन्दाश्च यज्ञानामः ॥ २८ ॥ स्वासस्ययं ब्रसिम ( यदश्य सैवा अक्षरयासात्रमा । ं सामान्यकरणवृति : प्राणाला वायय: प्रश्न ॥ २६ ॥ युगपच्चतुष्टयस्य 🐠 वृति : समग्रस्य सस्य निविधा । रचे समस्यास्य त्रयस्य तत्पविका वधि : ॥ ३० ॥ स्थां स्वां प्रतिपद्यान्ते परस्रराङ्गनहेतुकां वृधिम् ॥ प्रस्पार्थ पव हेतर न केनचित् कार्यते करणम् ॥ ३१ ॥ करण ययोदशविर्ध तदाहरस्थारस्यम् । कार्ये च तस्य दशधा हार्ये धार्य प्रकारयं च ॥ ३२ ॥ द्धान्त करण त्रिविध दशधा बाह्य त्रवस्य विषयास्थम । माग्रतकाल बाह्य त्रिकालमाभ्यन्तर करणम् ॥ ३३ ॥ बुद्धीन्द्रियाणि तेपां

पद्म विरोपाविरोपविषयाणि ।

वाम्सवनि मध्दविषया मेपाखि सु पद्मविषयाणि ॥ ३४ ॥

# पडध्योयी सुत्र

द्धारेयसंकारापात्वात् । पशक्य ॥
स्मृत्यानुमानाय । पशक्य ॥
स्मृत्यानुमानाय । पशक्य ॥
स्मृत्यानुमानाय ॥
स्मृत्यानुमानाय ॥
स्मृत्यानुमानाय ॥
सम्मृत्यान्य स्मृत्यान्य ॥
सम्मृत्यान्य स्मृत्यान्य स्मृत्य स्मृत्यान्य स्मृत्य स्मृत्यान्य स्मृत्य स्मृत्यान्य स्मृत्यान्य स्मृत्यान्य स्मृत्यान्य स्मृत्यान्य स्मृत्य स्मृत्यान्य स्मृत्य स्मृत्यान्य स्मृत्य स्यान्य स्मृत्य स्म

### ·सांख्यकारिका

सान्तःकरवा बुद्धि । सर्वे विषयममगाहते यसमात्।
तसमात् त्रिविधं •करवं इगोर्, मागाणि गेगालि
॥ ३५ ॥ पृते मदीपकत्या : प्रस्परिवत्वका
गुव्यविशेषाः । इत्यन्तं पुरुपरवार्थं मकास्य वृद्धां
प्रयन्त्ववित्त ॥ ३६ ॥ सर्वे प्रत्युपभोगं
वस्मान्युरुपस्य साध्यति बुद्धिः ।
स्वैत च वित्वविद्य वृद्धः ॥
प्रधानपुरुषान्वतं सूचमम् ॥ ३० ॥

#### पडच्याची का द्वितीयाच्याय समाप्त।

चविरोपाद विरोपारम्भः । -३।५॥

2189 H

वस्त्राच्युरीरस्य !- ३।२॥
तद्वीतापु संस्तिः ! ३।३॥
साविषेकाःच प्रवर्षं नमविशेषाणास् ! ३।४॥
स्पनोतादितरस्य । ३।४॥
''मारापितृत्रं स्यूलं प्राययो'हतरस्य संतरस्य ।
पूर्यारंपपोस्तरकार्यत्यं भोगदिकस्य नेतरस्य ।
३।॥॥
\*सार्वरं कं विष्ठस् । ३।१॥
क्यक्तिनेत्रः सर्मविशेषात् । ३।१०॥

. मुनिवेडीर म संयानवातान् करणियत् । ३१९३॥ प्रन्यार्थं संमृतिलिकानां सूरकारवटातः । ३१९६॥

सर्विधानाश्रये देते बहादाचढादः । २।१५॥

म स्वातन्त्र्यात्तरने आयावश्चित्रवन । ३१६२॥

सन्मात्रावयिक्षेपास् सम्यो भृतानि पञ्च प्रक्रम्यः । यते स्मृता विशेषाः शान्ता घोराध्र सृदाध्र ॥ ३६॥। स्वस्मा भाराणितृजाः सह प्रमृतीत्वेषा विशेषाः स्युः । सम्मास्तेषां नियणा

माठापितृज्ञा निवर्तन्ते ॥ ३६ ॥

वृद्धायद्वसस्तरतं

विवर्त सहद्वतित्रम्भावर्यन्तस् ।

धनमरित निरमभोगं

भावरिधवानिगं विद्वस् ॥ ४० ॥

विशे संधाधवस्ति

स्थाववादिग्यो विना चनान्दाया ।

नहद्विना विगर्धम्

म निर्द्धति निरास्तरं विद्वस् ॥ ४१ ॥ ~ 
पुरुषार्थहतुन्दार्थं विनास्त्रनौतित्तिकामगेन । प्रकृते-

विभुत्वयोगान्मरबद् स्यवतिष्ठते लिह्नम् ॥ ४२ ॥

#### परध्यायी सत्र

तथारोपसंस्कार(धारत्वात् । २।४२॥ पाञ्चर्मातिको देह । ३११ ॥ े न सासिद्धिक चैतन्य प्रत्येकाटण्टे । ३।२०॥

ज्ञानारमुक्ति । ३।२३॥ धन्यो विषयंपात् । ३।२४॥ नियतकारकृष्यान्त समुख्यविषद्धपा । ३।२४॥

स्वकर्मं स्वाधमविहितकर्मानुष्ठानम् । ३।३४॥ चैराग्यादभ्यासाच । ३।३६॥ म कारणस्यात् कृतकृत्यता सम्मवदुःधानात् ।

विषयंप्रेयमेदा पछ । ३।३७॥ च्यराक्तिरष्टाविद्यातिषा । ३।३८॥ चुष्टिर्भवषा । ३।३६॥ सिद्धिरष्टथा । ३।४०॥

ग्रवान्तरमेदा पूर्ववत् । ३१४१ ॥

पुवमितरस्या । ३।४२॥

श्राप्यात्मिकादिभेदाञ्जवधा तुष्टि । ३।४३॥

कहादिमि सिद्धिष्टया । ३।४४॥

#### सांख्यकारिका

सासिविकाश्र भाग प्राकृतिका वैकृताश्र धर्माद्या । दशः क्रताश्रविक् कार्याश्रविक्षा कललाद्याः ॥ ५३ ॥

धर्मेख गमनमृष्ठी गमनमधस्ताङ् भवस्यधर्मेख । ज्ञानेन चापयगी विषर्ययान्त्रिक्तं सन्धः ॥ ४४ ॥

वैराग्वान् प्रकृतिसय ससारो भवति राजसाङ्गारान् । पृथ्ववीदविषातो विपर्वेगारिष्टपर्यान् ॥ ४४ ॥

एप प्रत्यवसर्गो विषयेयाशिक्युष्टिसिड्यार्य । गुल्वेषम्यविभवीक तस्य व भेदास्तु पञ्चागत् ॥ ४६॥ पञ्च विषयेयभेदा भारत्यशक्तिश्च करल्वेकल्यान् । श्रष्टाविंगतिभेदा तुष्टिनेवषाऽप्रधा सिद्धि ॥ ४०॥ भेटस्तमस्तेऽप्रविधो सोहस्य च दशविधो सहामोह

सदरतसराऽध्यक्षा साहस्य च द्रशावद्या सहामाव तासिस्तोऽध्यद्रशया रूपा भवस्यम्प्रतासिस्त ॥ ४=॥ एकादरीन्द्रयवधाः सह युद्धिचर्षरशक्तिरहिद्याः । साहदरावधा युद्धेर् विषयंशातः गुष्टिसिद्धीनाम्

शाध्यात्मिकाश्चतस्य प्रकृत्युपादानकालभाग्याष्या । बाज्ञा विषयोपरमात् पञ्च, नव तुष्टयोऽभिमता ॥ १०॥

ऊह रा दोऽप्ययन हु खविद्यातासय सुहत्मासि । दानज सिदयीऽष्टौ सिद्धे पूर्वीऽज्जुरुस्त्रिविध ॥ ११ ॥

# यहध्यायी सूत्र मेतरावितरहानेन दिना । शब्दश

वैद्यातिप्रसेवा । ३१४६॥

श्रामक्षरतम्मपर्यन्तं सत्कृते चृष्टिराधियेकात् । १ ११७॥ कप्यं सत्त्वविद्याला । ११४८॥ सभीविद्याला मूलतः । ११४६॥ । मुख्ये रजीविद्याला । ११४०॥

समानं जरामरणादिनं दु.सम् । ३१४१॥ बायुगिस्तवापि उपरोश्वरयोगियोगाद्येयः ।

स्रकार्षयेऽपि रायोगः पारवरशात् । ६१२शा प्रपानवृद्धः प्रगडनदम् । ६१२मा वृद्धात् प्रगडनदम् । ६१२मा वृद्धात् प्रगडनदम् । ६१२मा स्रोवनायेऽपि चीरवर्षायेतं प्रधानस्य । ६११शा स्रोवदम् व्यापात् । ११६णा कर्मदम् ब्यापात् । ११६णा स्रमावार्ष्योष्टरमानास्यान् प्रस्ववत् ।६१६॥ प्रमान्येवायनास्ति । ६१६णा

त्रिवित्तचोषात् सृष्टिनियून्तिः प्रधानस्य सृद्यत्पार्वः । ३१६३॥ नर्पक्षियत् प्रयत्तेकस्यापि निर्शृतिशानिताय्यौत् । ११६१॥

# सांख्यकारिका

न विना भावेलिङ न विनालिङ न भाषितृ तिः । लिङ्काल्यो माबाल्यस् तस्माद् द्विविधः प्रवर्शते सर्गः

॥ १२ ॥

चष्टविकल्पो दैवस् वैर्यायोनध पञ्चचा भवति । मानुज्यश्चैकविषः समासतो भौतिषः सर्गः ॥ ५१ ॥

क्रार्वं सरविदेशांकस् तमोविदशस्त्र मूखतः सर्गे । मध्ये स्जोविदशस्त्रो मह्माविस्तस्वर्यन्तः ॥ ५४ ॥

तत्र जरामस्य कृतं दु.सं प्राप्मे ति चेतनः पुरुषः । तिप्रस्याविनिवृधेस् तस्माद्दुःसं समासेन

n 44 11

ह्रत्येप प्रकृतिकृतो सहदादिविदे पेसृतपर्यन्तः । प्रकृतिपुरपंचिमोचार्थ स्वार्यं हव परार्थं सारम्मः ॥ ४६ ॥

वस्तिवृद्धितिम्लिषे चीरस्य दथा प्रवृतिदश्य । पुरप्तियोशिकतिसेषे तथा प्रवृतिः प्रधानस्य ॥४७ ॥ चीरमुदयित्वपर्यं यथा क्रिवासु प्रवर्षते सोकः । पुरस्यस्य दिमोजिष् प्रत्यतेते वद्धदयकम् ॥ ४⊏ ॥ प्रस्य द्वीवित्वा निवर्षाते वर्षां की यथा मृत्यात् ।

पुरुषस्य राषात्मानं प्रकार्य निनिशत्तं ते प्रकृतिः ॥ १६ ॥

#### षडध्यायी सन

नैरपेरयेऽपि प्रकृत्युपकारेऽविवेको
निमित्तम् । ३।६८॥
होपने पेऽपि नोपसर्पयां प्रधानस्य
इ.सवभूषत् । ३।७०॥
मैकान्ततो बन्धमोकी पुरुपस्याधिवेकाइसे । ३।७१॥

प्रकृतेराक्षस्यान् ससहरवात् पश्चक्त ।३।७२॥

रूपै: सप्तिभिरास्मानं बध्नाति प्रधानं कोर कारवत

विमोचयत्येकेन रूपेल । ३।७३॥ सत्वाभ्यासान्त्रेति नेतीति त्यामाद् विनेकसिक्षिः । ३।७४॥

इतर इतरज्जहाति वहीबात् । ११६४४ वीदम्युक्तश्च । ११७८॥ उपदेरयोपदेव्युत्वात्तात्तिविदः । ११७६॥ क्रिष्टुत्तात्तुत्वात्तात्तिविदः । ११४॥

इयोरेकतरस्य चौदासीन्यमपवर्गः । ३।६२॥ धन्यसम्द्युपरागेऽपि न विरव्यते मबुद्ध-रज्युतावस्येघोरनः । ३।६॥। निमित्तरबमविवेकस्येति न इष्टहानिः । ३।७॥।

कर्मनिमित्तवोगाच । १।६७।। षाधितात्रवृत्तेर्मध्यविवेकतोऽप्युपभोगः । १।७७॥ षकभ्रमध्यवद् एतम् शेरः । १।=२॥ संस्कारवेग्यवस्तिस्तिः । ३।=३॥

विवेकान्नि रोषदु स्मिनृत्तौ कृतकृश्यो नेतरान्तेतरात् । ३।८४॥

#### सांख्यकारिका

मानाविधेरपायेरएकाविष्यदुपकाविषः दुःसः ।
गुष्यप्यगुष्यस्य सदस्यस्यार्थमपार्थकं चरवि ॥६०॥
प्रकृतेः सुनुमानवरं न किजिन्दर्सनीति मे मदिभवित ।
या दृष्टाऽद्दमीति पुनर् न दर्शन-तुपैति पुरुष्यः ॥६१॥
तहमान्न यथ्यतेऽद्धां न दुष्यते नापि संसरित किविश्वः
संसरित यथ्यते सुन्यते च मानाअया मृकृतिः॥६२॥
क्रिः सप्तमिरेच सुन्यतायारमानमास्मना मृकृतिः॥६२॥
स्वैव च पुरुष्यार्थं प्रति विमो चप्येषक्रये ॥६३॥
पूर्व तस्वाम्यासान् महितः न मे माहमित्यपरिणेषम् ।
वाववर्षयाद्यार्थं सहस्य न मे माहमित्यपरिणेषम् ।

तेन निवृत्त्त्रसवास् व्यर्थेवयः स्टासरूपविनिवृत्तास् । प्रकृति परयति पुरषः प्रेवकवदवस्थितः स्वरुपः ॥ ६४ ॥

हष्टा मवेरयुपेकक एको हष्टाऽहमित्युपरमत्दन्या । सति संयोगेऽपि तयोः प्रयोजनं मानित सर्गहर्या । ६६ ॥

सम्यक्तानाधियमात् धर्मादीनामकारखदारी । तिष्ठति संस्कारवशाच् धक्रअमियद् एतशरीरः ॥ ६७ ॥

प्राप्ते सरीरमेदे चरितार्थस्यात् प्रधानविनियुत्ती । ऐकान्तिकमास्यन्तिकपुत्रयं कैयल्यमाप्नोति ॥६८॥

पडच्यायी का तुतीयाध्याय समाप्त ।

कारिकाभिमत परितन्त्र का विषय, पडध्यायी में है-√ सांख्यसूत्र और कारिकाओं की इस तुल्तासे यह स्पष्ट होजाता है, कि प्रथम बीस कारि कारों का प्रतिपाद्य विषय, सांख्यपडण्यायी के प्रथमाध्याय से; इक्कीस से सेंतीसवी कारिका तक सजद कारिकाओं का प्रतिपाश विषय, सांस्थपडाध्यायी के दूसरे श्रध्याय से; तथा अइतीसची कारिका से लगाकर अइसठवीं कारिका तक इकर्जास कारिकाओं का प्रतिपाद्य विषय, सांख्यपद्यायी के तीसरे अप्याय से लिया गया है। यहां ईस्वरकृष्ण की बहत्तरहीं कारिका के वर्णन के अनुसार कारिकाओं का सम्पूर्ण प्रतिपाद्य आर्थ, पडण्यायां के तेन आध्यायों में पूरा होजाता है। कारिकानिर्दिष्ट कम के अनुसार ही यडध्यायों के चतुर्थ आध्याय में श्चाल्यायिकाओं का प्रासंगिक उल्लेख हैं, और पञ्चम तथा पट्ट श्राप्याय में परवादों का। इन दोनों ही प्रसंगों को कारिकाओं में छोड़ दिया गया है। ईश्वरकृष्ण का यह स्विलिखत वर्णन इस वात को पूर्ण हप से सिद्ध कर देता है, कि जिस कपित-प्रणीत पष्टितन्त्र से उसने ध्रपने ग्रन्थ के लिये प्रतिपाद्य अर्थों का संगठ किया, वह पष्टितन्त्र, वर्त्तमान सांक्ष्यपडण्यायी ही होसकता है। इस कथन से हमारा यह रात्रा नहीं हैं, कि यह सम्पूर्ण सांख्यपटध्यायी इसी आतुपूर्ण के क्षा किसी प्रदेश तक निरुचय हुत में साथ किसी प्रदेश तक निरुचय हुत में कहा जा सकता है, कि इसमें सूत्रों की न्यूनाधिकता हो गई है। अथवा और भी इन्द्र परिवर्तन हो गये हों। किर भी कपिल की कृति इसी में निहित है, यह निरिचत मत है। इसका विवेचन हा गंभ हा। । भर भा भाषा का कृति इसा भा गाहत है, यह । नारवत में हमने इसी प्रन्थ के चतुर्थ और प्रक्यम प्रकरण में विस्तारपूर्वक किया है। पड़ब्यायी के अर्घायीन होने का प्रथम आधार—

पडस्यायी के सत्र कारिकारूप हैं-थिछत्ते प्रकरस के प्रारम्भ में पडच्यायों की अर्थाचीनता के तीन आधार बताये गये हैं। इनमें प्रथम एक प्रयत युकि यह उपस्थित की जाती है, कि खनेक सुत्रों की रचना कारिकाओं से मिलती है। यह बात स्त्राभाविक नहीं मालूम होती, कि सूत्र या गण रचना में पद्य का मिश्रण हो। परन्तु ' सांख्यपडच्यायी में ऋतेक सूत्र रलोकहप हैं, जो मौलिक सूत्राचना में न होने चादियें । कारिकाओं की रचना तो स्वभावतः पर्वमय है। स्त्रों के वीच में पद्यस्थना स्वाभाषिक श्रथवा स्वारिसक नहीं कहीं जासकती। इसलिये ऐसी रचना अनायास ही हमारे मस्तिष्क की इस स्रोर आहृष्ट किये बिना नहीं रहती, कि इन सूत्रों का प्रथन किसी ने कारिकाओं के आधार पर ही कर दिया क्षित क्षा इन सूत्रों के प्रथन का समय भी सायग के परवात ही माना जा सकता है। क्योंकि धाम, प्रवाद प्रधान कारिकाओं का ही अपने प्रत्य में उल्लेख किया है । ऐसी श्वित में सायग्र ने सूत्रों को होड़, कारिकाओं का ही अपने प्रत्य में उल्लेख किया है । ऐसी श्वित में

<sup>. &</sup>quot;The Samkhya Sutra is a late text, it is not used in the Sarvadarcana. Inc Campage. A. B. क्रीय रचिव 'दि दिखी बाँद संस्कृत ब्रिट्रेबर स्रोत्र १६१८ का संस्कृत्य, प्रदेश श्रद्ध ।

कारिकाओं के आधार पर ही सूत्रों की रचना मानना अधिक युक्तिसंगत प्रतीत होता है।

ष्यापाततः इस युक्ति के मुनने पर कोई भी क्यंकि यही सोच सकता है, कि संभवतं सांस्वयदण्यायी में अनेक सूत्र श्लोकरूप होंगे। वे कितने भी हों, परन्तु यह केवल लेखक की अपनी शैली पर निर्भर होता हैं, कि वह पद्मगन्धि गरा की रचना करदे, अथवा विशुद्ध गय गाँ वियुद्ध यय की ही रचना करे। गय रचना में भी कहीं ख़्लोक रूप रचना हो जाना छुळ आरच्ये की वात नहीं है। इस तरह की रचना संस्कृत साहित्य में जहां तहां देशी जाती है। सांरयपळ्यायी में भी ऐसे सूत्रों की रचना संभव है। यह हम प्रथम दिराला चुके हैं, कि सांस्थरात्का की अहस कि कि अपने विषय सांर्यपढ़्यायी के प्रथम तीन अध्यायों में आजाता है। इत् कि अवस्थायों में केवल तीन सूत्र ऐने हैं, जिन की रचना ख़्लोकमय या कारिकारूप कही जाती हैं। ये सूत्र इत्यक्तर हैं—

(१) हेतुमद्भिद्यमञ्यापि सक्रियमनेकमाश्रितं लिङ्गम् । [सां०सू० १ । १२४ ।। बारिका १०, पूर्वार्ष]

(२) सालिकमेनाइशकं प्रवर्त्तते वैष्टरादहङ्कारात् । [ सा० सू० २।१८ ॥ नारिना २५, पूर्वार्षे ]

(३) सामान्यवरसमुद्दितः प्रासा ना वायवः पञ्च । [सा० सू० २।३१ ॥ चारिना २६, उत्तरार्थे]
इन तीलों सूत्रों में से पहले दो सुत्र, दो प्रयम् कारिकाओं के प्रयम खर्द भाग हैं। खौर तीसरा सूत्र, एक कारिका का द्वितीय खर्द भाग हैं। इन सूत्रों की रचना कारिकाओं के आधार पर है, इसके लिये साधारस उत्तर, जो तीनों सूत्रों के लिये समान रूप से लागू होंगे, खागे लियेंगे। पहले हम प्रस्पेक सूत्र का प्रथम् २ वियेचन कर लेना चाहते हैं।

वस्तुत: इन सूत्रों को कारिका-रूप वाद में मिला है-

्रहर्नमें से पहले सूत्र के सम्बन्ध में बच्च्य हैं, कि इस के ऐसे प्रामाणिक प्राचीन पाठ वपलव्य हैं, जिनके कानुसार यह सूत्र, रजीकरूप नहीं कहा जासकता। सांव्यसूत्रों की वर्त्तमान व्याख्याओं में सब से प्राचीन के व्याख्या किरद्वपृत्ति हैं। वहां सूत्र का पाठ निम्नलिखित हैं -'क्रेस्ट्स्ट्रिएरं स्क्रियपनेश्माणितं लिह्नप्र.'

खानिरदा, इस स्तृत्र में 'खान्यापि' पद नहीं पढ़ता, और न उसने इस पद की न्याच्या की है। एक इस्तिलिखत पिन में 'सिकिय' के स्थान पर 'स कियक' पाठ भी है । यह पाठ भी सूत्र के, रेलोक रूप होने में बाघक है। संभवतः अनिकद के समय तक इस मृत्र में 'खान्यापि' पदका समानेश नहीं था। यद्यपि कारिकाकार ने खन्दरचना और धर्यकृत सम्बन्ध के आधार पर भी सृत्र में 'खान्यापि' पद बढ़ाकर खनिरुद्ध से बहुत पहले ही कारिका को बक्तमान रूप दे दिया था। खनिरद्ध के खनन्तर खर्यगृत सम्बन्ध की विशेषता को

<sup>े</sup> असिस्ट के समय का निर्णय, इसी प्रत्य के 'सूत्रों के व्याख्याकार' समक इ.हे प्रत्यक्ष में किया गया है। • मनिस्टकृषित, सूत्र १९२२, ए०६७ की टिप्पणी। प्रकाशक J. W. Thamas, Baptist Mission Press, Calcutta, 1888, सम्पादक Dr. Richard Garbe,

समानकर किसी लेखक श्राया ज्यावयाकार ने या किसी श्रायोत ने सूत्र में भी कारिका के संस्वार-घरा, इस पदका समावेश कर दिया। विद्यानिभेज्ञ के समय सूत्र में 'श्रव्यापि' पद समाविष्ट किया जाजुका था। श्रीनिक्द ने जब सूत्र के श्राय प्रत्येक पद की ज्याख्या की है, तब 'श्रव्यापि' पदकी ज्याप्या न किये जाने का फोई कारण श्रवस्य होना चाहिये। श्रीर वह कारण रिपष्ट हैं, कि उस समय सूत्र में 'श्रव्यापि' पद का समावेश नहीं था। ऐसी स्थिति में यदि कोई यह श्रार्यका करे, कि श्रानिक्द के द्वारा 'श्रव्यापि' पद की ज्याख्या ने किया जाना; 'श्रव्यापि' पद को सूत्र का झाश म मानने में कारण नहीं हो सकता; को श्रारंकायादों का यह कथन निराधार ही होगा, क्योंकि ज्याख्या न किये जाने का कारण उसे श्रवस्य बताना चाहिये।

दूसरा सूत्र भी फारिका के आधार पर जिला गया नहीं कहा जासकता, प्रत्युत फारिका ' ही सूत्र के आधार पर जिला गई कही जानी चाहिये। इस निरचय की स्वयं सूत्र की रचना स्वय , फारेती हैं। सूत्र का पाठकम इसपकार हैं—

'सालिकमेनादशकं प्रवर्तते वैकृतादहद्वारात्।'

परन्तु सांस्थकारिका में इस कारिका के प्रथम चरण का पाठ है 'सास्थिक एकादशकः'।
- श्राजतक जितने भी सांस्थकारिका के संस्करण प्रकाशित हुए हैं, उन सब में यही पाठ उपलब्ध होता है। यदापि कहा जासकता हैं, कि यह इतना महत्त्वपूर्ण पाठमेद नहीं हैं, जो सूत्र के फारिका- रूप होने में कोई वाघा उपश्चित कर सके। यह ठीक हैं, कि इन दोनों पाठों में केवल लिक्समेद है। दोनों ही पाठ छन्दरचना की हिष्ट से एक समान अनुकृत हैं। परन्तु यहां यह लिक्समेद भी हुछ विशेषता रखता है।

सूत्र में नपु सकतिङ्ग पाठ है, और कारिका में पुल्लिङ्ग । सूत्रकारने सामान्य रूप से 'कार्य'; 'इन्द्रिय' या 'करफ्' को उद्देश मानकर नपु सकतिङ्ग का प्रयोग किया है। परन्तु यौगीसची कारिया में, इन्द रचना से बाध्य हीकर कारिकाकारने, 'इन्द्रिय' खादि पर्दों को समायेश न होसकने के कारफ, 'सगें' और 'गल्' पदका प्रयोग किया है, जो दोनों पुल्लिङ्ग पद हैं। इन्ह्री पदों का अगाती कारिका में खनुवर्षन होने से, इन पदों के सम्बन्ध से वाधित होकर कारिकाकारने पद्धसर्वी कारिया में पुल्लिङ्ग पदों का ही प्रयोग किया है।

श्रुत यदि यह माना आय, कि सुत्रकार ने इस सुत्र की रचना कारिका के श्राधार पर की है; तो वसी रूप में भी कारिका की लिखकर सुत्र की रचना में कोई अन्तर नहीं श्रासकता था। सुत्रकार तो छुन्द रचना से वाधित नहीं था। ऐसी रिवित में पदों का केवल लिइमेद करदेवा आतावश्यक और निर्देश था। परन्तु कारिकाकार के जिये यह वात नहीं कही जासकती। क्यों कि उत्ती, छुन्द रचना में 'इन्द्रिय' आदि पदों के अयोग की अनुकूलता न देखकर 'मगे' और 'गर्ं के पदों का प्रयोग करना पदों। तथा वसी के अनुस्त्रका आदिवा में पुल्लिङ पद का प्रयोग करना पदों। तथा वसी के अनुस्तर श्राल्यक और स्वर्योजन था। यदि यह कहा जाय, कि सुत्रकार्त कारिका से छुन्न भेद करने हैं।

लिये ही स्त्रमें लिक्स्मेद कर दिया है, तो यह कथन भी कुछ बल नहीं रसता, क्योंकि श्रन्य कारिकाओं का रूपान्तर कर देने के समान सुवकार इममें भी सर्वधा परिवर्तन कर सकता था। श्रीर फिर ऐसा परिवर्तन तो सर्वधा निष्प्रयोजन है, जो छुन्द प्रतीति में भी वाधक नहीं। इसलिये सूत्र की रचना, कारिका के आधार पर नहीं कही जासकती। प्रत्युत सूत्र के आधार पर कारिका की रचना मानना अधिक संगत और युक्ति-युक्त होगा।

एतीय स्त्र का पाठ, ख्रादिशहूराचार्य-निर्दिष्ट पाठ के अनुसार 'सामान्या कराणृष्ठीत प्राणाचा वायवः पद्ध' होना चाहिये। शहूराचार्य ने वेदान्त स्त्रों के शाहूरभाष्य में [२।४।६ स्त्र पर] सांख्य के उक्त सूत्र के उद्धुत किया है। उसने जो पाठ दिया है, वह आर्थारूप कदािय संभव नहीं होसकता। प्रतीत यह होता है, कि वह सूत्र का ही वास्तविक पाठ है। कारिकापाठ के क्रम्यास के कारण, वाद में लेखक आदि के प्रमाद से सूत्रपाठ को भी कारिकानुसारी बना दिया गया। उन्होंने इस पाठभेद के महत्त्रय को नहीं समका। वस्तुनः शहूराचार्य के पाठ के अनुसार इस सूत्रकी रचना भी इन्दोबद्ध नहीं कड़ी जासकती। ईरवरकृष्ण ने ही सूत्र के पृथक् पदों को समस्त करके उसे कारिका का रूप दिया। शहूराचार्य के समय तक सूत्र का पाठ यथावस्तित था, उसके अनन्तर सूत्रपाठ को कारिकानुसारी बनाया गया। परन्तु शाङ्करभाष्य में अब भी पूर्ववत पाठ बना हुआ है। इन्हीं दिनों कुत्र नये भाषा के संस्करणों मे इस पाठ को भी अष्ट किया गया है। इसके सन्वन्य में विशेष विवेचन इसी प्रन्य के चतुर्थ प्रकरण की (१४) सरया में देखना चाहिये। ऐसी रिथति में वास्तियक स्त्रपाठ का आधार, कारिका को नहीं कहा जासकता।

सांख्यसत्रों की रचना का आधार, कारिका नहीं हैं --

खब हम उन युक्तियों का निर्देश करते हैं, जो उपर्युक्त सब ही सूत्रों की रचना के लिये समान रूप से इस थात को प्रकट करती हैं, कि सुत्रों की रचना कारिकाओं के खाधार पर नहीं होसकती।

√(१)—सांख्यकारिकाकार खाचार्य ईरवरकृष्ण ने खपनी ७१ और ७२ वीं कारिकाओं में स्वयं इस बात को श्वीकार किया है, कि उसने खपनी कारिकाओं के प्रतिपाद्य विषय 'पष्टितन्त्र' से लिये हैं। और खात ने विषय उसी कम के खजुसार पडच्यायी ने उपलब्ध होते हैं, खन्यत्र नहीं।

वया सांख्यसप्तति की अन्तिम कारिका ईश्वरकृष्ण की रचना नहीं हैं ?

बी॰ बी॰ सोवनी का मत, श्रीर उसका विवेचन-

हमारी प्रथम बुनित का आघार, सांहयकारिका की आन्तिम कारिका ही हैं। परन्तु इन-आन्तिम कारिकाओं के सम्नन्य में आधुनिक विद्वानों को बुझ विश्वतिपत्ति हैं। श्रीरुत बीठ बीठ स्रोतनी प्रमृठ एठ, अपनी पुस्तक 'A critical study of the Samkhya System' में बिखते हैं—'''बहत्तरवीं कारिका इस बात को बतलाती है, कि सप्तृति के प्रतिपाद्य विषय का आधार पष्टितन्त्र है।पष्टितन्त्र में कही आख्यायिकाओं और परवादों को यहां छोड़ दिया गया है। सम्भवतः यह कारिका बाद में प्रत्तिप्त हुई माल्म होतो है।क्योंकि सप्तित, उनहत्तरवीं [ ६६ ] कारिका तक समाप्त हो जाती है, जहां कि गौडपाद का आप्य समाप्त होता है।''

"गौडपाद" भाष्य में अनितम तीन कारिका लुक्त हैं। सांख्यकारिका में केवल द ध्यार्थ हैं, और एक आर्या लुक्त हैं। कुकी है, इस वाव का निर्देश करने वाला सबसे पहला क्यित विक्सन था। तोफमान्य तिलक ने इकसठवीं [६१] कारिका के गौडपाद भाष्य से उस लुक्त आर्या को हुं द निकाला। इस सम्बन्ध में उनका विचार था, कि इस आर्या में अनीरयरवाद होने के कारण किसी ने इसे लुक्त कर दिया। परन्तु किस आधार पर एक कारिका का लुक्त होना प्रकट होता है, यह कथन कुत्र स्पष्ट नहीं है। क्योंकि यदि वर्तमान सत्तरवीं [७०] आर्या को सक्ति का अंग होने से इसिलय अव्यादनीय समका जाता है, कि वह सप्ति के [प्रतिपादा विषयों में से किसी भी विषय के वर्षनरूप ] आत्ररवक अंगको पूरा नहीं करने, तो उनदत्तरवें [६६] आर्या को भी उसी आधार पर आग्रहनीय मानना चाहिये, क्योंकि उसमें भी किसी प्रतिपादा विषय विषय [सांख्य-सिद्धान्तभूत] का वर्णन नहीं है। सांस्पर्क दें कारिका इसलिय वावश्यक है, कि यह इस मन्यकी प्रामाधिकता को विवासन है। वो कारिका विद्यालय आवश्यक है, कि यह इस मन्यकी प्रामाधिकता को वत्नातारी है, तो वह इस मन्यकी प्रामाधिकता को वत्नातारी है, तो वह इस सम्वकी प्रामाधिकता को वत्नातारी है, तो वह इस सम्वकी प्रामाधिकता को वत्नातारी है, तो वह इस स्व

<sup>&</sup>quot;Karika 72 declares that the subjectmatter of the Saptati is based on Sastitantra with the exclusion of akhyayika and paravada. The Karika is penhaps a later interpolation because the Saptati ended at Karika 69 where Gaudapada bhasya finishes." [P. 8, line 1-5.]

<sup>&</sup>quot;The last three Karikas are missing in Gaudapada Bhasya, Wilsoln was the first man to point out that the Samkhya-Karika had only 69 verses and one verse was lost, Mr. Tilaka reconstructed the missing verse from bhasya on Karika 61 and thought that it was dropped because it was very atheistic. But it is not clear on what ground the loss of one Karika is manifest. If the already existing 70th verse is to be rejected as not forming an essential part of the Saptati, the 69th verse can also be rejected on the same ground. Disquisition of the principles of the Samkhya is over the 68th Karika and if the 69th Karika is necessary to impress the authenticity of the work, the 70th in neaded to give the line of succession of the old teachers, and the uninterrupted tradition of the system.

श्राचार्यों की परम्परा को बतलाती है, श्रीर सांस्य पर्रम्परा की श्राविच्छिन्तताका भी निर्देश करती है।"

श्रीयुत सीवनी के मत का वर्गीकरण-

र्श्र युत सोवनी महोदय के इस लेखका सारांश यह होता है-

(१)—गौडपादभाष्यके आधार पर सर्वप्रथम विल्सनने स.टयकारिकाओंकी ६६ आर्या षतलाई , उनके खतिरिक्त एक और आर्या के ह्युन होजानेका निर्देश किया। अं बुत सोयनी महोदय के लेपासुसार यह गती व होता है, कि विल्सन ने सांख्यकारिका में ७० आर्या मानी हैं। संभवतः उपसभ्यमान शेष तीन आर्या विल्सन के विचार से प्रसित हैं।

(२)—उस लुप्त खार्या की, जिसकी लुमता का उद्घानन विल्सन ने किया, लोकमान्य

तिलक ने ६१ वीं कारिका के गौडपादभाष्य के आधार पर, पुन:रचना कर डाली।

(३)—परन्तु श्रीयुत सोवनी महोदय इस रचनासे सहमत नहीं अतंत होते। जनका कहता है, िक सांख्य सिद्धान्तों का वर्षन ६८ वीं कारिका में ही समाप्त होजाता है। अय यदि सांख्य सिद्धान्त प्रतिपादिका कारिका के होने पर भी सचर संख्या पूरी नहीं होती, और 'भांक्तेऽपि लग्नुने न शान्तो व्याधि ' वाली वहावत चरितार होती है। अय और एक कारिका के रचना के लिये दूसरे तिलक कहां से आवें ? इसलिये श्रीयुत सोवनी महोदय का कथन है, िक सांर्यासद्धान्त का प्रतिपादन न करने पर भी यदि वर्तमान ६६ वीं आवि हो सस्त अधार एक कारिका के अधार मान लिया जाता है, िक वह परमित्र विपक्त से माता जोड़कर इस अधार पर कारिकाओं का अंग मान लिया जाता है, कि वह परमित्र को भी इस आधार पर कारिकाओं का अंग सानना आवश्यक है, कि वह प्राचित आवि हो से श्री इस आधार पर कारिकाओं का अंग सानना आवश्यक है, कि वह प्राचित आवारों और र विसिद्धान्य की परस्पराजी अधिन उन्नता का निर्देश करती है। इस तरह तिलकोपक्ष आर्या को हटाकर भी कारिकाओं की सत्तर संख्या परि होजाती है।

### श्रीयत सोवनी के मतका विवेचन---

हमने श्रीयत सीवनी महोदयके केलका सारांश तीन भागों मे विभ क कर दिया है। अब

इस सम्यन्ध में यथाक्रम विवेचन किया जाया है।

(१)—श्रीयुत सोवनी महोदय ने ७२ वीं कारिका को प्रक्षित वताया है, और विल्सन के द्वारा निर्देश की हुई सत्तर संरयाको कमोको पूरा करने के लिये आपने वर्त्तमान सत्तर्यों कारिका की प्रवल वयालत की हैं। ७१ वीं कारिका के सम्बन्ध में आपने बोई निर्देश नहीं किया। अब योदी देर के लिये मान लीजिये, कि ७२ वीं कारिका प्रांत्तम हैं। ईश्वरकृष्णने उसकी रचना नहीं की। इस कारिका में चर्णन किया गया है, कि 'सप्तितमें प्रतिपादित सम्पूर्ण सांख्य सिद्धान्त पष्टि तन्त्र से लिये गये हैं। अब , जब कि हम इस कारिका को प्रक्षित मान लेते हैं, हमारे पास क्या

प्रमाण है, कि इश्वरकृष्ण ने सक्तर कारिकाओं में ही सारयित्वान्त का प्रतिपाटन किया है ? मारय-विषय का प्रतिपाटन करने वाली कारिनाओं में सक्तर संरया का बोध तो हमें, इस अनितम कारिका के 'री आधार पर होता है, उमीको हम प्रतिप्त मान लेने हैं। जिस टहनी पर चैंठे हैं, उसी की जह पर कुण्डाडा चलाने को नयार हैं। शास्त्रवर्ग में यह भागना अन्याय है। हम पृद्धते हैं, श्रीयुत मिल्सन और उनसे सहमत अन्य विद्वालों ने मस्तिष्य में यह भागना कहा से आई? कि मारयार्थ-प्रतिपातिका कारिका समस्त होती चाहिये।

पहीं जासकता हैं, कि इस आवनारी उत्यक्तिमें परम्पराभी कारण होसनती है। परम्परा से इम भन्य का नाम भी न्यार्थसित नाहि कहा जाता रहा है। इसीमें समका जासकता है, कि इम भन्य का नाम भी न्यार्थसित नाहि कहा जाता रहा है। इसीमें समका जासकता है, कि इम भन्य के नाम के साथ 'ममित' पत्रका प्रतिम कहीं जामकती हैं '। परम्तु हम किर एड्से हैं, कि इस भन्यके नाम के साथ 'ममित' पत्रका प्रयोग होने परभो, उस समित पत्रके प्रयोग माने यह बात कैसे भाजूम होमको, कि उन समित मत्रक कारि कार्या में माल्य सिद्धान्त का प्रतिपादन हा होना चाहिये ? अत्याप तीन कारिकाओं के प्रतिक हाने का विचार राजने वाले समझ आधुनिक विद्यान यही लग्यते हैं, कि सार्य मिद्धान्ती ना प्रतिपादन करने वाली समझ कारिका होनी चाहिये। इस भायना का बद्यम, केवल सप्ति पत्रके प्रयोग से कैसे होसकता है ? इसलिय वह धारणा असनान नहीं कहीं जासकती, कि श्रीवृत विल्सन आदि विद्यानों इस भायना को अन्तिम कारिका के नाधार पर ही अपन मसिक्कों में स्थान दिवा है, श्रीर अब उसीको प्रकृत्व कहने के लिये तवार हैं।

मन्तिम कारिकाओं को प्रवित्त मानने में विन्सन के मत का आधार, आर उसका विवेचन-

श्रीयुत विरुत्तन खादि का, अन्तिम कारिमाओं को प्रस्तिम बतान के लिये यह आधार, कि इन पर गीटपाद का भाग्य नहीं है, सर्त्रथा असगत ह। यदि गौडपाद ने उन पर भाष्य नहीं है, सर्त्रथा असगत ह। यदि गौडपाद ने उन पर भाष्य नहीं किया है, सो अग्य मम ही ज्यास्थाकारों ने उन कारिकाओं पर आप्य किये हैं। कहा जासका है, कि गौडपाद के समय तक इन कारिकाओं का प्रनेप नहीं हुआ था। इसलिये उसने भाष्य नहीं किया। अनन्तर प्रस्ति हैं। महा जासका है अन्तिम कार्यका खादि ने इनका भाष्य किया। परन्तु यह क्थन मर्न्रथा असंगत है। गौडपाद से अल्यन्त प्राचीन खाद्य माठर ने इन मन ही अन्तिम कारिकाओं का व्याप्यान किया है और युक्तिदीपिका, तथा परमार्थ के बीनी खातुवाद में भी इन सब आर्याओं को व्याप्यान दिशान है, जिनका समय निश्चत ही गौडपाद से प्राचीन है। एमी स्थिति में यह हैसे पहा जा मकता है, कि गौडपाद के समय में ये वारिकार्य नहीं थीं। अश्व याथी ने अनेक सुवों पर

<sup>े</sup> यद्यपि क्रोनक्सान्य रिजक ने इमारो प्रवित्या न मानकर डेम्परपृत्वकी रचना ही बनलावा है । [ गीवा सहस्य, प्रथम हिन्दी मस्पर्य, ए० १६२ की न्पिकी ]

पनञ्जलि का 'भाष्य नहीं है। क्या वे प्रक्षिप्त मान लिये जाये ? यजुर्वेंट के कई मन्त्रों पर उठार का भाष्य महीं है, तो क्या यह मान लिया जाय, कि उठार के समय तक वे मन्त्र नहीं थे, बाद में किसी ने बनाकर जोड़ दिये। इसके छातिरिक्त यह भी होसकता है, कि गीड़पाद ने इन पर भाष्य किया हो और वह किसी कारण से सांखर्तत हो गया हो। खिरडत होने के निम्न लियित कारण हो सकते हैं:—

(क)—प्रतिलिपि करते समय लेजिक के प्रमाद से ऐसा हो गया हो, और श्रागे के लिये बंही प्रतिलिपि, अन्य प्रतिलिपियों का आधारमून वन गई हो, तथा पहली प्रतिलिपि नष्ट हो गई हो।

(ख)—मूल हस्तलिखत बन्य का खान्तिम पत्र किमी तरह [वर्षा, टीमक, खानि, बायु ख्रादि कें सम्पर्क से ] नष्ट हो गया हो, और वहीं खारिष्टत बन्य "प्रागे की प्रतिलिपियों के लिये खाखर बना हो।

गौहपात भाष्य के श्रान्तिम भाग का खिएडत होना, सांस्यकारिका के उपलम्यभान श्रान्य ध्याख्यानों के श्रान्तिम भाग की उससे तुलना करने पर भी स्पष्ट हो जाता है। हम छुन्न व्याख्यानों के श्रान्तिम भाग, पाठकों के सुभीते के लिये यहां उद्धुत करते हैं—

'क्षाल्यायिकाभिराहेताः परवादिविवर्जितास्त्रेति । परेण् सह वादः परवादः तेन वर्तिनास्त्र । इति परिसमा निर्मति ।' ित्राचार्य माठर ।

<sup>'</sup>परमर्पादिवधोभ्यागमेन प्रमाण्यपं पुरस्कृत्य तर्कहरा। विचारः इतः । न चास्य मूलकनकः पिरहरूचेय स्रत्यमपि दोषजातमस्योति ।'ियुनितदीपिका |

सुक्तिदीपिकाकार ने इसके आगे चार रलोक और लिखकर अपने प्रन्थ का उपसंहार किया है।

'परं बन्धमोक्तोपयोगिनोऽद्याः दक्षिता इति तस्मात् सःपूर्वीयं सप्ततितरित ।' [ वयसंगता ] 'सैंच पष्टिपदार्थी किं-तेति सकलशास्त्रार्थकथनान्नेदं प्रकरणम् , त्रापि तु शास्त्रमेयेदमिनि सिंडम ।' [ त्राचार्य वाचस्यति मिश्र ]

'तथा चात्रैतत्पष्टिपदार्थविवचनान्त्रं प्रकरण् किन्तु तन्त्रमेवेति सिळम् ।' [ नारावण्तीर्थरू । सारुवचन्द्रिका ]

'पेगा विचागत् मस्यार्पान्वित्रातिनत्तविवेचनात्मित्रा मप्यते संवितितित।' [गीडपार गाप्य] इस सब ही स्थार्थानों की व्यक्तिस पेक्तियों की परस्पर सुस्ता करने पर यह स्पष्ट होता है, कि जैसे इत्तर के व्यन्य सब न्यार्पानों में अन्य की समान्ति दोतक भावना ध्वनित होती है,

<sup>े</sup> प्याकरण महाभाष्य, च॰ ४, पाट १, सूत्र ४, २, २, १, १९, १२, २२, २४, २८, २८, ४१–४० हत्यादि।, यह फेरक निर्देशमात्र क्या गया है, छ्रष्टाप्यायी के चन्य चनेक सुत्री पर माध्य नहीं मिलना ।

<sup>ै</sup> यापुर्वेद, स॰ २४ मन्त्र ३-१६ और २९-४० पर उप्यट का आध्य नहीं है ।

वैसी गौडपाद भाष्य की वंक्तियों में नहीं हैं। केवल 'इति' पद का प्रयोग तो उसने श्रमेक कारि-कार्यों के अन्त में किया है। इसलिये यह संभावना होती है, कि कदाचित गौडपाद के भाष्य का श्रन्तिम भाग खरिडत हो गया हो।

गौडपाद भाष्य के अन्त में एक श्लोक भी मिलता है-

'सांरा कविलयुनिना प्रोक्तं संसारविमुतिकारणं हि। यत्रैताः समातिरामां भाष्यञ्चाधः गीदपादङ्ग्यम् ॥' गोडपाद भाष्य के वनारस संस्करण में सम्मादक महोदय ने इस पर एक टिप्पणी लिखी

ताडपद भाष्य क वनास्त सरकरण म सम्मादक महादय न इस पर एक १८ एक

यदि 'आर्यादिषु' के आि पद से सम्पादक महोदय ने भाष्य का भी मह्ण किया है, तो इसका अभिमाय होगा कि, यह रखोक, न आर्याओं में अन्तर्भूत हो सकता है, और न भाष्य में । वस्तृतः ऐसी शिवित में हेतु के 'आर्या' पद का उल्लेख कार्य था। आर्याओं में तो इस रखोक के अन्तर्भाप का प्रश्त ही नहीं उठ सकता। रखोक स्वयं कह रहा है, कि ईरवरकृष्ण से मेरा कोई सम्प्राप्त नहीं। गौडपाद भाष्य में इसके अन्तर्भाव की सम्भावना हो सकती है और संगत भी यदी प्रतीत होता है, कि अपने भाष्य का उपसंहार करते हुए गौडपाट ने ही इस रखोक को लिया हो। यदि इस पात को मान लिया जाय, कि यह रखोक गौडपाद का ही लिया है, तो यह रपट है, कि गौडपाद मत्तर आयांओं का सावात निदंश कर रहा है, और उन पर ही अपना भाष्य पतला रहा है। इससे यह परिणाम निकलता है, कि गौडपाद माध्य के आक्षार पर तिलक हारा प्रयित कारिका की विद्यात कारिकाओं में यथास्थात जोड़ देने से कारिकाओं की मत्तर संस्था भूरी ही जाती है. और विकस्त तथा तिलक के लेखों का समस्य होता है।

परन्तु हमारा प्रश्न इसके जागे उसी तरह विद्यामान है। गौडपाद भाष्यपुत इन सत्तर कारिकाओं में ज्ञनितम कारिका सांस्थ-सिद्धान्य का वर्णन नहीं कर रही, फिर भी सत्तर कारिका कों में सीन्तर कारिका कों में सीन्तर कारिका कों में सीन्तर कारिका कों में सीन्तर है। यहां लिखा है, कि—किरलामेक, मोचकारख, शाक्ष का इन सप्तित [७०] ज्ञार्याओं में वर्षन किया ग्राह्म है। परन्तु तिलकोपन्न आर्यो को मिलाकर भी, शास्त्रीय ज्ञर्य की प्रतिपादक सत्तर आर्यो पूरी नहीं होती। तन गौडपाद के भी लेख का मामज्ञस्य कैसे ?

इस सम्यन्ध में हमारा अनुमान है, कि गौडपाद का यह रलोक, बहत्तरवीं आर्या के माध्य के अन्त में लिखा गया होगा । इस रलोक का 'मप्तित' पद, बहत्तरवीं आर्या के भाष्य के अन्त में लिखा गया होगा । इस रलोक का 'मप्तित' पद, बहत्तरवीं आर्या के 'सप्तित' पद का स्मरण करा रहा है। और उसी आर्या के मावार्य को गोडपाद ने, अपने प्रन्थ के उपसंहार रूप में, इस रलोक से प्रकट किया है। इसलिए भी बहत्तरवीं आर्या को प्रतिप्त कहना संगत न होगा। चस्तुत: 'सप्तित' पद, सम्पूर्ण अन्य का चोतक है, गिनती की मत्तर आर्याओं का नहीं। चाहे शास्त्रीय अर्थ का प्रतिपादन सत्तर से कम आर्याओं में ही हो, और सम्पूर्ण आर्या चाहे सत्तर से अधिक हों, पर प्रन्थ का व्यवहार 'सप्तित' पद से ही होता रहा है। ऐसी ही अवस्था में बहत्तरवीं आर्या का, तथा गौडपाद- के अन्तिम रलोक का भी 'सप्तित' पद प्रयोग संगत कहा जासकता है। अन्य के 'सप्तित' नाम के सम्बन्ध में अभी आगे आवस्यक निर्देश किया जायगा।

श्रन्तिम कारिकाओं के प्रचिप्त न होने का एक और कारण-

इसके अतिरिक्त एक और कारण है, जिसके आधार पर ६६ वी आर्या से अगली तीन आर्याओं का प्रक्तिप होना, असंभव कहा जा सकता है। मान लीजिये, अन्तिम तीन आर्या नहीं हैं, वर्त्तमान ६६ वी आर्या ही, अन्तिम आर्या है। वह वतलाती है, कि 'पुरुषार्थ ' के उपाय भूत ज्ञान का प्रतिपादन करने वाले इस शास्त्र की परमार्थ कपिल ने कहा।' इस कथन के आधार पर हमारे सामने एक नई समस्या खड़ी होजाती है। क्योंकि इस कथन से स्पष्ट प्रतीत हो रही है, कि इस मांख्यकारिका रूप शास्त्र को कपिल ने कहा, तब कपिल ही इसका रचियता मानाजाने लगेगा। इस प्रन्थ से इंश्वरकृष्ण का मम्बन्ध बताने वाला कोई साधन हमारे पास नहीं रह जाता। केवल परस्परा, इस मान्यात उल्लेख की बराबरी नहीं कर सकती। क्योंकि अन्तिम कारिका का जम साचात लेख तमें यह बतायेगा, कि यह शास्त्र किएल का कहा हुआ है, तो इसके विकद्ध केवल प्रतुत परस्परा पर कीन विश्वास करेगा? अभिग्राय यह है, कि यदि ६६ वी कारिका ही को जितक मान तिला जाय, तो उसमें कहा अर्थ, अधूरा और आप्रतिग क्रातित होता है। ऐसी स्थिति में यही नहीं, कि यह आर्थ पर्य की प्रमायिकता पर ही छुळ प्रभाव नहीं डालती, प्रस्पुत एक नया खान्ये भी हमारे मामन उपस्थित कर देती हैं, कि अथ कपिल को ही इस प्रन्य का रचियता मानने की संभावना हो जायगी।

प्रसुत मन्य की प्रामाणिकना पर यह तभी प्रभाव हाल सकती है, जबकि खगली कारि-फाओं के माय उसका सम्बन्ध माना जाय, खन्यथा इस कारिका का उन्लेख न्यर्थ और आगर्स-गिक स्पष्ट है। चन्तुतः इन खन्निम खार्याओं की सत्ता, गौहपाट भाष्य पर खाधारित नहीं है, फारिकाओं की प्रपनी रचना, परस्पर खार्थिक प्रथन और खर्ब की पूर्णता ही उनकी सत्ता के मूल

<sup>े</sup>षुरपार्थः जिसदं गुद्धां परमर्पिका समानवानम् ।

त्राधार हैं। कारिका प्रथम और भाष्य भी ही । उन पर केवल गौडवादकृत भाष्य का न होना, इनकी छावस्यक सत्ता की नष्ट नहीं कर सकता ।

# सांख्यसप्तति के लिये लोकमान्य तिलक डारा एक आर्या की कल्पना-

(२)-शियुत वी० वी० मोवनी के लेखानुसार, विरसन महोदय ने एक कारिका को लुप्त हुआ बताया। लोकमान्य तिलक ने, वर्तमान ६१ वीं कारिका के गौडपाद भाष्य के आधार पर उस कारिका की पुनः रचना की है। यह कारिका इसप्रकार है—

कारण्यिश्यरमेथे मुचते वालं परे स्वमायं या | प्रजाः कयं निर्मुण्यतो व्ययतः कालः समायश्व १॥।' लोफमान्य तिलक का फहना है, कि यह करिका किसी ईश्वरपत्त्वपाती व्यक्ति ने यहां से निकाल ही, क्योंकि इस कारिका में ईश्वरचाद का व्यवक्त हैं। इस खाधार पर लोकमान्य तिलक, ईश्वरकृष्ण को भी कट्टर निरीरवरपादी बताते हैं। श्रीयुत विल्सन महोदय के कथनातुसार, में मूल विषय पर ६६ आर्या मानते हैं, और शेष तीन आर्याखों को उपसंहारात्मक कहते हैं। परन्तु इनको ईश्वरकृष्ण की ही रचना मानते हैं। उन्होंने इन खन्तिम आर्याखों को प्रसिप्तं नहीं माना हैं।

#### उसका विवेचन-

इस सम्बन्ध में हमारा विचार है, कि मूल विषय पर ६६ आर्याओं के मानने में ही लोकमान्य तिलक और जिल्लान महोदय को मीलिक आर्यि हुई है। इस यह नहीं कह सकते, कि उन्होंने यह किस आशार पर समफ लिया, कि वर्षमान ६६ आर्याओं में मूलविषय का प्रतिपादन है, जब ि मूलविषय का प्रतिपादन है, इस आर्याओं पर ही गौडनान का मान्य देसकर मर्वप्रथम श्रीयुत विल्सन महोदय को यह प्रानित हुई, और इसी वे आधार पर लोकमान्य तिलक की करियत आर्यो ने इस आन्ति की जह को और हुई कर दिया। यह आश्चर्य की बात हैं, कि लोकमान्य तिलक ने भी विल्सन महोदय के कथन को और एवं कर दिया। यह आश्चर्य की बात हैं, कि लोकमान्य तिलक ने भी विल्सन महोदय के कथन को और हुई स्था। यह आश्चर्य की बात हैं, कि लोकमान्य तिलक ने भी विल्सन महोदय के कथन को और हुई साम मुंदकर स्वीकार कर लिया और वर्षमान ६६ वीं आर्यो के प्रतिपाद विषय पर प्यान नहीं दिया। प्रतित होता हैं, कारिका कल्पना की असन्तता से प्रमावित होकर उनकी रुष्टि ६६ वीं आर्यो के विषय तक न पहुंचसकी, और मूल विषय पर प्रायाओं की सत्तर संस्था पूरी हुई समक्तकर कृतकृत्य होगई। परन्तु फिर भी मूल विषय पर प्रायाओं ही। वस्तुतः उपसंहारात्मक अनित्त शान्यो करात्वा व्यापिः का न्याय यहां पूर्ण कप ने चरितार्य होता है। वस्तुतः उपसंहारात्मक अनित्त

श्रीयुत इत्युत्त शर्मा एम० ए० महोदय ने 'मू बते' पद के स्थान पर 'पुरुपे' पद स्वक्त इसमें संशोधन किया है । वाँडवाद भाष्य, कारिका ६१ की टिप्पली में, पूना संस्करण, २९३ ११ ] ।

गीतलहस्य, प्रथम हिन्दी संस्करण [ सन् १११६ ईसवी ], पृ० १६२ ॥

भीता रहस्य, प्रथम दिन्दी संस्करण [सन् १६१६ ईमवी] पृ॰ १६२, १६३ की टिप्पणं

ष्पार्याञ्चों की संख्या, चार है, और मूल विषय ६८ आर्थाञ्चों में समाप्त होता है। जैसा कि हम पडभ्यायीसूत्र और कारिकाञ्चों की परस्पर तुलना में स्पष्ट कर आये हैं। इसलिये तिलकोपड़ा आर्था की कल्पना का कोई भी स्पष्ट आजार नहीं कहा जासकता।

तिलक कल्पित आर्या का शास्त्रीय विवेचन-

श्रय इस किरपत आर्या की विवेचना, हम शास्त्रीय दृष्टि से भी करना चाहते हैं। इसमें ईरवर, काल श्रीर स्यभाव की मुलकार एता का निपेघ किया गया है। अर्थात् ये तीनों जिदार्थ, सृष्टि के उपादान कार ए नहीं हो सकते। जिस गौडपाद भाष्य के आधार पर इस आर्या की करपना की गई है, वहां इस कार एमाला में चौथे पदार्थ 'पुरुंप' का भी निर्देश किया गया है। परन्तु लोकमान्य तिलक ने इस आर्या में उसे प्रथित नहीं किया, उसे खोड़ देने का कोई कार ए भी उन्होंने नहीं बताया। पंक्दरदत्त शर्मा एम्० एक मेहोदय ने 'शुबते' पद के स्थान पर 'पुरुंप' पद रखकर इस न्यनता को पूर्ण करने का यस्त किया है।

इम पूछते हैं, ईरवर को स्ट्रष्टि का उपादान न मानने के कारण कोई भी व्यक्तिनिरीस्वरवादी कैसे कहा जासकता है ? पातलाल योगदर्शन भी इंटवर को सार्थ का उपादान कारण नहीं मानता, परन्तु उसे निरोरवरवादी नहीं कहा जासकता । न्याय-वैशेषिक भी देश्वर की सृष्टि का जपादान कारण नहीं कहते. पर वे भी निरीश्वरवादी नहीं हैं: और न कोई अन्य दार्शनिक उन्हें निरीरवरवादी कहता है। ईश्वर की तरह पुरुष की भी उपादानकारणता का यहां निपेध होने से, ईरवरकृष्ण को तब पुरुषवादी भी नहीं माना जाना चाहिये। इसका श्रभिमाय यह होगा, कि लोकमान्य तिलक के कथनानुसार वह केवल जड़वादी रह जायगा। **इ**रवरकृष्ण के सिद्धान्त के सम्यन्ध में यह बात कहा जानी शास्त्रविरुद्ध श्रीर श्रसंगत है। यदि पुरुष की चपादानता का प्रस्वाख्यान करने पर भी वह पुरुष की मानता है, तो ईरवर की उपादान-कारणता का खरहन करने पर भी वह निरीश्वरवादी नहीं कहा जासकता, और न ऐसी कारिकाकी जिसमें इस अर्थ का उल्लेख किया गया है, निरीश्वरवाद का प्रतिपादन करने वाली कहा जासकता है। ऐमी स्थिति में इस आर्था के मलबन्ध से निकालेजाने का कोई भी आधार सम्भव नहीं होता। यांट केवल ईरवर की उपादानकारणता का प्रतिपादन न करने से ही इसकी मूल भन्थ से किसी ने निकाल दिया, तो केवल शंकरमतान्यायी दर्शन भन्थों में वर्णित ईरवर सम्बन्धी स्थलों के ऋतिरिक्त श्रान्य सब ही ईरवरवर्णनपुरक स्थलों को निकालने का-क्यों नहीं यत्न भिया गया ? वस्तुतः इस आर्था के निकाल देने का यह आधार कल्पनामात्र है, और राम्त्रीय दृष्टि से सर्वशा असंगत है।

सांख्यकारिकाचों पर गौडवाह भाष्य सं ख्रस्यन्त प्राचीन व्यान्यान, ख्राचार्य माठर का है। यदि इन दोनों व्याक्यानों को परस्पर मिलाकर देखा जाय, तो यह स्पष्ट होजाता है, कि मौडपाद का भाष्य माठर के व्याख्यान का जनकरणमात्र है। ६१ वी व्यार्थ के माठरकत ज्याख्यान को सदमदृष्टि से विचारने पर यह स्पष्ट हो जाता है, कि न्याख्याकार ने स्वयं, कारिका वर्णित प्रकृति की मलमारतरता को स्पष्ट करने के लिये. व्याख्या के मध्य में उन पंक्तियों की लिया है, जिनके ध्याचार पर इस आर्या की कल्पना की गई है। गर्म्यारतापूर्वक विचारने पर भी हम इस चात को न समक्रमके. कि इस उपादानकार एता निवेध के प्रसंग में लोकमाना तिलक ने पुरुष को छिपाने का क्यों यस्त किया है ? शीतारहस्य के १६३ द्रष्ट की टिप्पसी में उन्होंने किसी यहाने भी परुप का उल्लेख नहीं खाने दिया । मालूम ऐमा होता है, कि संभवतः वे सांव्यदृष्टि से, प्रकृति के समान, पुरुष की भी सुष्टि का मलकारण ' समकते हैं। यदि मलकारण से उनका अभिप्राय उपादान करण है है, ते उन्होंने सांख्य सिद्धान्त की सममने में यत की है। यहि मल कारण से उनका और अभिन्नाय है. तो कब नहीं कहा जा सकता. यद्यपि उन्होंने इन पट्टों का अपना पारिमा-पिक अर्थ प्रकट नहीं किया है. और कारणता की दृष्टि से पुरुष की प्रकृति के समकस्र ही रक्ता है। यदि इसी विचार से उन्होंने ईरवर, काल और स्वभाव के साथ परूप का उन्हेंग्य नहीं किया है, तो यह क्रम कटापि आर्यजनोचित नहीं कहा जा सकता। उन्होंने इस आर्या के निकाले जाने का श्राचार कल्पना करने के लिये ही यहां निरीश्वरबाट की उहाई दी मालम होगी है, श्रीर इसीलिये उपादान फारण निरेध की सूची में पुरुष का उल्लेख नहीं किया। जब कि गौडपाट और माठर दोनों ही के ज्यास्थानों में, इस प्रसंग में परूप का उल्लेख है।

संभवतः पं० हरहत्त शर्मा एम्० ए० महोदय का ध्यान, लोकमान्य वित्तक की इस सूक्त रिष्ट तक नहीं पहुँच पाया, और उन्होंने किएनत आर्या में 'मृत्वते' पर के स्थान पर 'पुरुष' पद रचकर मंशोधन कर दिया। अब लोकमान्य वित्तक के अनुसन्धान और शर्मा जी के संशोधन के आश्चार पर ईश्वरकृत्या न इश्वरवादी रहता है, न पुरुपवादी; केवल प्रकृतिवादी या जड़वादी रह जाता है। इसप्रकार 'घटुकुट्यां प्रभातः' न्याय के अनुसार किर वे उमी रिथति में पहुँच जाते हैं। अर्थात् ईश्वरकृत्या के केवल प्रकृतिवादी रह जाते की संभावना का कोई भी समाधान उनके पास नहीं हैं, जो इस किएन आया की स्वीकार करते हैं। इसतिये न तो यूल प्रन्थ से इस आर्या के निकाले जाने का कोई आधार है, और न इसकी पुनः रचना का ही कोई आधार है। यह केवल लोकमान्य तित्रक की करूपना, श्रीयुव विक्सन महोदय की आन्ति पर ही आधारित है। पाश्पात्य विजारों से प्रमावित होकर ही वे वास्तविकता को न देख मके "।

 <sup>&#</sup>x27;इसलिये, उन्होंने [ सांक्यों ने ] यह निरुपत सिद्धान्त किया है, कि प्रकृति कौर पुरप को छोड़, इस सृष्टि का कौर कोई भीनदा सुल कारण नहीं हैं !,

<sup>ि</sup>बोतारहस्य, प्०१६३,पंकि २---६ । प्रथम हिन्दी संस्करण ]

लोकमान्य शिक्क को इसने सदा ही हार्दिक चारवा से देशा है, किर भी उनके विचारों से सहमत न होने
 के कारवा हमें में सब्दे एक्ट लिखने पहें हैं इसके लिये हम उनकी दिवंगत चारमा से प्रमा के आर्थी है।

तिलकोपज सार्रा के लिये. टा॰ हरदत्त शर्मा की प्रवल वकालत, और उसका याक्यक विवेचन ।

शीयत हरपत्त शर्मा एम०ए०महोदय ने इस तिलकोपज्ञ आर्या की यथार्थता श्री मोलि किता को सिद्ध करन के लिये वह। जोर मारा है। श्रापने लोकमान्य तिलक के लेखानसार इस बार को स्त्रीकार करके, विश्वदर्शवी आर्था का गौडपाड भाष्य एक आर्था का भाष्य नहीं, प्रत्युत दो व्यार्थाओं रा भाष्य है, व्यागे यहा तर कल्पना कर डाती है कि यह ६/वीं त्रार्था का भाष्य भा हमें इस समय मौलिक जानवर्धों से उपलाप नहीं हो रहा। जापकी पारणा है, कि ईश्वर निएस को महन न करने वाले किसी क्षटिलमित ने पहले इन [ तिलकोपज्ञ ] आर्या को प्रन्थ से लुप्त किया, फिर किसी ने यह समझ कर, कि यह भाग्य जिना आर्था के है, दश्वी आर्था के भाष्य के बीच में मिला दिया।

शर्मा जी की यह क्लिनी भोली कल्पना है। इस पहले है कि उस जमान में किसी को यह केसे मात्म हो गया, कि यह भाष्य विना आर्या के है। श्रायत मोवनी महोत्य और लोजमान्य तिलक आदि विदानों के लेगानसार तो श्रीयत विल्यन सहोत्य ही सर्वप्राय ऐसे व्यक्ति है जिन्होंने एक कारिका के लप्त होने का सबसे पहले निर्देश किया। यदि उस उाल में भा किसा को यह मालम हो गया था, कि भाष्य बिना आर्या के है, आर्या लप्त होगई है तो उस समय व पाहित्य में पहीं न कहीं प्रसगवश इसका उल्लेख आवा होता। उल्लंख मो भी जाने दीजिये, जब किसी के द्वान में यह बात च्या गई थी. ता कम से कम. परम्परा में नी यह चली आती। इम सम्बन्ध में यह फल्पना तो व्यर्थ ही होगी. कि जिसे यह बात मालूम हुई था. उसने पाप की तरह इसे दिया के रक्ता। फिर भाष्य का बलट फेर की दसरे जिदाना ने कैसे सहग किया होगा ? फिर जिस प्रतिलिपि म यह उल्लंद फेर किया गया. क्या भारत भर म इस प्रनथ की वह एक ही प्रति थी ? जिस प्रति से कारिका लुप्त की गई, उसके सम्बन्ध म भी ये प्रश्न समान हैं। फिर गौडपाद भाष्य की ही उलट फेर नहीं, उससे ऋत्यन्त श्राचीन माउर वृत्ति के उलट फेर की भी करपना करनी पड़ेगी। क्योंकि उसके व्याख्यान से भी यही प्रकट होता है. कि यह एक ही श्रार्या का भाष्य है, हो का नहीं। शर्मा जी के कथनानसार, श्रव न सालम कितने शरिलमित व्यक्तियों को द्वना पड़ेगा। सचमुच बिंद कोई कुटिलमति होता, तो यह कारिका के साथ भाष्य को भी कभी न छोड़ता'। यह कसा डॉटलमति था ? जो एक कारिका की निकाल कर ममम वैरा, वि मस अप ईश्वर को आच न आसकेगा। हम तो यह मित का वौदिलय और ही जगर मालम हो रहा है।

शर्मा जा लिखते हैं. कि दश्वी आर्या के वर्त्तमान गौडपाद भाष्य का आनुपूर्वी में ऋर्यकृत सामक्जरय नहीं है। खाप कहते हैं, कि " तत्र मुकुमारतरं वर्णयति' इसके अन-सर, भाष्य का न पनर्दर्शासुपयाति पुरुपस्य' इत्यादि ऋतिम भाग पदना चाहिये। 'महमारत- वर्णयति' इसके

श्रमन्तर 'हेचित्रश्यरं कारणम् ब्रुचने' उत्यादि पाठ अस्यान श्रमंगत हैं। क्योंकि ईप्रवाहि की कारणता का कथन, प्रकृति की मुकुमारतरता का वर्धन नहीं हैं, इस बात को कोई व्धृतबुद्धि पुरूप भी भाष सकता है'। "

प्रतीत यह होता है। शर्मा जी की इस प्रन्थ के समफल में कहा श्रम हत्या है। यह कहना तो ठीक है, कि ईश्वरादि की कारणना का कथन, प्रकृति की सकुमारतरता का वर्णन नहीं हैं। परन्तु इरवरादि ही उपादानकारणता के निवेध द्वारा, प्रकृति की उपादानकारणता का प्रतिपादन ही. प्रकृति की सुक्रमारतरता का वर्णन है। इसीलिये 'सक्रमारतर वर्णयति' इम पंक्ति का संग्रन्थ, क्रमन्तरपठित 'केचिदीरवर' कारएएम व बते' इतनी ही पंक्ति के साथ नहीं है। मत्युन ईश्वरादि की उपादानकारएता का निर्मेश कर के केवल प्रकृति की उपादानकारणता की समूर किया है: और इसीलिये पुरुष जब उस के स्वरूप को जान लेता है, तो प्रकृति यह समम्तकर कि इसने मेरे स्वरूप को पहचान लिया है, पुरुप के सन्मुख फिर नहीं आती। यहां तक प्रकृति की मुकुमारतरता का वर्णन है, और यहां तक के प्रनथ के साथ उस पंक्ति का सम्बन्ध है। श्रामिप्राय यह है, कि प्रकृति की उपादानकारणता मान जाने पर ही यह संभव है, कि वह अपने स्वरूप के पहचाने जाने पर पुरुप के सामने अपना खेल नहीं रचती, उस से लिए जाती हैं। ईश्वरादि की उपादानकारणता में यह संभव नहीं है। यही प्रकृति की सकसारतरता का वर्णन हैं। और इतने अन्ध के खनन्तर ही भाष्य में 'न पनर्दर्शनमपयाति पुरुषस्य'यह पक्ति है। इसलिये 'सुक्तभारतर' वर्णयति' और 'न पुनर्वर्शनसुपवाति पुरुषस्य' इन पंक्तियों के मध्य का मन्थ, ईरवरादि की उपादानकारणता का निषेध करके केवल प्रकृति की उपादान-कारणना की पृष्टि द्वारा, विश्वेकज्ञान होने पर उस प्रथप के लिये फिर स्वष्टिरचना न करना ही प्रकृति की सक्तमारताता का वर्णन करता है। इसी का 'न पुनर्दर्शनमुपवाति पुरुषस्य' इस पंक्ति के द्वारा उपमंहार किया गया है। इमोलिये भाष्यकार ने इम सम्पर्ण यन्य का उपसंहार करते हुए व्यक्तिम पंक्ति में जिला है-

'श्रतः प्रकृतेः मुकुमारतरं सुमीग्यतरं न विश्विदीग्यसदिकारण्यस्तीति मे मितर्भेयति ।'

'इसीलिये प्रकृति से सुकुमारतर श्राधीत सुभीन्यतर कोई भी इंग्वराधि कारण नहीं है, यह सेरी घारणा है'। भाष्यकार की इस श्रान्तिम वपसंहारासक पंक्ति का सामञ्जल्य, श्रीयुत रामांजी के द्वारा निर्दिष्ट प्रस्थ योजना के अनुमार सर्वथा श्रामंभव है। बाल्स होना है, इसीलिये उनकी वहां एक श्रीर निराधार करणना कानी पढ़ी है।

श्रीयुत हादत्तरामी वृम, वृ महोत्रयमम्मादित, गाँउपादभाष्य, वृता संस्करण, ६१ आरिका भाष्य की टिप्पणी, गुष्ट १६।

<sup>&#</sup>x27;तत्र सुकुमारतरं वर्षयित'—एवदनन्वरं भाष्यचरममागः 'च पुनर्देश्वनम्पयाति प्रस्परमः' इति पदनीयः । 'सुकुमारतरं वर्षयितिः दृश्यनन्वरं 'विचिदीस्वरं कारणं बृचतेः इत्यादिपाठस्तु नित्समसंगत एव । महोप्रवा-देशां कारणार्थं प्रकृतेः सुकुमारतरत्ववर्णनम् । चलो मृचं केनचिदीस्वरनित्तसासहिन्छना कारिकयं कोषिता । ग्रान्येन च वेनचिद्धराठेण भाष्यमेतन्म्लकारिकाविदीनियित मत्या सथैकप्रष्टितमकारिकाभाष्यान्तर्निवेरितां यथा स्थ्यदर्शनीरिप विभाव्यते ।'

शर्मा जी लिखते हैं, कि इस पिन को भाष्य की उलटकर करने वाले व्यक्ति ने अपनी श्रोर से यहां जोड दिया है । परन्त शर्मा जी ने इसके लिये कोई भी युक्ति उपस्थित नहीं की ! केवल कल्पना के बल पर इस बात को कैसे स्वीकार किया जामकता है, कि यह भाष्यकार की श्रपनी पक्ति नहीं है, प्रत्युत किसी ने प्रतिप्त करदी है। पहिले तो एक निराधार आनितमुलक आर्यो की कल्पना, फिर ईरवरकृष्ण को बलात् निरीश्वरवादी ठहराकर, मुलप्रनथ से आर्या के निकाल जाने की दूसरी फल्पना, पुन एक ही आर्या के भाष्य को उसके कान पंछ मरोहकर दो आर्याओं के लिये असामञ्ज्ञस्य पूर्ण रीति पर तय्यार करने की तीमरी कल्पना, उस असामञ्जस्य को सामञ्जस्य का रूप देने के लिये भाष्य के उलटफेर करने की चौथी कल्पना, उलटफेर से भाष्यगत श्रर्थों का समन्वय न होने पर उसके लिये भाष्य में प्रचेप की पांचवी कल्पना, यह कल्पना परम्परा कहा समाप्त होगी? यह कल्पनाजाल का किला उन्द्रजाल ही बन रहा है! आपातरमणीयता में ही इसका अस्तित्व है। यह श्रीयुत शर्मा जी की सहसहिंद्र का ही मामर्थ्य और साहम है। यह तो केवल गौडपादभाष्य के ऊपर ही करूपनाएं हैं। माठर व्यारयान के समन्वय का तो अभी सवाल ही नहीं। श्रीयुत शर्माजी ने माठरव्याख्यान के सम्बन्ध में 'यथाकथित् संमन्थनं' कहकर पीछा छुड़ा लिया है। बस्तुस्थिति यह है, कि माठर और गौडपाद के ये व्याख्यान एक ही आर्या के हैं, दो के नहीं। दो आर्याक्यों के व्याख्यान की श्रान्ति ने ही यह अनर्थपरस्परा राडी की है। ऐसी स्थिति में, ६१ री आर्या के भाष्य की, दो आर्याओं रा भाष्य कोई स्थलबुद्धि ही समम सकता है।

हमें श्राह्चर्य है, पि प्रन्थ श्रीर तत्प्रतिपादित श्रवां का श्रमामञ्जस्य भले ही होजाय। भले ही उममें श्रमेक निराधार करूपताणें करनी पढ़ें, परन्तु श्रीयुत विल्मन महोदय का श्रान्नि मूलक क्थन, इस में मस नहीं होना चाहिये, वह तो पत्थर की लक्षीर है. यह मित्तिप्कर्णता, हासतापूर्ण मनोष्ट्रीत, न मालूम मारतीय-विद्वानों को कहा ले जाकर पटकेशी ?

तिलकोपद्य आर्या की रचना भी शिथिल है—

श्वत गय 'न पुनर्वशैनमुषयाति पुरश्वत इत्येतद्वनन्तरं तेन 'खन प्रकृति, सुक्तमत्वर सुभोग्यतर न किन्यिं मीरत्यति क्षात्र प्रभावति स्वित्त्र इति सन्त्रावर्ष प्रपिटनम् । थया च संतर्त्तारप्तते नेषा सुद्रमेष । परं च, ईश्वरादीना सुभोग्यत्यादिकथनमपि सृत्यमत्यकम् । वय साटरकृतावि ययाकप्रमित्रन्तम्यत्वतेष । घोषुत हरवत्त्राया एम ए सहोद्य द्वारा सग्यादित, गाँडपाद्भाव्यत् प्ता संत्करण, ६१ कारिका भाष्य भे निष्या, पुट्ट २६ ॥

<sup>&#</sup>x27; एवं माठरपुकार्वाएं यशाक्ष्यत्वित् समाचनसेव । धीतुत हरदक शर्मी वस्० व० द्वारा सम्वाहित, नाहराहसाय, बुता संस्टरक, ६३ वारिका साथ वी टिप्पची, 28 २६ ।

छन्दासास्त्र की दृष्टि से विलक्षकित्य आर्था की रचना भी शिथिल है। इन्दासान्त्र' के अनुसार आर्था के विषय गणों [१, ३, ४ आति] में जगण का प्रयोग करापि नहीं होता। परन्तु इस तिलकोपज्ञ आर्था में द्वितीय आर्द्ध का प्रथम गण जगण है। आर्था मात्रिक छन्द है, इसमें चार मात्राओं का एक गण समका जाता है। मध्यपुरु [151] जगण होता है। इस नियम के अनुसार प्रम्तुत विलकोपज्ञ आर्था के उत्तराई का प्रथम गण [प्रजा: क] जगण हैं, जिसका प्रयोग यहां छन्द:शौरत के सर्वथा प्रतिकृत है। ईरवरकृष्ण रचित ५५ आर्थाओं में किसी भी जगह ऐसा आर्थान प्रयोग नहीं है। इस कारण से भी वह आर्था ईरवरकृष्ण रचन नहीं कही जा सकती।

श्रीपृत सोवनी के श्रवशिष्ट मत का विवेचन-

(२)—श्रीयुत सोधनी महोन्य ७२ थीं कारिका को प्रश्ति यत्तात हैं। ७१ थीं कारिका के सम्प्रभ्य में ये मौत हैं। ७० वीं कारिक को सम्प्रिक का श्राग बताने के लिये उन्होंने काफी यमालत की हैं। ७० वीं कारिका को सप्तित का श्राग सानने चक हम उनसे सहमत हैं, परन्तु जिस श्राधार पर ये ७० वीं कारिका को सप्तित का श्रंग बताने हैं, ठीक वहीं श्राधार ७१ श्रीर ७२ कारिकाओं को भी इस सम्प्र का भाग मानने में लाग्, होजाता है। इसके विवेचन के लियें हम ६६-७२ कारिकाओं को यहां १,८,२ श्रीर ४ की संख्वाओं से निर्देश करेंगे।

संप्यतनयों अर्थान् सिद्धानों का प्रतिपादन न करने पर भी पहली करिका इसलिये आवश्यक है, कि वह इस प्रथ्य की प्रामाणिकता पर प्रभाव अलती है। दूमरी इसलिये इस प्रथ्य की प्रामाणिकता पर प्रभाव अलती है। दूमरी इसलिये इस प्रथ्य का भाग होना आवश्यक है, कि वह प्राचीन आवारों की परस्परा का निर्देश करती है। तीसरी इस प्रथ्य का भाग होना इसलिये अवश्यक आवश्यक है कि वह शिष्यपरस्परा के द्वारा उम मृतशास्त्र की ईश्वरकृष्ण तक पहुँचने का निर्देश करती है। और चौथी सबसे अधिक इसलिये आवश्यक है, कि वह उसी मृत प्रथ्य के आधार पर—जिसका परमापिक पिल ने सर्वप्रथम उपदेश किया—इस अन्य की रचना का निर्देश करके इसकी प्रामाणिकता को सुपुष्ट करती है। तारप्रय पह है, कि इन कारिकाओं में से एक भी पंक्ति को यदि कीई अत्याग करने की कल्पना करें, तो प्रतिपाद अर्थ अपूरा रहकर अनर्थ ही होगा। इन पारों आवश्यों का परमप्र आर्थिक सामञ्जस्य, हतना संघटित और संतुत्तित है, कि उसमें से एक पद भी हटाया जोना अनर्ग को हो हो सकता है। इसलिये इनमें से किसी भी कारिका को प्रतिप्त वताना दुःसाहसमात्र है।

तार्वतत् सम्प्राणा गोपेता भवति नेह विषये जः ।
 पट्टीऽयं न सम्बा प्रयमे ऽक्टे नियत्तमार्यामाः ॥
 पट्टीइतीयसान् परके न्से मुख्यास्य स यविषद्गियमः ।
 चरमेडे पम्यमेड तस्मादिह भवति यत्यो तः ॥ [ कुसस्लाकः ]

वस्तुत: मन्य के पूर्वापर का परस्पर श्रासामन्त्रस्य, रचना की विशु म्वलता, आर्थिक सम्बन्धों की श्रामाय या परस्पर विरोध, मौलिक सिद्धान्तों का विरोध श्रादि प्रवल कारगों के रहते हुए ही किसी मन्यारा की प्रचित्व कहा जा सकता है। मूल मन्य के किसी माग पर केवल एक भाष्य का न होना, प्रचेप का कारण मानना तो शास्त्र के साथ सर्वधा उपहास ही करना है। कारिकाओं की संख्या पर श्रास्य स्वामी शास्त्री का विनार

सांख्यसप्तित और उसकी चीनी व्यास्या के मंस्कृतरूपान्तरकार श्रीयुत अध्या स्वामी शास्त्री ने उक्त मन्थ की भूमिका में लिखा है, कि वर्तमान ६३ वी आर्था का तथा उसकी व्याख्या का परमार्थ ने चीनी भाषा में अञ्चवाद नहीं किया। इन आधार पर उन्होंने परिएाम निकाला है, कि परमार्थ के अनुवाद के अनन्तर किसी नं इस कारिका को यहां प्रक्रिस कर दिया है । बस्तुत: परमार्थ के समय यह कारिका और इसकी व्याख्या थी ही नहीं। इसीप्रकार वर्तमान अन्तिम आर्था की अवतरिएका में चीनी अनुवाद का संस्कृतरूप है—

'इह मेधावी कश्चिदाहार्याम्—'

'यहाँ पर किसी मेघानी ने इस खायां को कहा-'। इस लेख से यह परिखाम निकलता है, कि किसी बुद्धिमान न्यक्ति ने इस खायां को यहां मिला दिया है', यह खायां ईश्वरकृष्ण की रचना नहीं है। इसप्रकार इन दोनों [६३ और ७२] खायां खों के, मूलप्रन्य में न रहने से कारि-फाओं की संख्या केवल ७० रहजाती है। न एक न्यून, न एक खायक। और न लोकमान्य तिलक के समान किसी खन्य खायां की कल्पना ही करनी पढ़ती है।

### श्रार्यास्वामी के विचार का विवेचन-

यह ठीक है, कि अध्यास्वामी शास्त्री के विचारातुमार तिलकोपक्ष आर्यो को इंश्वरकृष्ण की रचना मानने की आवश्यकता नहीं रह जाती। और आर्याओं की कुणति मंस्या भी पूरी हों जाती है। परन्तु अब इन विचारों के साथ यह भायना नहीं रहती, कि सत्तर आर्याओं में सांस्थ-सिद्धान्त विषय का ही प्रतिपादन होना चाहिये। क्योंकि अध्यास्वामी के विचार में सिद्धान्त विषय का प्रतिपादन ६७ आर्याओं में ही समाप्त हो जाता है। और उपसंहार की चार आर्याओं में ही समाप्त हो जाता है। और उपसंहार की चार आर्याओं में से अन्तिम को निकालकर शैप तीन को इनमें जोड़ने से ७० संस्था पूरी हो जाती है।

९ परमार्थ ने सांस्वसम्नित श्रीत उसकी एक व्याख्या का चीली आचा में जो श्रमुवाट किया था, उसीका श्रीयुत कथ्या स्वामी शास्त्री ने पुनः 'सुवर्णसम्बति शास्त्र' नाम से संस्कृत कपान्तर कर दिया है।

<sup>ै</sup> सुवर्णसप्ततिशास्त्र की सूमिका, पृष्ठ ४३ /

मयदांसप्ततिशास्त्र, भावां ६३ की टिप्पणी, सं० १।

४ सुवर्णसप्तितास्त्र की भूमिका, पुष्ठ ४३ I

यद्याप खपने विचार की पुष्टि के लिये अध्यास्वामी ने भी उसी आधार का आश्रय लिया है, जिसका विल्सन आदि ने अपने विचारों के लिये। और वह आधार है—कारिका पर ज्याख्या का न होना। अन्तर इतना है, कि विल्सन आदि उन आर्याओं को प्रक्षिप्त कहते हैं, जिन पर गौडपाद का भाष्य नहीं हैं। और अध्याख्यामी उसको प्रक्षिपत कहते हैं, जिस आर्या पर पीनी अनुवाद नहीं हैं। यह वात निश्चित हैं, कि चीनी अनुवाद, गौडपाद से प्राचीन है। ऐसी स्थिति में डॉ॰ विल्सन आदि का कथन सर्वथा निराधार रह जाता है।

श्रय अध्यास्वामी के इस विचार के बिये, कि ६२ वीं आर्या पर चीनी अनुवाद न क्षेत्रे से यह प्रचित्त हैं, हम पहले ही इन प्रष्टों में कह चुके हैं, कि माठरपृत्ति आदि प्राभीन व्याख्याओं में इन श्रार्यों की व्याख्या विद्यान हैं।

तिलक ने खपनी किएनत कारिका को मूलप्रन्थ से निकाले जाने का कोई फारए [ उक्सें ईरबर का खरवन होना ] बताया, जाहे वह कारण किएनत ही हो । इसीप्रकार खिन्सन कारिकाफों को प्रत्तिम कहने वाले व्यक्ति, उनके प्रत्तेप का कारण बताते हैं, कि उनमें मूल विषय का प्रति-पादन नहीं हैं। और प्रत्य में जोड़े जाने का कारण बताते हैं, कि उनमें मुख विषय का प्रति-पादन नहीं हैं। और प्रत्य में जोड़े जाने का कारण बताते हैं, कि उनमें प्रस्तुत प्रत्य कीर अन्ध-पादन नहीं हैं। और प्रत्य का प्रति-पादन वहीं हैं। कारण का प्रति-पादन स्वयाय स्वयाय स्वयाय का वर्णन हैं। परन्तु खय्यास्वामी ने जिस ६३ और कारिका को प्रति-पादन के किए कारण स्वयाय किए प्रति-पादन के किये इसका प्रति किया हो मां कोई भी कारण निर्देष्ट नहीं किया स्वयाय किए प्रयोगन के लिये इसका प्रति किया हो मां पाहिये। परन्तु खय्यास्वामी ने इस पर कोई प्रकार नहीं हाला है।

चीनी छनुवार का छाषार माठरष्ट्रचि की मानने पर यह छाशंका हो सकती हैं, कि चीक्षा में इसका छनुवाद क्यों नहीं हुआ ? इसके लिये निरून विचार प्रस्तुत किये जा सकते हैं—

(क)—६२ वीं आर्घा के बीमी अनुवाद के आप्तम अपने ने, रिश्वीं आपा भी कुटू आश्राय आजाते से, तथा ६४ वीं आर्था में प्रकारान्तर से इसी आर्थ का पुनः कथन किये जाते से, संभव हैं अनुवादक ने यहां इसके अनुवाद की उपेचा करती हो।

(ख)—साठएएरि में भी ६३ वीं कार्या की कोई विशेष व्यास्पा नहीं। केवल कार्या है पदों का अन्वय मात्र ही दिखा दिया गया है। यह भी अनुवाद की उपेक्स का कारण हो सकता है।

(ग)—बह भी संभव है, कि उपलम्बमान चीनी अनुवाह में, किसी समय यहां का पाद कविद्वत हो गया हो, और इसी कारण आज वह चलुपलच्च हो।

इस के अतिरिक्त प्रस्तुत अर्थक्रम के अनुसार, ६३ वी कार्या को प्रन्य से वाहर किया भी

<sup>•--</sup>यदापि शरवास्थाभी शास्त्री ने माठरपृति का काल बहुत शर्याचील [ 1000 A. D. के खामसा ] यताया है, परन्तु इस विधार की तथ्यता के लिये इसी अन्य के सप्तम प्रकास का माठर-पसंग देखें।

नहीं जासकता। ६२ वीं आर्या में प्रकृति को बन्ध और मोज दोनों का आधार कहा है। इसवें आगे ही किस रूप से प्रकृति बन्ध का आधार है, और किस रूप से मोज का, इसी को ६२ वीं आर्या में विश्ति किया गया है। इसके आगे, जिस एक रूप से प्रकृति मोज का आधार है, उस विवेकज्ञान का निरूपण ६४ वीं आर्या में हैं। इसप्रकार अर्थकान के उनुसार, ६३ वीं आर्या को यहां से हिलाया नहीं जा सफता। इस अर्थ का आर्याओं में और भो कहीं इस रूप में निरूपण नहीं है, जिसमें इसे गतार्थ सममा जाता। ऐसी स्थित में केवल जीनी अनुवाद उपलब्ध न होने के कारण ६३ वीं आर्या को प्रजिप्त बताना निराधार है। यहां वात अन्विम आर्या के सम्बन्ध में भी कहीं जा सफती है। अन्विम आर्या के, पहली आर्याओं के साथ अर्थ सम्बन्ध को इसी प्रकरण में विस्तारपूर्वक स्पष्ट किया जाजुका है।

क्यों कि इस आर्या का चीनी अनुवाट उपलब्ध है, अत: अध्यास्वामी शास्त्री ने यह स्वीकार किया है, कि इस आर्या का प्रचेप, चीनी अनुवाद होने से पूर्व ही हो चुका था। यद्यपि यह अनुमान किया जाना भी कठिन है, कि चीनी अनुवाद से कितने पूर्व इस आर्या का प्रचेर हुआ। परन्तु हम यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं, कि इस आर्या के चीनी अनुवाट की अवतरिधिका के आधार पर इसके प्रचित्त होने का भी अनुमान नहीं किया जा सकता।

(क)—पहली बात तो यह हैं, कि चीनी 'श्तुवाद की इस अधतरिएका के पाठ के सम्बन्ध में भी हम सर्वधा निःसन्दिग्ध नहीं हैं। संभव होसकता है, अनुवाद के बाग्तविक पाठ में लेदाकादि प्रमाद से कुछ अन्तर आवर, पाठ का बत्तीमान उपलब्ध आकार धन गया हो। और बास्तविक पाठ कुछ इसप्रकार का हो—

#### 'इहापि स निपश्चिदाहार्याम्-'

जपान्त्य क्यार्या में ईरबरकृष्ण ने क्षपने लिये 'क्षार्यमित' पट का प्रयोग किया है। मभव है, चीनी क्षमुवादफ ने इसी समीप संस्मरण से उसका 'स विपरिचत' इन पदों के द्वारा उल्लेख फिया हो। परन्तु चीनी लिपि में इन उच्चारणों के लिये जो ब्राकृतियां हैं, उनकी समानता क्षसमानता के सम्बन्ध में हम निरिचत सम्मति नहीं देसकते।

(त)-दूसरी यह भी विचारणीय वात है, कि माठरपृत्ति में इस तरह की कोई अवतर िएका नहीं है। इन दोनों मन्यों [माठरपृत्ति और चीनी अनुवाद ] की उपान्त्य कारिका की अवन तरिएका तथा अनितम आर्या की न्याक्याओं में अत्यधिक समानता है। इससे यह अनुमान किया जामकता है, कि चीनी अनुवादक, माठरपृत्ति के प्रतिकृत, क्रान्तिम आर्या की अवतरिएका में ऐमा केंग्य नहीं लिख मकता, जो इस कार्या के ईश्यरकृष्ण रचित होने में सन्टेड उरपन्त करे।

( ग )-इसके ऋतिरिक बन्तिम खार्या का खन्तिम पढ़, इस बात को रपष्ट करता है, कि प्रत्य की समाप्ति यही पर होनी चाहिये। वह एक विरोध ध्यान वेने योग्य बात है, कि यह प्रत्निम 'इति' पद, भाउरकृति और शुनर्शसम्बित्यास्य के पार्टो में ही है। भाउर में इस पद का विवरस्य किया है। और पीनी व्याख्यान में भी इसका व्याख्यान उपलब्ध है। अन्य किसी व्याख्या में अनितम पद 'इति' उपलब्ध महीं होता। वहा वालान्तर में किसी वारस्य 'इति' पद हे स्थान पद 'अपि' पद अगाया है। इससे यह अनुगन विया जासकता है, कि चीनी अनुवादक इस आर्था को मन्य की अन्तिम आर्था सममता था। और इस आर्था पर ही मन्य की समापित सममता था। किर यह इस आर्था में अपतरिष्ठा में ऐमा लेख नहीं लिए सकता था, जो इस भावना के प्रीक्ष- कृत हो। ऐसी स्थित में ६३ वीं और ७० वीं आर्थ को प्रचिप्त मनना, अर्थान् ईरवरकृष्ण भी रचना न मानना जुन्सिमात नहीं कहा जास कता।

यदि बन्तिम ७२ वी जार्या की खवतरिएका का वही रूप ठीक मान लिया जाय, जो पीनी खतुवाद के संस्कृतरूपान्तर में दिया गया है, और उसका वही कर्य समका जाय, जो जरभा स्वामी शास्त्री ने समका है, तो उससे यह खिमग्राय भी स्पष्ट होजाता है, कि चानी खतुबादक पर्मार्थ इस याव को निश्चित रूप में जानता था, कि यह कारिका ईरवरकृष्ण की एचना नहीं है फिर भी उसने इसके चीनी खतुबाद में क्यों खादर किया ? यह स्वष्ट नहीं होता !

यह निश्चित है, कि परमार्थ ने सारवसप्यति की किसी प्राचीन सक्कृत व्याख्या का श्वी चीनी भागा में अनुवाद किया था। यह प्राचीन सक्कृत व्याख्या-माठरपृत्ति ही सभव हैं। वेच माठरवृत्ति में भी इस भावना का कुछ निहेंग होना चाहिये था, जो ७२ वी क्याया की अववरियक्षित के चीनी अनुवाद में मकट की गई है। परन्तु माठरवृत्ति में इस भावना की गत्थ का भी न होना, स्वाद परता है, कि चीनी अनुवाद का पाठ सन्वित्य है। कि चीन अनुवाद का पाठ सन्वित्य है। कि चीन अनुवाद का पाठ सन्वित्य है। कि चीन परन्यरा में भी मिलना चाहिये था, यहरहाल उसने इस बात को भारत म रहने हुए ही जाना होगा। परन्तु इस विषय के भारतीय साहत्य में तथा परम्यरा में भी किसी ऐसी भावना का पद्मा नहीं लाता। न माध्यसप्ति के ही किसी अन्य व्याख्याकार ने ऐसा वित्या है। इसिलये भी ७२ वी खार्या की अवतरिक्षक के चीनी अनुवाद और सस्कृतस्थान्तर का वर्तमान पाद, सन्वित्य समक्त लाता चाहिये। जिससे अन्तिम आर्थ के, मृत्वप्य समक्त लाता चाहिये। जिससे अन्तिम आर्थ के, मृत्वप्य सक्त लाता चाहिये।

सप्तति संख्या और तनुसुखराम शर्मा-

चौरास्या संस्कृत सीरीज बनारस से प्रकाशित माठरणित को यूमिका में श्रीयुत ततुमुद्रः राम शमा महोदय ने, कारिकाओं की मप्तित संस्वापृत्ति का एक और मार्व भी मुम्नया है। स्रापक् विचार है, कि—"मन्य के—सार्व्यसप्तित—इस नाम के स्राधार पर, सार्व्यसिद्धान्त का प्रति

पादन करने वाली कारिकाओं की संख्या सत्तर होनी चाहिये। परन्तु सब पुस्तकों में ६६ 'श्रायीओं के द्वारा ही अर्थ का प्रतिपादन देखा जाता है। इसलिये बाल गंगाधर तिलक ने ६१ वीं कारिका की माठरवृत्ति को सुकादष्टि से विचारपूर्वक देखकर एक अर्था का सकलन किया।"

"इस प्रसङ्घ में यह भी विचारणीय हैं, कि वराहमिहिरकृत बृहत्संहिता [११७] की भट्टोरपलकृत 'विवृत्ति' नामक न्यास्या में सांख्यसप्ताति की २७ वीं स्त्रार्या का पाठ इसप्रभार दिया गया है—

रांकल्पकसत्र मनश्त्रच्चेन्द्रियमुभयया समारुयातम् । ऋग्तरित्रकालविषयं तस्मादुभयप्रचार तत् ॥"\*

यहां उत्तरार्ध का पाठ प्रचलित पाठ से भिन्न हैं। इसलिये यह संदेह भी किया जा सकता है, कि प्रस्तुत पाठ के उत्तरार्ध भाग का, चास्तविक पूर्वभाग नष्ट हो गया है । उस नष्ट

· -- वह चार्या इसप्रकार है---

'कारतामीश्वरमेके मुखते काल परे स्थमावं वा । प्रजाः कथं निगु श्वतो व्यक्तः कालः स्थमावश्च ॥' इस झावों के 'मुचते यह के स्थान पर, इरक्तः शर्मा प्रमू० ए० महोत्तय के समान, तनुसुवराम शर्मों ने भी 'पुरुष' पद पा प्रयोग किया है. जो तिसक केपाट में नहीं है।

४—चह पाठ, भर्द्रोतचल-वियुति के स्रतिहिक्त, साह्यसप्तित की "युक्तित्रीपिका भामक व्यावया में भी उप-कव्य होता है। चीनी जनुवाद में पूर्वार्थ, युक्तिदीपिका अथवा भट्टोग्एल-रिवृति के श्रतुमार हैं; श्रीर बच्चार्थ, माउर व्यादि के प्रचलित पाठ के व्यतमार है

"--ग्रायों का प्रचलित पाठ इसप्रकार है---

उभवास्मतमः मनः सकत्पक्षमिन्द्रियञ्च साधभ्योत् । गुण्यित्वागित्वशेषान्नानारं माहाभेदाच्च ॥
श्रीनाम पद के श्यान पर 'बाहाभेदाच्च' [गाँडपार, वाचन्यति] तथः 'बाहाभेदास्य' [ जयमहला,
चित्रका वे बाहास्तरं भी हैं।

युक्तिरोपिका बाँर मट्टोरवल के बाद में बार्यों के पूर्वार्थ की बातुपूर्वी भी प्रचलित बाद के साथ समानता नहीं रखती। यचिष एक वह शिमाध्यम्बीत प्रचलित बाद, भमान्यानम् युक्तिर्शिषका, अद्रोत्पल बाद] को पोक्कर रोप सब पद दोनों पाटों में समान ही हैं, धरनमुद्धवर्षा खानुष्यी में खमर है। दोनों प्रकार के बादों को सरमुख रख, उनकी समानता धममानना इस्प्रकार स्पष्ट की जा सकती है—

संक्रत्यकं ऋत्र मनः तत्त्व इन्द्रियं उभयगा समाख्यातम् । [युप्तिदीपिदा, भट्टोराल पाट] उभयातमकं ऋत्र मनः संकृत्यरं, इन्द्रियं च साधर्यात् । [ प्रचलित पाठ ]

इन पार्टी की चानुपूर्वी में कुछ भेद होने पर भी, अर्थ में कोई विशेषता नहीं है। बीर पर भी प्राय-समान ही हैं, इसनिये ऐसा भेद, कोई बारनविक भेद नहीं कहा जा सकना। उपरार्थ का पाट अवस्य भिन्न है, जो दिचारलीय है। दूसका विवेचन मुस्सम्य में अपर देखिये।

<sup>1—</sup>विवसन और तिलक की तरह ततुमुखराम यसी महोदय ने भी सांख्यसिद्धान्य का प्रतिपादन ११ आयोधी में माना है। परन्तु यह कथन सर्वथा अस्मात है। पहले भी इसका निर्देश कर विया गया है। बस्तुतः मूल अर्थ का प्रतिपादन १= आयोधी में ही समाप्त हो जाता है।

हुए पूर्वार्थ पाठ के साथ, आर्था के प्रस्तुत पाठ के उत्तरार्ध भाग की जीइकर एक २७ थी आर्था थी। और प्रचलित पाठ की सार्था ३८ ती शी।

श्रीयुत ततुसुखराम शर्मा महोदय ने इन पाठों के आगार पर जी उद्भावना प्रकट की है, वह विचारणीय अवश्य है। वे मानते हैं, कि मृत अर्घ की अतिपोद के आयि आं की संख्या ७० होंनी पाहिये। तिलक की कल्पना का यथा पे उन्होंने साज्ञात अतिपोद को किया, परन्तु उस की संमता में अपनी एक पढ़ें कल्पना अस्तुत करही है, जिसको सर्वया निराधार नहीं कहा जा सकता। सोज्यस तिले युक्तिरीपिका ज्यारवा में इसी पाठ के अतुसार विषय एक होने से उन्द कथन की प्रामाणिकता को अच्छी सहायता मिल जाती है। इसप्रकार मृत अर्थ की सत्तर आर्या भानते पर भी श्री तत्तुस्वराम शर्मा ने उपसंहाराक्ष्मक अन्तिम चार आर्या भीं को ईश्वरकृष्ण की ही रचना माना है। उन्हें प्रचित नहीं माना।

श्रीपुत रांगीजी की इस उद्भावना के सम्बन्ध में इमारा विचार है, कि २० वी कार्य के उत्तरार्थ का पाठमेह ही उनके इस कथन का जावार कहा जा सकता है। पूर्वार्थ के पाठ में जातुपूर्वी का कुछ अन्तर होने पर भी, अर्थ की सर्वतस्त्रा समानता होने से उसे भिन्न पाठ नहीं करा जा सकता। मिन्न पाठ वाले उत्तरार्थ के साथ जिस पूर्व भाग के नष्ट ही जाने की संभावना की गई है, उस हा कोई खावार अवस्य होमा चाहिये। सत्तरित की किसी भी ज्याववा में उसकी कीई ख्वना था निर्देश नहीं मिलता। ने ह आर्थ के स्वरूप का भी कोई अनुमान नहीं सताया गया। परनुत प्रसंग में अर्थ की भी कोई खर्स गति मालूम नहीं होती। जिसके कारण योच में कारिक के दृद जाने था निर्देश को ता अनुमान लगाया जा सके। किर उसके नष्ट होजाने का भी कोई इत्र एस हमी जी ने नहीं वसाया। ये सन ऐसी बाते हैं, जिन पर प्रकारा डाला जाना अवस्यक था। अन्यया किसी कारिका या उसके भाग का नष्ट होना या करपना किया जाना, निरावार ही होगा।

उत्तरार्ध के जिस पाठ भेद के आधार पर, उसके पूर्वार्ध के नष्ट होने की करपना की गाँह है, वह अवस्य विचारणीय हैं। इस उत्तरार्ध में अन्त.करण मन की विकालविषयक घताया गया है, और कहा गया है, कि इसी कारण उसे दीनों रूर—आनेन्द्रिय और कर्नेन्द्रिय रूप—माना जाना चाहिये। मन की उभयरूप गो इस आयों के पूर्वार्ध में ही बता दिया गया है, उत्तरार्ध में केवल उसके विकालविषय होने का ही नथा कथन है। मनकी उभयरूपता में इसको [चिकालविषय होने का ही नथा कथन है। मनकी उभयरूपता में इसको [चिकालविषय को ] हेतुरूप से उपस्थित किया गया है। यदि हेतु का निर्देश यहां न भी किया जाय, जो मनकी उभयरूपता तो पूर्वार्ध से स्पष्ट हो है। धारो देश वी आर्थो के चर्छुर्य-चरण में अन्तरा उसणी विकालविषयता का भी निरूपण कर दिया गया है। इसलिये अस्तुत

१ शिकःलगाभ्यन्तरं करणम् ।

त्रार्या में उसका कथन अनावश्यक ही कहा जा सकता है। क्योंकि यहां पर (प्रस्तुत २७ वीं आयों में) इस हेतु का कथन न किये जाने पर भी मृल अर्थ के प्रतिपादन में कोई अन्तर या न्यूनता नहीं आती, इसिलये २७ वीं आयों के उत्तरार्य का युक्तिदीपिका तथा भट्टोरपल संमत पाठ कुछ विशेष महत्त्रपूर्ण या अवश्य स्वोकरणीय नहीं कडा जा सकता।

इसके विपरीत प्रस्तुत आयों के प्रचलित पाठ वा उत्तराधे, इन्द्रियों के नानात्व, विचिन्न व्रता या विभेद के कारण का प्रतिपादन करता है, जो जगत के नानात्व का भी उपलक्षण कहा जो सकता है, ध्योर मनकी उभयात्मकता का भी उसी तरह साधक है। इस अर्थ का प्रतिपादन कारिकाओं में अन्यत्र कर्दी नहीं है। मनकी उभयात्मकता और इन्द्रियों की परस्पर या उनसे मनकी विल तृष्णता के कारण का निर्देश करके उत्तरार्थ का पूर्वार्थ के साथ, अर्थकृत सम्बन्ध स्पष्ट किया गया है। किर मनकी उभयात्मकता में, उसका त्रिकालिययक होना, इतना स्पष्ट हेतु नहीं है, जितना कि गुखपरियामविशेष। इसलिये प्रस्तुत आर्या के उत्तरार्थ का प्रचलित पाठ ही अधिक प्राताखिक प्रनीत होता है।

फिर भी दसरे पाठकी प्राचीनता में भी सन्देह नहीं किया जा सकता, यु केतदीपिका का समय चीनी अनुवाद से प्राचीन है। प्रतीत होता है, चीनी अनुवादक के सन्मन्य दोनों प्रकार के पाठ थे। परन्त इसने पाठ की विशेषता या श्रर्थ-गाम्भीर्य के कारण उत्तरार्ध के प्रचलित पाठ की ही स्वीकार किया है। जब कि पूर्वार्ध के पाठ की आतुपूर्वी, यक्तिशीपिका के अनुसार दी गई है। यह भी संभव हो सकता है, कि उत्तरार्थ के इम पाठ का उपहा, युक्तिदीपिकाकार ही हो। मन की उभयात्मकता में उसने ही त्रिमालविषयस्व हेतु की उद्भावना कर, उसका मूल प्रन्य में सिन्नवेश कर दिया हो, और पूर्वनिर्दिष्ट कारण की हटा दिया हो। उसके प्रन्थ को देखने से उसकी उद्भट-मनोवृत्ति का पता लगता है। आशा हो सकती है, कि उसने ऐसा परिवर्त्तन कर दिया हो । अहोश्पल ने ब्रह्टसंहिता की विष्टति में, युक्तिशीपिका के आधार पर ही आर्याओं का उल्लेख किया है, यह निरिचत है। भट्टोत्पल से बहुत पहले ही चीनी ऋतुबादक परमार्थ के सन्मुख दोनों पाठ थे। इस में यह एक ऋच्छा प्रमाण है, कि उसने त्रार्या का पूर्वमान, युक्तिरीपिका के अनुसार, और उत्तरभाग प्रार्थन प्रपतित पाठ के ऋतुसार माना है। प्रचलित पाठ की ऋर्य-कृत विशेषता के कारण, युक्तिशीपका के पाठ भी उसने उपेचा की है। माठर तो युक्तिर्दापिका से पर्याप्त प्राचीन है, पर अनन्तर होने वाले व्यारयाकारों ने भी युक्तिदीपिका के पाठ को उपेत्तशीय ही समक्रा है। ऐसी स्थिति में इसके साय, किसी पूर्वभाग के नष्ट होने की कल्पना करके एक नई आर्था की उद्भावना करना असंगत ही होगा।

 <sup>&#</sup>x27;सांद्यसप्यति के स्याद्याकार' नामक प्रकरण में युनिवरीपिका-प्रमंग देखें ।

#### 'सप्तित' संख्या की भावना--

इम प्रमण में जितने विद्वानों के विचार हमने प्रस्तुत किये हैं. उन सब में ही यह एक निरिचत भावन। पाई जाती है, कि खार्याओं की संख्या ठीव सत्तर होनी चाहिये। यदापि इस विद्वानों ने मल अर्थ की प्रतिपादक आर्थाओं की ही सत्तर सख्या मानी है, और बलने प्रत्य की सम्पूर्ण त्रायां हो सहया सत्तर मानी है. चाहे वे मल लाई का जीवपाटन वस्ती हो. व्यववा उनमें से कल म भी बरती हों। इस आजना का कारण, इस ग्रन्थ के साथ 'सप्रति' पर का सम्जन्म ही. कहा जासकता है। प्रचलित क्रम के अनुसार इस ग्रन्थ में सम्पर्ण आर्याओं की सरया ७२ है। जिनमें ६८ मार्था मूल अर्थ का प्रतिपादन परने वाली हैं, और शेप चार उपमहारात्मक हैं। प्रमधकार ने इन चार आर्थाओं में, इस निषय में मूल प्रनथ का,--जहा से ६= आर्थाओं का प्रतिपादा धिपय लिया गया है- उसके उपरेप्टा का, अपने तक उस झान वे प्राप्त होने का तथा प्रलग्ना के साथ अपने प्रन्थ के सम्बन्ध का वर्णन किया है। प्रन्यकार ने अन्तिम आर्था स स्वय इस वान को लिया है. रि-विटतन्त्र के सम्पूर्ण अथें का इस 'सप्ति' मे वर्णन किया गया है—। इस आधार पर अनेक विद्वानों ने यह समका कि अर्थप्रितिपाहक णार्याची की संरया. पूरी सचर होनी चाहिते । पर इसरे तिक्षां विश्वयास्थानी क्यादि ो ने इसकी भी एक पर्याह न की. और उन्होंने कुल आर्याओं की सहवा ही सत्तर बताई । आयनिक विद्वानों ने इस दिशा में इतनी अधिक करपना कर शाली हैं. कि यह, सत्तर संरया का प्रन्थ के साथ सम्बन्ध, एक ग्रहम की बालत तक पहुच गया है। इस सत्तर के बहम म पड़कर बिद्धानों ने, अन्थ के बाखविक कलेवर की शोर ध्यान नहीं दिया। इसप्रकार अनेक आर्याओं की गासी तोड फोड की गई है। यस्तत अन्य का क्सेयर ७२ आर्याको में ही पूरा होता है। जिनके विषय का निर्देश अभी उपर विया गया है।

### ७२ कारिकाओं के ग्रन्थ का 'सप्तति' नाम क्यों ?---

दम प्रसंग म यह पिरोचन करना भी आरश्यक है, कि इस ७० कारिकाओं के मन्य के रित्ये 'सप्तिये' पद का प्रयोग कहा तक उचित हैं। वस्तुत यहां 'सप्तिये' पद का प्रयोग काममा सप्ता को जेकर ही किया गंवा है। इसित्ये सम्पूर्ण ग्रंथ का ही नाम 'सप्तिये' सम्पन्ता चाहिये, केवल सत्तर आर्याओं वा नहीं। ७० आर्याओं के होने पर भी 'सप्तत्या किल येऽभी' के हाए स्वयं मन्यकार अर्दायं तार्य के आयार पर लोक म इस अन्य का नाम ही 'सप्तिये' प्रसिद्ध हो गया। आमालिय ज्याग्याकारों ने भी इस पण का इसी रूप में अयोग किया है। जम मंगला ज्याग्या के कर्कों ने अयमस्लोक में ही लिखा है—

'कियत सप्ततिकाषाणीका चयमगला नाम'

पृष्ठ ४६ [ ४१ श्रार्या की न्यान्या ] पर जयमंगलासार पुन लिसता हे—

'एते प्रत्ययसर्गेमेदाः पन्चाशत् पदार्थाः, ऋस्तित्वादयश्च दशः। ते चार्थापेव सप्तत्य। निर्दिष्टाः 1,

इन स्थलों में 'सप्तिवि' पद का प्रयोग, प्रस्तुत प्रन्थ के लिये ही किया गया है। क्यों कि प्रथम स्थल में 'सप्तिवि' पद का प्रयोग किये जाने पर भी जयमंगला टीका, पूरी वहत्तर आर्याओं पर है। इसीप्रकार दिनीय स्थल में बताया गया है, कि—पचास इत्ययसर्ग, और दश आदित्र आदि मीलिक पदार्थों का इसी 'सप्तिवि' में निर्देश किया है। परन्तु इन सब पदार्थों का निर्देश किया है। किया गया है, किसी मरिमित संख्या के विचार से नहीं।

युष्तिदीपिकाफार ने भी प्रारम्भिक रहीकों में एक रहीक इसप्रकार लिखा है--"तस्मादीष्टरकरणेन संन्दिन्यार्थिनदं कृतम् । सप्तत्यार्त्यं प्रकरण् सकलं शास्त्रमेन गा॥"

युक्तिदीपिकाकार ने तो 'सप्तिति' पद के आगे 'आख्या' पद का भी प्रयोग किया हैं। जिससे इस प्रन्थ की 'सप्तित' संद्धा का स्पष्टीकरण होता है। इस व्यार्याकार ने भी अपनी व्याख्या, पूरी ७२ आर्याओं पर हो लिखी है। इसक्कार आर्याओं की वहत्तर संस्या होने पर भी उसके 'सप्तिति' नाम में कोई अस्वारस्य अथवा अनीवित्य नहीं है। प्रत्येप की गाथा को लेकर आर्याओं के संख्यासस्यन्थी जन्मार्ग के उद्भावन का श्रेय श्रीयुत विकसन महोदय को ही है।

भारतीय साहित्यिक परम्परा में कानेक ऐसे उदाहरण हैं. जहां इसप्रकार के प्रयोग

सगभग सल्या के आधार पर किये गये हैं। कहा उदाहरण यहां दिये जाते हैं:-

(१)—झ्मिनसमुप्ताचार्य प्राणीत 'परसार्थसार' में १०४ वार्या हैं। परन्तु प्रत्यकार ने स्वयं अन्तिम ब्यार्थ में 'प्रार्थाशतक' कहकर इसका उल्लेख किया है। ब्यन्तिम व्यार्थ सै—

"श्रायांशतेन तदिदं सं'सिप्तमारसतिगृहम् । श्राभेननगुष्तेन मया ॥१०५॥"

(२)—कारभीरदेखोद्यव न्याचार्य चेमेन्द्र रचित 'पुरुषार्थशतक' में १०४ रह्णोक हैं। युरुष विषय पर रह्णोकों की संख्या १०२ है। दो रह्णोक मंगलाच्हल चीह एक चपरांहार का है। किर भी मन्य का नाम 'शतक' ही है। हमने जयपुर संस्कृत्स की प्रति से यह संख्या लिखी है।

(३)—गीवर्धनाचार्य प्रक्षीत 'चार्यासप्तराती' में छुल रक्षोक ७४६ हैं। प्रव्य की प्रारम्भिक भर्मका के ४४, जिसको 'मन्यारम्भोचितव्यव्या' नाम दिया गया है। उपसंहार के ६ रहोक हैं।

<sup>• •</sup> १ वीं धार्यो को क्याल्या में 'धार्योक्तिः' पद था विवस्य करते हुए अवसंगताकार लिएता है— 'धार्योक्तिः, हितः! स्प्तारेव्ययेः! 'कुरात्रवाभिवातात्' 'गृनत् पृष्टितं 'हितः सप्तार्याभिक्तियः।'' यदापि यद्दा\_ग्रीकाकार ने सांत्रवपणि धो प्रथम धार्या से साग्रस्य सत्तर्वी धार्या वक का निर्देश 'मध्यति' पद से किया है। पतन्त टीकाकार का यह केल संगत नहीं है। क्योंकि इंस्परकृष्ण ने सांत्रवित्यान्त का संवेष 'गृनत् पर्वत्रवे' [ • • ] हुत धार्या तक नहीं किया है, प्रत्युत यह 'प्राप्ते सरीरि-मेरे' [ (६) हुत धार्यो पर ही समाज ही आता है।

मुर्य विषय पर ६६६ रजोक हैं। फिर भी इस अन्य के 'घार्यासातशती' नाम में बोई ारस्य श्रथवा श्रनीचित्य नहीं सममा जाता। हमने ग्रह संख्या, ईमवी सन् १८५६ के

(४)--हाल घवरनागप्रेय श्री सातवाहन प्रणीत 'ताथासप्तशनी' के कुल रत्तोकों की विस्तागर संस्करण से लिखी है। ह्या ७०६ है। जिनमें से ६ रखोक उपक्रमोपसंहार के झौर ६६७ मुख्य विषय के हैं। फिर भी र प्रन्थ का अधित और उपयुक्त ज्ञाम 'सप्तराती' ही है। हमने यह संस्था निर्णयसागर स्करण से ली है।

(x)-सान्त कवि प्रणीत 'साम्नपद्धाशिका' नामक लघु कान्य में १३ इलीक हैं। परन्तु सफा नाम 'पञ्चाशिका' ही है, जिसके अनुसार इसमें केवल ४० रलोक दोने चाहियें। हमने

ह संरया निर्णयसागर संस्करण के अनुसार क्रिशी है।

(६)—राजा रघुराजसिङ कृत 'जगदीशशतक' नामक लघुकाव्य में ११० वदा हैं। १०१ पर्वा में जगदीश (भगवान) का रगवन है। द पर्यों में घपने नाम निर्देश के ख़ाथ कापने ग्रम (कत्याण) के लिये प्रार्थना है। छन्निम एक यद्य में कोल्य का रचनाकाल और उपमंहार है। फिर भी काव्य का नाम 'शतक' ही है। हमने यह संख्या चनारस संस्करण से ली हैं।

फलतः दृत्रों की रचना, कारिकाओं के आधार पर नहीं-

इसप्रकार इन द्यन्तिम चार कारिकाणों के सम्बन्ध में प्रासंगिक विवेचन करने के श्रमन्तर अब हम मुख्य प्रकरण पर आने हैं। इन खन्तिम ७१ और ७२ व्यार्थाओं में स्वयं ईरवर-कृदण ने इस यात को स्थीकार किया है, कि इन आर्थाओं का प्रतिपाच विषय 'पष्टितन्त्र' से लिया र । और आज यह सम्पूर्ण विषय उसी क्रम के अनुसार यहध्याथी में ही उपलब्ध होता है, अन्यत्र नहीं । इससे यह गिछ है, कि पडध्यायी का ही आचीन नाम 'पष्टितन्त्र' है, ख्रीर इसी के आधार पर ईश्वरकृष्ण से अपनी कारिकाओं की रचना की है। इस प्रथम युक्ति में हमने यह बताया, कि कारिकाकार ने स्वयं इस बात को स्वीकार किया है, कि उसने अपने प्रस्थ के प्रतिमाध विषय 'पष्टितन्त्र' से लिये हैं।

(२)--प्रन्तु इसके विपरीत सांख्यसूत्रों में कहीं भी ऐसा उल्लेम्ब नहीं हैं, जिससे फारि-काओं के आधार पर उनका बनाया जाना प्रकट हो। इन दोनों ही प्रन्थकारों में से एक स्तर्थ इस कारण र कराति हैं, कि मैंने अमुक मन्य से इन अर्थों को लिया; परन्तु दूसरा मन्य इस सन्धन्य सात की लिसता है, कि मैंने अमुक मन्य से इन अर्थों को लिया; परन्तु दूसरा मन्य इस सन्धन्य में कुछ भी निर्देश नहीं करता, प्रत्युत पहले प्रन्थ के प्रतिपाश क्यों, ठीक उसके लेकानुसार ही पुष्प मार्थ में वपल्या होते हैं। इससे सही अनुमान यही निक्तता है, कि पहले प्रत्य का प्रति-भा विषय, दूसरे से लिया गया है। विना किसी प्रवत प्रमास के इस कथन का विषयेय कैसे पादा विषय, दूसरे से लिया गया है। राय प्राप्त करा कि १ वस्तु : च्याघुनिक विद्वानों को ये सन्देश, कि अर्तेशन प्रदर्श्यार्थी स्वीका किया जा सकता है १ वस्तु : च्याघुनिक विद्वानों को ये सन्देश, कि अर्तेशन प्रदर्श्यार्थी आधुनिक रचना है — इसके अन्नर्गत जहां तहां आये हुए कुछ अन्य वार्शनिकों के पारिभापिक - पद तथा मतों के उल्लेखों के कारण ही हुए हैं। उन सबका विस्तारपूर्वक द्विवेचन, इसी प्रन्य के चतर्थ और पञ्जम प्रकरण में किया जवा है।

- (३)—इस बात का हम पहले उल्लेख कर चुके हैं, कि कारिकाओं का सम्पूर्ण विषय, पहध्यायों के तीन अध्यायों में समाप्त हो जाता है। उपयुक्त कारिकारूप कहे जाने वाले तीनों सुत्रीं में से पहला सूत्र पडध्यायों के अथम अध्याय का, और शेष होनों सूत्र दितीय अध्याय के हैं। इन सूत्रों के कारण यहि हम इस बात को स्वीकार कर लेते हैं, कि सांख्यमूतों की रचना कारिकाओं के आधार पर हुई है, तो शेप अध्यायों में कोई भी रचना श्लोकमय नहीं होनी चाहिये। क्योंकि सांख्यकारिका, विषय निर्देश के अनुसार पडध्यायों के तीन ही अध्यायों का आधार हो सफकी है, शेप का नहीं। इसका परिणाम यह निकलता है, कि यदि शेप अध्यायों में भी कोई श्लोकम य रचना हों, तो उनका भी आधार, कोई पद्मय पत्य मन्य माना जाता चाहिये। अध्यायों में भी कोई श्लोकम य रचना हों, तो उनका भी अधारार, कोई पद्मय पत्य मन्य माना जाता चाहिये। अध्यायों में पत्र में यह अध्य जातीय नयाय सर्वेश अध्याय अध्यात है, कि प्रत्य की रचना समान होने पर भी आधे प्रत्य को किसी अध्याय अध्यात है, कि प्रत्य की स्वाप्त पर और आधेर पर और आधेर पर और आधित स्वाप्त के सम्वप्त में किसी अध्यायों में उनके ऐसे सांधे को स्वलन्त रूप से इचित माना जाय। अंब हम शेप अतिन तीन अध्यायों में से इक्क ऐसे सांधे का उल्लेख करते हैं, जिनकी रचना पद्माप ही।
  - (क)-'तिद्विस्मरणेऽपि भेकीयत्' [४। १६ ] यह आर्या छन्द का चतुर्थ घरण है।
  - ( ख )-'सिकियत्वाद्गतिश्रते:' [ १ । ७० ] यह अतुष्ट प् का एक चरण है।
  - (त)-'निजधमीभिव्यक्तेबां वैशिष्ट्यासदुपत्रव्येः।' [४।६४] यह जार्या हम्त का हितीय अर्द्धभाग है।
  - ( घ )- 'ध्यानं निर्विषयं मनः' [ ६ । २४ ] यह अनुष्टु प छन्द का एक घरण है।
  - (क) 'पुरुपबहुत्वं व्यवस्थातः' [६ । ४४] यह कार्या छन्द का चतुर्थ चरण है।

इन निर्देशों के खाबार पर यह स्पष्ट परिएास निकाला जासकता है, कि पदानिय गय की रचना, नेसक की खपनी शैली या इच्छा पर निर्भर है, किसी गरामन्य में दो चार याक्यों की पदा-मय रचना, इस मत का खाबार नहीं बनाई जा सकती, कि वह मन्य किसी अन्य पदानय मन्य के आचार पर निस्ता गया है।

इसके श्राविरिक्त सांस्वयङ्ख्याची की ही ऐसी रचना हो, यह बात नहीं है। श्रन्य भी सनेक सूत्रप्रन्थों श्रथवा गद्यपन्थों में इसप्रकार की रचना जहां तहां देखी जाती है। इसके दो चार उदाहरण यहां दे देना श्रावरयक होगा। पारिएनीय श्रद्याध्याधी से कुछ उदाहरण इसप्रकार है—

ं ( क )-'पित्तमस्यमृगान् हन्ति, परिषम्धद्ध तिष्ठति । [ ४ । ४ । ३४-३६ ] यह श्रतुष्टुः प्

दन्द का श्रर्दभाग है।

(ग) 'झन्तरच तथे युगपस् सुयो निवासे जयः करणम् ।' [१।१।२००-२०२] यदः सार्चा छन्द मा दिनीय सर्दभाग यन जाता है। ( ग ) 'पृणेदरादोनि यथोपितप्रम्।' [ ६।३।१०६ ] यह इन्द्रवज्ञा प्रत का एक चरण हैं। अनुष्टुष् के एक चरण रूप तो अष्टाध्यायी के अनेक सूत्र हैं। चौदहवीं सदी में सांस्वस्त्रों की रचना का असांगत्य--

(४)—कहा यह जाता है, कि इन पड-याणी सूत्रों का अथन, सायस के बाद चौदहवीं हैसवीं सूदी में, कारिकाओं के आधार पर किसी परिष्ठत ने किया हैं। भारतीय इतिहास के संसार में यह ऐसा समय है, जबकि प्रायः कोई भी अन्य लेखक, प्रत्य में अपना नाम लिखना नहीं भू जवा मा। नाम ही कहीं, अनेक लेखकों ने तो नाम के साय-साथ अपने गांव का, अपने आध्य-हाता का, अपने देश और बंदा तक का उल्लेख किया है। ऐसे समय में यही एक ऐसा मला आदमी परोपकारी पैदा हुआ, कि कारिकाओं के आधार पर पडण्यायी जैसा प्रत्य बना डाला, और बनाया भी कपिल के नाम पर। अपना नाम धाम ग्राम सम हिएता गया, और पी गया उन्हें एक खून के घूंट की तरह। आरचय तो इस बात का है, कि किसी भलेमानस ने कूटे मुंह से उसका विरोध भी तो नहीं किया! आज तक के साहित्य में किसी भी विद्वान ने यह नहीं लिखा, कि ये सूत्र, किएल के बनाये हुए नहीं हैं। प्रत्युत तथाकथित सूत्रपना के कुछ ही वर्षों बाद उस पर व्याख्यायों भी लिखी जाने सभी, और किपल के ही नाम से उन सुनों का निवेंश होन लागा।

श्रव इस पिछत की बल्पना करने बाले आधुनिक विद्वानों से इस पृक्षते हैं, कि देसा करने से उसका अपना क्या प्रयोजन था ? उसे वारिकाओं से सृत्र बनाने की क्यों आवरयकता हुई ? और यह भी कपिल के नाम पर । जब उसने अपना नाम धान आदि सब द्विपाया, ? और सइसठ आरिकाओं मा रूपान्तर करके सृत्र बना डाले, तो क्या इन तीन पित्यों के लिये ही उसकी सब विद्वाना मुद्द हो जुकी थी ? क्या उसकी प्रतिभा इतने ही के लिये कहीं धार्स उरने 'चली गई थी ? जो इन तीन कारिकाड़ों को उसी तरह छोड़ दिया। उनको भी उसने रूपान्तर करके क्यों नहीं द्विपा डाला ? साहित्यक चोर के रूप में यहनाम होने के लिये क्यों उसने उनहें उसी तरह रहने दिया ? यह कहना तो केवल उपहासास्पद होगा, कि उन कारिकाड़ों का रूपान्तर हो ही नहीं सकता होगा। यह आज भी हो सकता है, और तन भी हो सकता था। उसमें कोई ऐसे गृद् रहस्य हिएं नहीं हैं, जो उन्हीं पर्दों की उसी आगुपूर्वी के डारा प्रकट किये जा सकें। इसलिये सचमुन ही आधुनिक विद्वानों का यह कहना, कि ये पढ़-ध्यायी सूत्र, कारिकाओं के आधार पर

<sup>&#</sup>x27;-इस भत का विवेचन इसी प्रन्य के चतुर्थ प्रकरण में विस्तारपूर्वक किया गया है।

<sup>\*-</sup>इसका विस्तारपूर्वक प्रतिपादन, चतुर्थ प्रकरख में किया गया है।

<sup>2—</sup>सशिप धापुनिक विद्वान, इसके क्षिपाये जाने का भी धाज तक कोई विशेष कारण नहीं बता सके हैं। वस्तुत: अनका यह कपन कारी करूपना ही है।

सीयिए के बाद चौदहवीं सही में किसी ने बना दिये होंगे, ठीक नहीं है।

ये चार उपयुक्त स्वतन्त्र युंतियां हमने इस घात के लिये उपस्थित की, कि पहध्यायीं स्त्रों की रचना, कारिकाओं के आघार पर नहीं कही ता सकती । बस्तेश्वित यह है, कि न सायरों के पीछे और न पहले ही कपिल के नाम पर किसी परिडत ने इन सूत्रों को यनाया, प्रत्युत यह किपल की अपनी ही रचना है। हमारा यह दावा कदापि नहीं है, कि व क्षमान सम्पूर्ण सांरय-पड़ध्यायी इसी आगुर्वों में किपल की रचना है। संभय है, इसमें अनेक न्यूनाधिकता हुई हीं है इसफार के कई स्थलों था निर्देश हमने इसी प्रत्य के पक्षम प्रकरण में किया है। हमारा यह निरिचत मते हैं, कि कपिल की अपनी रचना, इसी पड़ध्यायी के अन्तर्गत निहित हैं। और इसी हिंद से हमें इसे किपल की रचना कहते हैं। इसप्रकार ७१ और ७२ वीं कारिकाओं के वर्णन के आधार पर यह एक निश्चित सिद्धान्त मालून ही जाता है, कि इस सांख्यपड़ध्यायी का ही एक पुराना नाम 'पष्टितन्त्र' भी हैं जिसको आधार मानकर ईश्वरकृष्ण ने अपनी कारिकाओं की रचना की है। यह इस मन्तन्त्र के लिये सबसे प्रवत्न और प्रथम युक्ति है, जिसका वर्णन इस प्रकरण के जारूम से जारूम से लगाकर यहां तक विस्तार पूर्वक किया गया है।

## यडच्यायी ही 'पंष्टितन्त्र' है, इसमें अन्य युक्ति-

(२)—इक्त कार्य की सिद्धि के लिये दूसरी युक्ति इसप्रकार उपस्थित की जाती है। सार्य के एक प्राचीन क्राचार्य देवल के किसी प्रत्य का एक लम्या सांस्यसम्याधी सन्दर्भ, याक्ष्रवल्क्य स्मृति को प्रपरादित्य विरिचत टीका क्रपरार्थ [प्रायदिचनाध्याय, १०६] में उपलब्ध की हो। वहां पर, जिन क्रम्बों के क्राधार पर देवल ने सांस्यसिद्धान्तों वा संन्त क्या है, उनका नाम '६२२' लिखा है। वह 'वन्त्र' पढ हमारा ध्यान 'पष्टिनन्त्र' की क्योर क्याकपित करता है। हम देतो हैं कि देवत के उस संदर्भ में पडध्यायी के क्यनेको सूत्र विद्यान हैं। जिन पंक्तियों की क्यायुर पूर्वी मूत्रों से नहीं मिलतीं, उनमें भी क्यायुर सत्त, सूत्रों के क्यतारा ही हैं। देवल स्वये लिखता है,—जो पूर्वप्रयोत गम्भीर 'तन्त्र' हैं, उन्हीं को संन्त से मैं यहां लिखता हूँ। क्रीर उसके उस सन्दर्भ के साथ, राज्य तथा कार्य की क्षरविषक समानता पडध्यायी स्त्रों के साथ हम पति हैं। इमसे स्पष्ट परिणाम निक्तता है, कि देवल ने जिस क्रम्य के क्याधार पर सांस्यसिद्धानों धार्य के क्याय हम एति हैं। इस क्यायह, वह सांस्यवयदध्यायी ही हो सकता है। उसका नाम देवल ने 'तन्त्र' लिखा है। इस क्याधार पर भी यह निरिचत होता है, कि सांस्यपदध्यायी का ही 'तन्त्र' क्रथंया 'पिटनन्त्र' पर से उत्लीत किया गया है। देवल का लेख, ईस्वरक्रण की अपेन्स क्रवन्त प्राचीन है।

भ्ः-भूतंका पूरा दिवरण हमने ह्वी धर्मा के चतुर्थ [संत्या २२ वर ] शौर चष्टम [देवल के मसंग ] धक्ता में किया है। यहां पर देवला चाहिये।

(३)—इस प्रसंग में तीरारा एक और उपोहलक प्रमाण उपस्थित किया जाता है, जिसके द्वारा इस मन्तन्य पर स्पष्ट प्रकाश पढ़ता है, कि पढण्यायीस्त्र, कारिकाओं की अपेत्ता पर्याप्त प्राचीन हैं, इसलिये उनको कारिकाओं का आधार माना जासकता है, कारिकाओं को सूर्यों का आधार नहीं। अत एव इन्हीं सूत्रों को 'पष्टितन्त्र' कहने में कोई याधा नहीं रहती। वह उपोहलक उसप्रकार समकता चाहिये,

सांस्यकारिका [ २१ ] में प्रकृति पुरुष के सम्बन्ध को स्पष्ट करने के लिये अन्ध+एक्क दृष्टान्त का उल्लेख किया गण है।परन्तु अन्य प्राचीन प्रन्थों में इसका उल्लेख नहीं पाया जाता। महाभारत में इसी अर्थ को स्पष्ट करने के लिये उदाहरण रूप से स्थी-पुरुष के सम्बन्ध का ही। निर्देश किया गया है। यहां लिखा है।

''श्रक्तरक्तरयोरेप द्वयोः सभ्यन्ध उच्यते । स्त्रीप् सीक्ष्मापि भगवन् सःवन्धस्तद्वदस्यते ॥ १ ''

परभारमा और प्रकृति का सम्बन्ध इसीप्रकार समम्मा जाता है, जैसे लोक में पुरुष और हंग्री का सम्बन्ध । पहच्याची में इसी क्यर्थ को प्रकट करने के लिये सूत्र [ २१६ ] खाता हूँ, 'राग-विरागनोर्थोग: सुष्टिः,। 'राग' और 'विराग' पहों से 'स्त्री' और 'पुरुष' की खोर संकेत किया गया प्रतीत होता है। वह निश्चित है, उसको खषिक हम्पट करने के लिये इद्यान्त की कल्यना व्याख्याकारों का कार्य है।

ईरबरकृत्य के पूर्ववर्ती खाचार्यों ने खन्ध-\-पंगु दृष्टान्त का उल्लेख न कर, स्त्री-पुरुष सन्वन्ध को ही उक्त क्यर्य की स्वष्ट प्रतीति के लिये उपस्थित किया है, इससे निरिषत होता है, कि यह दृष्ट्रान्त ईरवरकृष्ण की ही कल्पना है। सांख्य सन्प्रदाय के खन्तर्पत वार्षगण्य आचार्य के अनुया-यियों ने भी स्त्री-पुरुष सम्बन्ध का ही इस प्रसंग में उल्लेख किया है। उनका लेख है—

वार्यगणाना तु यथा स्त्रीपु शरीराणामचेतना नामुह्द्रियेतरेतरं प्रयुत्तिस्त्रथा प्रधानस्येत्यय इप्टांनः।""

माठरपुत्ति में भी इस अर्थ था नंकेत मिलता है। वहां लिखा है— तथ्या रत्रीपुरुवर्मयोगात् पत्रः नेमयति । एवं प्रथानप्रुपशंथोगान् सर्गोस्पत्तिभैयति ।''

इससे यह परिणाम निकलता है, कि मूलसूत्र में जो वर्ष साधारण रूप से निर्दिष्ट है, उसकी विशेष स्पष्टता के लिये व्यास्थाकारों ने दृष्टान्त की उहना की। इसके लिये प्रथम विद्वानों ने 'स्त्री+पुन्तय' सम्बन्ध का दृष्टाम्त करूपना किया। पुराणों में भी जगत्समों के विषय में यह माबना सर्वेत्र पाई जाती हैं। व्यनन्तर ईश्वरकुष्ण ने 'क्रन्य+पेगु' दृष्टान्त का करूपना की है। सत्रामुच ही यदि पहण्याणी सुत्र, इन कारिकाओं के काधार पर बने होते, तो यह संभव नहीं या, कि इतना व्यायस्क दृष्टान्त इन सुत्रों में खोड़ दिया जाता।

<sup>°-</sup>महाभारत, शान्तिपर्च २१०।१२॥ कुम्मवीण संस्करण ।

९~युनिदीदिका, पृष्ठ १७०, पं० २७-२८ ह

³--माटरवृत्ति, ग्रायो २१ पर ।

(४)—सांस्यसप्ति की ७२ वीं अन्तिम आर्या के आधार पर हम प्रितन्त्र के रचका क्रम खर्थात उस प्रन्थ के स्थल ढांचे को भी अच्छी तरह समम्भुपाते हैं। अन्तिम खार्या के लेखानसार उसमें [ पष्टितन्त्र में ] प्रथम मांख्यसिद्धान्तों का वर्णन अतन्तर उनकी उपोदलक चाल्यायिकाच्यां का निर्देश. और उसके बाद परवादों का उल्लेख होना चाहिये। पदार्थनिर्देश का यह क्रम. वर्तमान मांख्यपडध्यायी में ही उपलब्ध है । इसलिये श्रानिवार्य रूप मे इसी प्रनथ को कारिकाओं की रचना का आधारमत 'पष्टितनत्र' मानना युक्तियुक्त है। पष्टितन्त्र श्रीर श्रहिय धन्यसंहिता....

पष्टितन्त्र के रचनाक्रम तथा उसके स्वरूप के सम्बन्ध में विद्वानों की कुछ विप्रतिपत्ति हैं। हमारे सन्मख पष्टितन्त्र का एक और स्वरूप भी हैं, जिसका उत्लेख, पान्चरात्र सन्प्रदाय की 'अहिर्व ध्न्य संहिता' में किया गया है। वहां भाठ पदार्थों के आधार पर इस प्रन्थ के साठ मेन लिखे हैं। उसके वर्णन में ऐसा मालम होता है, कि संहिताकार उन नाठ भेदों को अन्य के साह श्रध्याय श्रथवा प्रकरण समकता है, और प्रत्येक श्रध्याय में एक एक पढार्थ का निकपण या विवेचन मानता है, तथा निरूपणीय पदार्थ के नाम पर ही उस अध्याय का नाम रखता है। इन साठ पदार्थी को उसने दो भागों में विभक्त किया है। (१) प्राकृत मण्डल, और (२) वैकृत मण्डल। प्राकृत मराइल में वसीस और बैकृत मराइल में अट्टाईस पदार्थों का समावेश है। पहले का नामान्तर 'तन्त्र' तथा दमरे मरहल का 'कारह' नामान्तर वताया है। संहिता ' के अनुसार वे स.द पदार्थ, तथा एनके नाम के श्राधार पर वे श्रध्याय इसप्रकार हैं—

### र्चाहर्व<sup>९</sup>धन्य संहिताके साठ पढार्थ शकत मण्डल

| <b>?</b> ≔न्नद्धतत्त्र ।' |               |                      | म=नसम्बन्द       |
|---------------------------|---------------|----------------------|------------------|
| २=पुरुषतन्त्र ।           |               | ६== अत्तरतन्त्र,     |                  |
| ३ = शक्तितन्त्र,          |               | १०≕प्रास्तन्त्र,     |                  |
| ४=नियतितन्त्र,            |               | ११=कर्त्तन्त्र,      |                  |
| कालतन्त्र,                |               | १२=सामिनन्त्र,       |                  |
| ६-==गुणतन्त्र=            |               | १३-१७== द्यानतन्त्र= |                  |
| _                         | ६ सस्यतन्त्र, |                      | १३ ≕घाणीयतन्त्र, |
|                           | ७ ~रजम्नन्यः  |                      | १४=रासनतन्त्र,   |

<sup>ै</sup> पष्टिमेर् म्यू रं सन्त्रं मोन्यं नाम महासुने । प्रकृतं येनुतं चेति मण्डले ह्वे समामनः ॥१६॥ भाकतं मण्डलं तत्र द्वाविंगमे दिमिष्यते । तत्रात्रं मक्षतन्त्रं तु द्वितीवं पुरवादितम् ॥२०॥ त्रीवि तन्त्राण्ययास्याति अके नियतिकालयोः । गुक्तन्त्राज्यय त्रीणि तन्त्रमचार्ययसम् ॥२१॥ कर्नु तन्त्रमधेतस्य । सामितस्त्रमधान्यस् ज्ञानतन्त्रमयेतात् ॥११॥ प्रायकन्त्रमधान्दश कियानम्बाध्य प्रजाय माजानन्त्राणि प्रज च (मनभन्त्राणि चम्चेति विश्वह य निदा हुमा: ॥२३॥

| १८-२२ = क्रियातन्त्र = | १८==वचनतन्त्र<br>१६==श्रादानतन्त्र  | २८-३२ = भूततन्त्र= | २४=रसतन्त्र<br>२४=स्पतन्त्र<br>२६=स्परोतन्त्र<br>२७=शब्दतन्त्र |
|------------------------|-------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------------------|
|                        | २०==बिहरसतन्त्र<br>२१=डत्सर्गतन्त्र |                    | २==पृथिवीतन्त्र<br>२६=जलतन्त्र                                 |
| २३-२७≃मात्रातन्त्र=    | २२==श्रानन्दतन्त्र                  |                    | ३० = तेजस्तन्त्र<br>३१ = बायुतन्त्र                            |
|                        | २३≔गन्धसन्त्र                       |                    | ३२ = आकाशनन्त्र १                                              |
|                        | वैकृत                               | मण्डल              |                                                                |

प्राष्ट्रतं प्राप्तः वेष्ट्रतं प्रश्वसं शृवः । श्वातियातिमेदं तन्त्रपटकं वेष्ट्रतं स्मृतम् ॥२४॥ इत्यक्षायाति पःचादी भोगकागरं तथापस्य । श्वनकापः तथेकं तु क्षेत्रकायवाति पःच्य ॥२१॥ श्रीपि मनायकापंत्राति व्यव्यव्यवस्य । श्वनकापः वर्षः । अभैकायकापेकं च का १३ वेदान्यवृर्धकत् ॥२६॥ वर्षेत्रस्य कावः च गुवाकावक्रमतः परस् । तित्रकायकापंत्रकं च वरिकायकापः । तस्म ॥२६॥ श्रावुर्धकक्षावः च कुःवकायक्रमतः परस् । तित्रकायकापंत्रकं च कावः कापाववाचकम् ॥२६॥ व्या सम्प्रकारं च कृत्वकापंत्रका परस् । त्रित्रकारकापंत्रकं च विद्वर्थं विकृतिसायकास् ॥२६॥ व्या सम्प्रकारं च मोष्ट्रकार्यक्षः परस् । श्रीविवत्वत्रियमेदं विद्वर्थं विकृतिसायकास् ॥२६॥ प्रिवतन्त्रम्यवर्थं कृत्रकेषां नानाविषं जुने । चित्रतन्त्रमिदं सार्त्यं सुदर्शनम्य हरेः ॥१०॥ व्यवस्वर्थेक्षम्य । विद्वर्थं विकृतिसायकास् । । व्यविवर्थन्यविष्टं सार्व्यं कृत्रभवासं हरेः ॥१०॥ व्यवस्वर्थेक्षम्यः । विवर्थं भवस्वर्थेक्षम्यः । विवर्थं भवस्वर्थेकष्टितः । व्यवस्वर्थेक्षम्यः । विवर्थं भवस्वर्थेकष्टानः । विवर्थं भवस्वर्थं ।

" कहिनुं धन्य सिंहता में सात्ताल राज्यों के जो नाम दिने गये हैं, उनको इसने प्रथम अंग्यी में रख दिया है । जो माम दितीय अंग्री में दिये गये हैं, ने सब हमने अर्थ को स्पष्ट करने के खिये व्यपना और से लिखे हैं ।

े पांच कृत्य बया हैं ? हुनका हम पूरा निर्वाय नहीं करसके । श्राहितुं ध्या संहिता के श्राप्याय १४; रखोक १४-१४ में भगदासंकरण के संघेप में पांच भेद किये गये हैं । सृष्टि, रियमि, श्रान्त, निगह, श्रानुभह । ये भगवान् की शांकि के परिश्वाम हैं । विशु की कियाकाकि को श्राप्याय १६१२ में 'सर्वकृत्यकरी' कहा है । ये उपयुक्त पांच ही सब 'कृत्य' प्रतीत होते हैं। इस श्राधात पर कृत्यकाएड के ये पांच भेद हो लेकते में। इस प्रसंग में सायश ने सर्वदर्शनकंप्रहानगरंत शैवदर्शन में भोजरात का एक प्रमाण इसप्रकार उद्धित किया है

कृत्यपञ्चकञ्च अपञ्चितं भोजराजेन---

१ = मस्टिकाएव

१-४ = अस्यकारह == "

पञ्चिवयं नत्कृत्यं सृष्टिस्थितिसंहारितरोभावः । तद्वद्युग्रहकृत्यां श्रोक्तं सत्ततोदिवस्थास्य ॥ इति ॥

[ १८० पृष्ठ, पूना संस्करण ]

२ == शिशतिकावस

3 ≈ धलयकारङ

संदिता के 'निम्रह' पद के स्थान पर भोजराज ने 'तिरोशाच' पद का मथोग किया है। इनके आएत में कोई धरतर नहीं है।

|                           | ४=नि <b>यहका</b> एड            | १७=धर्मकारड                       |
|---------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|
|                           | <b>५</b> = ऋनुग्रहकार <b>ड</b> | १८=वैराग्यकाएड                    |
| ६≕भोगकारड                 |                                | १६=ऐश्वर्यकारड                    |
| ७≕यृत्तकार्ड              |                                | २०=गुरमकारङ                       |
| <b>≂-१२ == क्लेशका</b> एड | _                              |                                   |
|                           | ⊏= <b>ञविद्याका</b> एड         | २१≔ लिङ्ग काग्रड                  |
|                           | <b>६ = श्रस्मिताका</b> एड      | २२ = इप्टिकाएड                    |
|                           | १०=रागकारह                     | -३ <del>= ब्रानुश्रवि</del> ककारड |
|                           | ११ = द्वे पकास्ड               | २४= दुःस्रकारह                    |
|                           | १२ = ऋभिनिवेशकाय्ड             |                                   |
| १३-१४ = प्रमाण्यायह =     |                                | २४=सिद्धिका <b>ए</b> ड            |
|                           | १३ = प्रत्यत्तकारख             | २६=का <b>पायका</b> ग्ड            |
|                           | १४=चनुमानकारड                  | २७= समयकारङ                       |
| १६=रयातिकारड              | १४= श्रागमकारड                 | र==मोचकार <b>ड</b> ¹              |

इन माठ भेटों या पदायों का विवेचन, सांव्यहप्टिकोस से अहिर्युक्त्यमंहिता के और किसी भी स्थल में उपलब्ध नहीं होता। इस पिटतन्त्र का भी आविभांव यहां कपित के हारा ही हुआ वताया गया है। परन्तु सांव्यकारिका और उसके सम्पूर्ण ज्वाव्यानों में पिटतन्त्र के जिन् साठ पदार्थों का उपलेख है, उनके क्रिका कर्यान का मौलिक आधार कुछ भिन्न प्रकार का ही प्रनीत होता है। अहिंदु क्यमंहिता में प्रतिपादित साठ पदार्थों के साथ उनका आपाततः सामझस्य निष्ट गोजर नहीं होता।

# पष्टितन्त्र के साठ पदार्थ-

सांख्यकारिकाभिमत माठ पदाशों का निर्देश इमप्रकार है-

४---विपर्यय

६—ताष्ट

=—सिद्धि

३⊏—शश्चि

-५-श्राक

१०—मौलिकार्थ

इन सबके पृथक २ भेट निन्नलिखित हैं-

विपर्यय-

१—तम

= अविद्या

महिषु प्त्यमंद्रिता में माशान काल्डों के जो नाम दिये गये हैं, उनको हमने प्रथम ग्रेयों में रल दिया है। जो नाम द्वितीय श्रेयों में दिये गये हैं, ये शब हमने बार्य को स्पष्ट करने के लिये क्यारी बोर में लिये हैं।

## कविलप्रसीत परितन्त्र

| ≂—मोह           | == श्रस्मिता |
|-----------------|--------------|
| ३—महामोह        | =राग         |
| ४—तामिस्र       | =द्वेष       |
| ५—च्यन्धतामिस्र | =श्रभिनिवेश  |

| V                                                           |                                                    |                                 |                              |
|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------|
| તુષ્ટિ—                                                     | गाठर पाठ                                           | यु० दी० पाठ                     | बाच० पाठ                     |
| १—प्रकृति<br>२—डपादान                                       | = ग्रम्भ<br>= सलिल                                 |                                 |                              |
| ६—काल<br>५—भाग्य<br>५—छर्जनोपरम<br>६—रक्तपोपरम<br>७—स्योपरम | = छोष<br>= धृष्टि<br>= तार<br>= मुतार<br>= सुनेत्र | सुतार®<br>सुपार®                | पार<br>सुपार<br>पारावार      |
| द्ध—ग्रतृप्त्युपरम∙<br>[भोगोपरम]श<br>६—हिंसोपरम             | – सुमरीच<br>– उत्तमा≠मसिक                          | सुमारी <del>च</del><br>उत्तमाभय | श्चनुत्तमाम्भॐ<br>सत्तमाम्भ≉ |
| सिडि—<br>१—उह                                               | = तार                                              | वारक                            | चारतार                       |
| र —श्हर<br>• ज्याना                                         | =सुतार<br>≔तारतारर                                 | तारयन्त                         | तार                          |
|                                                             | ब्यारया का श्रीअमत पाठ                             | हिं।                            | e b. he are                  |

१ 'महोपरमं' जयमगत्ना ज्यारया का श्राभेमत पाट है।

<sup>ि</sup> यह चिन्द जिन नामो पर लगा है, वे उत्यसक्ता व्यारवा को भी अभिमन हैं। उस के रोप नाम

२ अपमगस्या में 'तारिप्र [ १ ]' गेस्ता सन्दिग्ध पाठ निर्विष्ठ है । वाचरपति मिश्र ने माख्यतरवन् कौमुदी में प्रथम तीन मिदियों के त्रम को यहा विपरीत वर दिया है। व्यर्शत 'ऊह' के स्थान पर 'काध्ययन' और 'अध्ययन' के स्थान पर 'ऊइ' को माना है। परन्तु दूसरी सज्जाको के क्रम को नर्दी बटला । हमप्रकार माठर चादि घट्य घाचार्यों व 'कह' सिव्हिको दूसरी सद्घा 'तार' यतलाई हैं। परन्तु वाचस्पति मिश्र 'श्रप्ययन' सिंडि का दूसरा नाम 'तार' कहता है। 'श्रप्त' श्रमक मिद्रि दीनों कमों के अनुसार मध्य में बालाती है। इसलिये उस का दूसरा नाम दोनों कमो में 'सुतारृ ही रहता है | और बाचरगति मिश्र के मत से नृतीय मिदि 'उह' ना दसस नाम 'ताततार' हो जाता है।

| श्रर             | ४—च्यात्मिकदुःस्वविधात<br>५—भौतिकदुःस्वविधात<br>६—दैविकदुःस्वविधात<br>७—सुहत्प्राप्ति<br>६—दान                                         | माठरपाठ<br>≂प्रमोद<br>⊭प्रमुदित<br>⊭मोहन '<br>⊭रम्थक<br>⊭सदाप्रमुदित                          | यु, दी, पाठ                                                                              | बाच० पाठ<br>मुद्दित<br>मोदमान<br>सदामुदित |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| एकाइश इन्द्रियवध | १ — बचुर्बय २ — स्तत्वय ३ — प्राण्वय ४ — सम्बय ४ — श्रोत्रयय ४ — श्रोत्रयय  ६ — बाग्यय ७ — पाणिवय ६ — पाद्यय १० — उपस्थयय ११ — उपस्थयय | = श्राजि<br>= कुट्टर<br>= वधिर<br>= मूक्ट<br>= कुरिए<br>= पङ्ग्                               | तता ( जडता ]<br>घता ( घायापाक ]<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>त्रि ( उदायत्ते ) |                                           |
| सप्तदश बुद्धियमः | { १२—प्रकृतिकथ                                                                                                                         | == श्रनश्म == श्रससित<br>== श्रनीध == श्रनुष्टि == श्रतार == श्रसुतार == श्रसुनार == श्रसुनार |                                                                                          |                                           |

जपमंगला स्वात्रवा में यहां 'मोदन' पाट है। संभवतः माठरमन्य का भी यहां मृलपाठ, मोदमान' हीं रहा होगा। क्षेत्रक ममाद चादि से 'मा' निकन्न कर 'मोदन' पाट रह गया। चनन्तर वपयु फ कारपों से हो माटरमन्य में 'मोहन' पाड कानवा।

```
२०--दिसोपरस्रवध १
                                     ≈श्रनत्त्रभाग्मसिक
        २१--- ऋहवध
                                     == शतार
        २२--- मास्टस्य
                                     == श्रसतार
ग्तब्स युद्धियथ
                                     == श्रतारतार
        २४--- श्रात्मिकट:सविचातवध
                                    ≈ श्राप्रमोट
        २४-भौतिकदःखविधातवध
                                  ≔ अप्रमदित
        २६—देविकदःस्वविद्यातस्य
                                    = अमोहन
        २७---महत्यादितवध
                                    = 9074278
        रेट—सातवास <sup>व</sup>
                                    = असदाप्रसदित
      मीलिकार्थ-चिन्द्रफाफार के अतिरिक्त अन्य सब आचार्यों केमतानसार रे
                                केवल प्रधान की अपेक्षा से
             ४--- अकर स्व
                                केवल पुरुष की खपेला से
            ६--बहत्व
            ७—ग्रहित्व
८—वियोग
६ = योग
                                दोनों की अपेदाः से
            २०-- विधनि
                             } स्थूल और सुरम शरीरों की अपेसा से
            चिन्द्रकाकार नारायणवीर्थ के मवानुसार
```

१ १२ से क्षेत्रज्ञ २० तक, तृष्टि के दिवर्षय से प्रान्त नी अव्यक्तियों का उल्लेख किया गया है । योगझातोंश्चल बद्धिरात आवनाव्यों के विषर्धय काव्या विजाश में ही होने के कारवा हुन को सुद्धियप कहा गया है ।

१३ से २ स तक, मिद्धि के विषयंव से प्राप्त बाद प्रशाकियों का उस्तेष हैं। तृष्टि विषयंव के अभान ये भी आठ तुन्दिक्य हैं। इसमकार 19 इन्द्रियच्य, वीर तृष्टि तथा मिद्धि के विषयंव से अस्त 19 पुद्धियच्य मिद्धात्वर २ स्ट अगारित, अध्यात्म बोगी के आगे में बाधक रूप से उपस्थित होती हैं। 'क्षष्ट्र' आदि एन्ट्रों से हारा भी ज्वाद्यक्तरों ने सिद्धियच्ये रूप आदि एन्ट्रों से हारा भी ज्वाद्यकरों ने सिद्धियच्ये रूप आयाति स्व विदेश किया है। प्रत्यु हस्ते गुक ही अन्त स्वते के कारण, अन्त में सब के साथ 'वप' प्रयु का ही प्रयोग किया है। गादर गाउनियाँ के याथ ही 'वन् खाकर हमने दूपरे गामों का उस्तेप कर दिया है। यहां पर पाउनियाँ के विदेश अभावस्थक समस्कर प्रोप्त हमाई ।

नारापण्डीर्थ में चपनी चन्द्रिका नामक न्यारुया में सांध्यसप्ति की ७२ वीं कारिका पर सिक्षा है—

१--पुरुष

२—प्रकृति

३—बुद्धि

४--- अहं कार

५—सत्त्व

६--रजस्

७—तमस्

द-पांच तन्मात्रा

६--एकादश इन्द्रिय

१०--पञ्च महाभूत

हमने जपर व्यहिर्जु ध्न्यसंहिता और पड़ध्यायी, तत्त्वसमास तथा सांख्यकारिका के आधार पर साठ पदाधों का निद्रांश किया है। पड़-वायी, तत्त्वसमास खोर सांख्यकारिका में इन साठ पदाधों के प्रतिपादन का क्रम सर्वथा समान है। परन्तु व्यहिद्ध ध्न्य संहिता में साठ पदाधों की गणना कुछ भिन्न प्रकार से ही की गई है, जैसा कि जगर के निद्रांश स्पष्ट है। इन दो प्रकार से प्रतिपादित साठ पदाधों का प्रस्पर सामञ्जस्य कहां तक हो सकता है, इसका निर्देश हम निन्न किलित रीति पर कर सकते हैं।

पांष्टतन्त्र के साठ पदार्थों का, श्राहेबु ध्न्यसंहिताप्रतिपादित साठ पदार्थों के साथ सामजस्य-

(१)—श्रिहिष्ठ ध्रियसंहिता के प्राकृतमयहल में सांख्य के ४ विकार (२८-३२ तक पांच भूत) सप्ट निर्दिष्ट हैं। यदि पांच झान और पांच क्रिया रूप प्रतियों के निर्देश से उनके साधन-भूत इन्द्रियों का निर्देश समक्ष लिया जाय, तो १३ से २२ तक दश इन्द्रियों का भी निर्देश ज्या-जाता है। इसमकार सांख्य के १४ विकारों का उल्लेख, आहिष्ठ ध्ययसंहिता के प्राकृतमयहल में

'पुरुष: प्रकृतित्र दिरहेकारो गुणास्त्रय: । तन्माश्रमिन्द्रवं भूतं भौक्षिकार्थाः स्मृता दरा ॥' "
बाक्षराम उदासीन ने भी सांत्यतत्वकोमुदी की स्वरचित टीका में ७२ कारिका पर इस रलोक को 'मन्यान्वरें णिट्यदार्थी यथा' यह जिल्लकर उद्धल किया है। टीका का यह खन्तिम भाग, रामावतार पारदेव लिलित है। संभवता पारदेव महोद्रय ने यह स्क्रोक चन्द्रिका से ही जिला महस्त होता है।

नारायधारी में अपने स्वास्थान में जिला है, कि ये साठ पदार्थ 'धन्यान्वर में मिनाये गये हैं। शौर आगे 'पया' कहकर वह इस रखोक को जिलता है। इससे निन्निनिर्देष्ट रोनों परियाम निक्सन हैं। (१) प्रन्यान्तर में पठित रसोक को नाराययानीयं ने यहां उद्घव किया हो। (२)—प्रन्यान्तर में नेवल माट पदार्थों को गयाना की हुई हो, और उन पदार्थों को नाराययानीयं ने रसये रसोक में बद्ध करके यहां निर्देश कर दिया हो। इसका विस्तारपूर्वक विवेचन हमी प्रकरण में आगे किया जायाना।

<sup>&#</sup>x27;'पष्टिपदार्था गणिता ग्रन्थान्तरे, यथा

ग्राजाता है। सांख्य (इस पह से हम इस प्रकरण में केवल सांख्यपञ्घायी, तत्वसमास तथा सांख्यकारिकाष्ट्रां का ही घहण करेंगे ) में भी इन १५ विकारों का तत्त्वगणना में उपयोग है, और अहिर्नु ज्य संहिता में भी। परन्तु सांख्य में आधिभौतिक <sup>९</sup> दृष्टि से ही २५ तत्वों की गणना में इनका उपयोग है, पष्टि पदार्थी की गणना में नहीं । इसके विपरीत ष्रहिर्द्ध ध्वसहिता में, श्रपनी रीति पर, पष्टिपदार्थों की गराना में ही इनका उपयोग किया गया है। प्रतिपात्र विषय की समा-नता होने पर भी इन दोनों क्ष्मों में तत्त्वों की गणना मूलक यह महान भेद हैं।

- (२)—सांत्य के पांच प्रकृति-धिकृति (तन्मात्र रूप), श्रहितु ध्न्यसंहिता में २३ से २७ तक भात्रा' पद से साज्ञान निर्दिष्ट हैं। सांख्य के अनुसार यद्यपि २५ तत्वों की गणना में इनका इसी रूप में उपयोग है, पष्टिपदार्थों की गणना में नहीं। परन्तु संहिता में, सात्तात षष्ट्रिपदार्थी की गणना में ही इनका उपयोग किया गया है।
  - (३)—संहिता में प्रकृति का निद्रेश, सत्य रजस् श्रीर तमस (६ से ८ तक) इनको पृथक् २ गिनाफर फिया गया है, 'प्रकृति' वद से प्रकृति का उल्लेख नहीं है। इसप्रकार मांख्य के २४ तक्यों में परिगणित एक तक्व को संहिता में तीन सागों में विभक्तकर पष्टि पदार्थी की गणना में उपयोग किया गया है। यदि संहिता में 'शक्ति' पद से प्रकृति का निर्देश माना जाय, तो अधिक युक्तियुक्त होगा। इसप्रकार प्रधान [कारणस्य प्रकृति] एक तत्त्व का, एक ही पद से निर्देश होना संगत होता है। सन्य, रजस्, तमस् का प्रथक् निर्देश, कारण की वैपन्य अवस्था का साधारण रूप से बोधक कहा जा सकता है। यदापि पदार्थों की केवल साठ मंदवा पूरी करने के लिए इसप्रकार का निर्देश कोई विशेष महत्त्व नहीं रखता। तथा इससे संहिताकार के पिष्ट पदार्थ ऋथवा पष्टित असम्बन्धी -- ज्ञान पर विपरीत प्रभाव ही पड़ता है। सांख्य में पष्टि पदार्थी की गणना में प्रकृति का स्वरूपेण उपयोग नहीं है, प्रस्थुत उसके कुछ विशेष धर्मी की गणना में उप-योगिता के ज्याधार पर प्रकृति का भी साठ पदार्थों में समावेश माना गया है।
    - (४) संहिता में 'ब्रह्म' और 'पुरुष' पहों से प्रथक् र साचात रूप में ही परमात्मा और (ठ) लावता न मकः आर अवन प्रवास प्रवण् र तासात एप न वा प्रवासा आर जीवात्मा का निर्देश किया गया है। सांख्य में इन दोनों का 'पृक्ष' पद से ही, श्राधिभौतिक हिष्ट से तत्त्व गणना के अवसर पर, प्रहण कर लिया गया है। आध्यात्मिक दृष्टि से पृष्टि पदार्थ गणना में प्रकारान्तर से इनका समावेश है।

सांच्य में माधिमौतिक और शाध्यारिमक टोनों दृष्टियों के शाक्षार पर तस्त्रों का परितक्षन और विवचन किया गया है। २५ तत्वों की शखना, आधिमीतिक दृष्टि से, तथा पृष्टि पदार्थों की शखना ग्राप्यासिक दृष्टि में है। ग्राप्यासिक गण्या में, ग्राप्यासिक दृष्टि से परिगणित २२ तत्व, दश मीलिक आज्जातमक काट न ६ । जानकार्यक प्रशासन काट स अस्तावहरूपक १० साहय सर्गों का ग्रथक् प्रयों में समाविष्ट हो जाते हैं। श्रीर श्राप्यास्म मार्ग के लिये श्रास्थावहरूपक १० साहय सर्गों का ग्रथक् प्रतिपाइन किया गया है। इन दोनों को मिलाकर ही सांख्य में विट पदार्थों की गणना पूर्व होती है।

दूरा मीखिक धर्षों में इसका समावेरा हो जाता है, इसका स्पष्ट विवरण इसी अकरण में भागे किया जायता |

इसप्रकार खिहुनु धन्य संहिता के पिष्ट पदार्थों में परिगण्जित प्राकृत मण्डलान्तर्गत २६ तस्त्रों का सामञ्जस्य, सांख्य के २४ तस्त्रों में परिगण्जित २२ तस्त्रों के साथ स्थित होता है। सांख्य के इन २२ तस्त्रों में. १४ विकार, १ प्रकृति, अप्रकृति-आविकृति पुरुष, ४ प्रकृति-विकृति पदार्थ पिरि गिण्जि हो जाते हैं। प्रकृति-विकृति समाविष्ट मनकी संहिता में उल्लेख नहीं हैं। इसप्रकार हम कह सकते हैं, कि जुद्धि, अहंकार और मन, इन वीनों अन्तःकरणों का अहिर्य धन्य संहिता में उल्लेख नहीं किया गया।

(४) प्राकृतमण्डल में चपर्यु क तस्यों के खितिरिक्त, ह्वः पदार्थों का उल्लेख और हैं। जिनमें १० मंत्र्या पर प्रतिपादित 'प्राण्तन्त्र' सांख्य के पांच प्राण्य खादि ही हो सकते हैं, जी अन्तःकरणों के सामान्य प्रतिमात्र हैं। यचिप सांख्यमतानुसार प्राण्यों का, तस्वराण्या में कोई उपयोगं नहीं हैं। परन्तु संहिता में प्रतियों के निर्देश से, उनके साधनभूत इन्द्रियों का निर्देश मान लेने के समान, प्राण्य खादि अन्तःकरण की सामान्यपृत्तियों से अन्तःकरण का ही निर्देश संहिता में मार्ग लिया जाय, तो तीनों अन्तःकरणों का भी उल्लेख संहिता में बा ही जाता है।

संहिता में प्राया को एक गिना है, तथा उसका उपयोग साझात् पष्टि पदार्थों की गणनां में माना है। सांख्य में प्रायाप्रतिक अन्तःकरण, युषक् तीन संख्या में, २५ तन्थों की गणनां के लिए उपयोगी माने गये हैं। इसप्रकार सांख्य में आधिभौतिक दृष्टि से परिगणित २५ तन्यों का संदिता के प्राकृत मण्डलान्तर्गत पष्टि पदार्थों में परिगणित २७ पदार्थों के साथ सामक्जस्य होता है। परन्तु सांख्य के ये २५ तन्य, अध्वात्मदृष्टि से साठ पदार्थों की गणना के समय, दस भौतिक अर्थों में ही समाविष्ट हो जाते हैं। यह दोनों क्रमों का परस्पर भेद है।

(६)—प्राञ्जतमण्डल के शेष पांच [ नियति, काल, ऋत्तर, कर्ल, सामि ] पशार्थों का सांद्रय में मुक्यतया सालात् वर्णन नहीं है। तत्त्व गयाना में तो इनका किसी सरह भी उपयोग नहीं है। इनमें से काल, कर्लू , इन दो का सांख्य में यत्र तृत्र आसीपक उन्लेख है। अत्तर और सामि का उन्लेख स्थान नहीं है। यदि नियति का कर्ष स्थमाय माना जाय. तो जहां तहां क्याख्या मनमें में इसका भी उन्लेख मिलता है। और इसका सम्यन्थ, पुरुष तथा प्रकृति इन होनों की अपनी निजी स्थिति के माथ जोड़ा जा सकता है। नियति का कार्य, पुरुष नथा सर्थ कर्म माने जाने पर इसका सम्यन्थ, जीव-पुरुष के साथ ही कहा जा सकता है। इन में अतिरिक्त तस्य

<sup>🏲</sup> सांस्यासूत्र, ११६२॥ २१६२॥ ३१६०॥ ४१९६,२०॥ सांस्यकारीका ५०॥

<sup>🔪</sup> मोठयसूत्र, १११०६,१६४॥ श्रेषदा। दोश्य,दथा योग्यकारिका, ११,२०॥

मोत्यकारिका २७ पर गौडपाद्भाष्य ।

माने जाने का कोई उल्लंख मलसांच्य में उपलब्ध नहीं हैं।

पक्त 'सामि' पद के स्थान पर 'स्वामि' पाठ भी उपलब्द होता है। यदि यह ठीक है, तो अस्तर, कर्त तथा स्वामि के सामञ्जस्य पर भी कुछ प्रकारा डाला जा सकता है। वस्तुतः चेवन तस्य के सम्बन्ध में हो इनका निर्देश किया गया प्रतीत होता है। चेवन तस्य को सांस्य, अस्तर अर्थात आविनात्ती मानता है। वह कर्ता भी है, भले ही वह [कर्त्व], अधिष्ठात्त्व रूप में सान्ति-ध्यान से माना गया है। उसके स्थामी होने में सम्बेह हो हो नहीं सकता। प्रद्या अर्थात पर-मास्मा अलिल प्रकृति का स्थामी है, और जीवास्मा भी उमके [प्रकृति के] कुछ चिकृत और का । इसकरार इनका सामञ्जस्य किया जा सकता है। परन्तु सांस्य इष्टि से साठ पदार्थों की गयाना में इनका कोई उपयोग नहीं है।

- (७)—प्राकृतमण्डल के खनन्तर ज्ञय येकृतमण्डल के सम्बन्ध में विवेचन किया जाता है। वैकृतमण्डल के २५ पदार्थों में से, ५ से १२ तक पांच, साल्य के पांच विपर्यय हैं। इस मीलिक खर्थों के खरितिक, ४० तस्य सजीं में सर्वप्रथम इनका वर्णन है। सांख्य के पिष्ट पत्रार्थों की गणाना में इनका साहाल उपयोग है। सीहता में भी इन्हें साहात पिट पत्रार्थों की गणाना में उपयुक्त किया है। यह इन दोनों कमों की समानता है।
- (=)—१२ से १४ तक तीन, सांख्य के तीन प्रमाण हैं। यद्यपि यहां महिता में इन्हें पश्चि पदार्थों की गएाना में उपयुक्त माना गया है। परन्तु सांख्य में किसी तरह की भी गएाना के हित्र उनका कोई उपयोग नहीं है। वैसे सांख्य में इनका प्रासंगिक वर्षन विस्तारपूर्वक किया गया है।
  - (६)--१६ से १६ तक चार, बृद्धि के साचिवकी धर्म हैं। न वे सांख्याभिमत श्रांत.

<sup>ं</sup> श्रीयुत पं० इरदत्त सामी एम् ० प्रकादय ने गोंडवाइमाव्य [ पूना सरेरस्य ] को भूमिमा में २४ पृष्ठ पर सिखा है—"पष्टितन्त्र च झडायुरुप्यानितिनयिकालात्यानि पण्च सर्गमाव्यानि पूर्वप्रक्रयोग्ना-सान्युपद्धान्यन्ते! अर्थात् पष्टितन्त्र से पूर्वप्रक स्वर से झड़, युरुप, यनित, निवरित स्वरं काल को सहिए का कार सि काल को सहिए का कार सि काल को सहिए का कार स्वरं काल स्वरं के उरित्वासित हुमा २ पष्टितन्त्र के किस स्थक में देखा, यह तम मान्द्रम नहीं कर का गम्यों को पूर्वप्रक कर से उरित्वासित हुमा २ पष्टितन्त्र के किस स्थक में देखा, यह तम मान्द्रम नहीं कर का गम्यों से बी ने भी इसका निर्देश यहां नहीं किया है। वारे उनका अभिप्राय व्यक्ति क्या मान्द्रम नहीं कर सम्बन्ध से ही है, जिसमें कि कात, पुरप्, मान्द्रभ, निवात भी कात ह, इनका उरन्देश के ही कार निर्देश कह सकते हैं, कि श्रीयुत गमां महोदय का उपयुक्त के कार स्वरं का स्वरं का साम कार कार का स्वरं के स्वरं का स्वरं के स्वरं का स्वरं का स्वरं के स्वरं का स्वरं से साम से सर्विकार के ही अपने प्रवर्ण का वार्य के प्रवर्ण का स्वरं के साम कार का स्वरं के स्वरं का स्वरं के स्वरं का स्वरं की साम किया का स्वरं के स्वरं का साम से स्वरं के स्वरं का साम से सिवा के सिवा का सहा से साम से सिवा के सिवा का सिवा का सहा का सहा का सहा का सिवा का

इस सिद्धांत का निरेचन, 'मांल्यिनिद्धान्त' नामक शन्य में निस्तारपूर्वक किया गया है।

रिक्त तक्त्र हैं, और न इनटा दिसी तरह की भी गम्मना में कोई उपयोग है। प्रमाणों के समत्त इन्ह्रम भी सालय में प्राप्तिक बगान खनाइण है।

- (१८)—प्राकृतमण्डल में भी [६ से ८ तक् ] "गुण्यतन्त्र" है, और वेकृतमण्डल में भी [२० वा] 'गुणुकाण्ड' हं। इनके प्रतिपाण विषय के भेद का कुछ पता नहीं लग सका। दोनों मण्डलों में निर्देश किये जाने का कोई कारण महिता में भी उल्लिगित नहीं किया गया। दोनों जगह 'गुण्" की गण्याना करके साठ पदार्थों ने सख्या पूरी करने में असामञ्जस्य भी प्रतीत होता है। तथा महिताकार के पण्टितन्त्र सम्बन्धी ज्ञान पर कुछ विषयीत प्रभाव भी ध्वतित होता है।
- (११)—२२ से २३ तर [ लिझ, दृष्टि, आनुश्रविक ] तीन, उक्त तीन प्रमाणों [ १३ से १५ तक ] वे सम,न ही हैं। इनमें पुनक्कता प्रतीत होती है। अथया निम्ननिर्दिष्ट रीति पर इनका विषय, भिन्न भी समय हो सकता है। प्रतीत होता हं, मूल कारण को प्रमाणपूर्वक सिद्ध करने के लिये इन कारहों का प्रथक् निर्देश किया गया हो। जैसे कि—
- (क)—िलिङ्गगण्ड में अनुमान प्रमाण के आवार पर, अव्यक्त को मुखदु समोहासमङ सिद्ध किया गया हो।
- (स)—श्रव्यक्त के कार्यभूत इस न्श्यमान व्यक्त को, मुखदु खमीहारमक रूप से निष्ट कारड में प्रतिपादित किया गया हो।
- (त)—और श्रानुश्रविक फारड में, धान्यक्त तथा न्यक्त की सुनदु समोहात्मकता के प्रतिपादन के लिये, इस श्रथ को पुष्ट करने वाली शब्दप्रमाण्यभूत श्रुति स्पृतियों का निर्देश किया गया हो। किर भी साख्यमतानुसार पिट पदार्थों की गयाना में इनका कोई खपयोग नहीं माना गया ह। यद्यपि साख्य में प्रसगवश इनका विजयन जहां तहां आता ही है।
- (५२)—२४ की मरूबा पर 'दु सकारह' है। सास्य में भी त्रिविध दु स्तो का' वर्धन हैं। परन्त किसी तरह की भी यहार्थ यखना में वहां इनका उपयोग नहीं हैं।
- (१६)—न् प्रना मिद्धिराष्ट हा साख्य में सिद्धियों की सन्या चाठ मानी है। चीर पष्टि पदार्थों की मानान् गणना में यहा उनका उपयोग किया गया है। परन्तु यहा सिहता में सिद्धि एक ही गिनाई गई है। समय है, इस काव्ड का प्रतिपान विषय, सार्याभिमत न सिद्धियों का चर्चन न हो। क्योंकि इनको सामान्य रूप से एक संख्या में िनाना, पदार्थ गणना के लिये मर्पथा छन्पयोगी है। तथा योगन्यित सिद्धिया ही इस काव्ड का प्रतिपाद विषय हों, जिनना वर्षमान योगन्यांन के विस्तृतिपाद में वर्णन किया गया है।

 <sup>(</sup>द) सांत्यम्य, ११६२-६५॥१२६-१३७॥ सांत्यदारिका १४-१६॥

<sup>(</sup>स) मारवम्य, ১/१२१-१२६ II मान्यकारिका ११ II

मोल्यम् प्र, १११। तस्वसमास २२।। सोस्ववारिका १ ॥

मोन्यम्प्र, ३१४०, ४४॥ तत्वसमास १५॥ सोन्यकारिका ४१ ॥

(१४)—२८ पर मोहकाएड है। सांख्य का, त्रिविध दुःखों की चारगरत निवृत्ति रूप पुरुषार्थ खयमा खपवर्ग हो मोहा है। उसको फैबल्य चारि पर्दों से भी कहा जाता हं। यद्यपि सांख्य में प्रसंगयरा खनेक स्थलों ' पर इसका वर्ष्यन है। परन्तु किसी सरह की भी पदार्थ गएना में इसका वपयोग नहीं है।

(१४)—नैकृत मरहल के प्रथम तीन [ सृष्टि, स्थिति, प्रलय ], सांह्य में भी प्रसंगवरा ४ प्रणित हैं। परन्त जनका किसी तरह की भी पदार्थ गरणना में कोई खपयोग नहीं है।

(१६)—चतुर्थ और पचम कारह, निमह तथा अनुमह विषयक बताये गये हैं। ये निमह और अनुमह मृष्टि के ही अधान्तर भेट हैं। सर्ग के आरम्म काल की अमेशुनी सृष्टि को सांख्य में अनुमह ! सर्ग कहा गया है, अनन्तर होने वालो चौदह प्रकार की भौतिक सृष्टि को निमह सर्ग कहा जाता है। सांख्य में इनका प्रमंगमाप्त वर्णन होने पर भी वस्त्रगताना में कोई उपयोग नहीं है।

(१७,—पेकृतसब्दल का छठा [ सोग ], पुरुषार्थ का ही खांग है। सांव्य में भोग र चौर चापवारे दोनों को पुरुषार्थ बताया है। इसलिये प्रमंगवरा सांव्य में भोग का वर्णन व्यवस्य है। परन्तु पदार्थ गणना में इसका कोई उपयोग वहां नहीं साना गया।

(१८)—वैङ्गतमयडल के शेप तीन [ ७-इन, २६-काषाय, २७-समय ], ऐसे पदार्थ हैं, जिनका मांक्य में वर्णन नहीं है। योग प्रकरणों में रागादि मलों के लिये 'कपाय' ' पद का प्रयोग किया गया हैं। सन्भय है, इस कारड का प्रतिपाश विषय वही हो।

(१६)—वैकृत संयडल के २७ [समय] का, प्राकृत संयडल के ४ [काल] से भेद भी विवेचनीय हैं। एक ही वस्तु का दो नामों भे पवार्थ गणना में उपयोग किया जाना जससम्ब्लस प्रतीत होता हैं।

पष्टितन्त्रके दश मौलिक अयों के सम्बन्ध में आचार्यों का मतभेद, और उसका सामञ्जस्य...

श्राहिष्कुं ध्नय संहिता में उपवर्धित पष्टितन्त्र के साठ पदार्थों का विवेचन करने के श्रानक्तर मांट्य के पष्टि पदार्थों के मन्वन्थ में भी कुछ निर्देश श्रावश्यक हैं। मांख्य में उपवर्धित साठ पदार्थों को भी दो मागों में विभक्त किया गया है। (१)—पषाम प्रत्ययसर्ग श्रावीत बुद्धिसर्ग। (२)— दश मौति ७ शर्ष। इन में से—

<sup>े</sup> सांख्यसूत्र, ११९॥ :१६२, ७८, ८४। सत्वसमास २०।८ सांख्यकारिका, ४४, ६४-६६। ६८॥

र सांक्यसूत्र, शहशा संह-1नशाण, १६, २०-२२॥ शा १२१॥ व्यवसास साहाण्या १६॥ वाह्य-कारिका, ५२१२२। २४।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> मोरुवस्त्रव, १। १६४॥ मोरुवकारिका ४२ पर मोटरमोध्य ।

<sup>ं</sup> तत्वसमाम १७। १मा सांस्थकारिका १२। १३॥

५ 'रामाद्यः सतु क्यायारिककवर्तिनः' योगसूत्र १। १२॥ पर तत्ववैशास्त्रो, यावस्पति मिश्र कृतः।

- (१)—पचास प्रत्ययसमों ' के सम्बन्ध मं किसी आचार्य का कोई मतमेद नहीं है। सब ही मृल प्रन्थों ' श्रीर उनके व्याख्याप्रन्थों में इनका समान रूप से ही उन्लेख उपलब्ध होता है। यह संभव है, कि प्रत्ययसमें पठित इन पचास पदार्थों में से कुछ एक पदार्थों के व्याख्यान करने में किन्हीं व्याख्याकार आचार्यों के परस्पर मत भेद हों, परन्तु पदार्थों के मौलिक स्वरूप को स्वीकार करने में किसी का भी मतभेद नहीं है।
- (२)—परन्तु दश मौलिकार्यों के सम्बन्ध में खन्य सब ही खाचार्यों में, चिन्द्रका [सांख्यकारिका की एक टीका ] के रचियता नारायखतीर्य का मतमेद हैं। इस भेद की हम पीछे लिख चुके हैं। मुविधा के लिये उसका पुनः निर्देश किया जाता है—

  चिन्द्रकाकार नारायण वीर्ष

| 1. d. 2. 3. 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . | पुरा क्या जावा ६—  |
|-------------------------------------------------|--------------------|
| द्रकाकार नारायण तीर्थ                           | जन्य सब म्राचार्य  |
| १—पुरुष                                         | १एवस्य             |
| २—प्रकृति                                       | २—श्ययवस्य         |
| ३—चुद्धि                                        | ३पाराध्ये          |
| ४—ग्रहंकार                                      | ४—श्यन्यत्व        |
| ¥ <del>—स</del> स्व                             | ४—श्रकतृ त्य       |
| ६—रजस्                                          | ६—बहुत्व           |
| ७—तमस्                                          | <b>७—ऋ</b> स्तित्व |
| ६—५ळचतनमात्रा                                   | <b>≍</b> —वियोग    |
| ६—एकादश इन्द्रिय                                | ६—योग              |
| १०—पञ्च ग्रहाभृत                                | १०—स्थिति 🕡        |

प्रतीत होता है, तीर्थ <sup>है</sup> ने सांख्य के २४ तत्त्वों को ही दश मीलिकार्य माना है, छड़ तत्त्व इसी रूप में गिने हैं, और कुछ का वर्गीकरण कर दिया है।

अत्यवसर्गं में पचास पदार्थ थे हैं:----

<sup>🕹</sup> विषयंय, ६ तुष्टि, = सिद्धि, २= बाग्रक्ति । इन का गुथक् २ निर्देश पीछे किया जा चुका है । \*

सांत्यपट्यायो, तावसमास, बीह सांव्यकारिकाओं की हमने यहां मुम्मप्रथ माना है। प्रत्यक्षिण के उपकायमान सूत्री में ये पार्च वहीं हैं। संभव है, शत्रुपक्षण मन्य कें हीं। इसीसिय तसे यहां महीमिताहै। ध्वास्पामन्य स्थार्च के स्वास्पाम, स्थार्च के सांव्यकारिका—मारत, युक्तिशीरका, गीटपाद, जयमंगसा, पावस्पति, चिन्नका । सत्वसमाम-पिमानन्द, जावामधेश धादि के ध्याल्यान, पालशीसह, नाम मे दीधायों ही धीलम्बा शिक्तक सीहीज बनाहत से मकाशिल।

इस मक्त्य में चन्द्रिकाकार मारायधारीर्थ की, संखेष का विचार कारके, क्षमने केन्नक 'रोधे' पर्श स्मारण किया है ।

पुरुष≔न प्रकृति न विकृति प्रकृति≕केवल प्रकृति [ मृलप्रकृति ]

इन दो तत्त्वों को बसी रूप में शिन लिया गया है। सात प्रकृति-विकृतियों में से दो— चुढ़ि खौर खहंकार—को भी उसी रूप में शिन लिया गया है। परन्तु पद्धातन्मात्राओं का एक वर्ग मानकर उनको एक ही संख्या में शिना है। सोलह विकारों के दो वर्ग मान लिये हैं, एक इन्द्रियवर्ग दूसरा महामृतवर्ग। इसतरह इन को दो संख्या में शिन लिया है। ये सब मिलकर सात मौलिकार्य होते हैं, और उधर २५ तत्त्व पूरे हो जाते हैं। मौलिकार्यों की दश संख्या पूरी करने के लिये, सत्तव-तत्त्वस्तमस् को प्रयक् करके जोड़ा गया हैं। प्रकृति की गणना कर लिये जाने पर केवल संख्या पूर्ति के लिये सत्त्व रक्षस्त-तमस् को प्रयक् करके शिनना कुछ समक्वस प्रतीत नहीं होता।

परन्तु इस सम्बन्ध में एक वात विचारणीय है। यह मत, तीर्थ का श्रपना ही मत मास्म

नहीं देता। यहां पर उसका लेख इसप्रकार है-

"विधियदार्था गणिता गन्धान्तरे, यथा-

पुरुषः प्रकतिर्वुं बिरहेकारो गुणास्त्रयः। तत्मात्रमिन्दियं मृतं भौतिकार्थाः स्वता दरा ॥ विपर्यं यः पुन्चविषस्योक्ता नव तुष्टयः। करणानामसामर्थ्यं मधाविद्यतिधा मतम् ॥ इति परिटः पदार्थानामगनिः सह सिविभिः'। इति ॥

तीर्थ के इस लेख से स्पष्ट है, फि उसने इन साठ पदार्थों का उल्लेख किसी प्रन्थान्तर के जाधार पर ही किया है। यह प्रन्थान्तर कीन हो सकता है, इसका निर्णेय करना कठिन है। इन रहोकों में से अन्तिम डेढ़ रत्तोक, जिसमें पचास प्रत्यय सर्गों का निर्देश हैं, ठीक बही हैं, जो बाच-रपित मिश्र ने नांक्यतस्वकीश्वरी के अन्त में 'राजवार्त्तिक' नामक प्रन्थ से उत्पृत करके तिसे हैं'। चिन्त्रका के प्रधम रत्तोक का चतुर्थ चरण भी मिश्रोद्धृत प्रथम डेढ़ रत्तोक के अन्तिम चरण के त्याय विल्कुत मिलता है। बाचरपित मिश्र ने राजवार्त्तिक से जिन रत्तोकों को सांक्यतस्वकीश्वरी के अन्त में उद्धृत किया है, वे रत्तोक सोक्य के अन्य किसी प्रन्य में भी, प्रस्तुत प्रसंग में आज तक हमें उद्धृत हुए नहीं मिले हैं। यदाय युक्तद्विपिका के प्रारम्भिक पन्द्रह रत्तोकों में वे तीन रत्तोक भी हैं। यरन्तु बहा इनका उद्धृत होना रपष्ट नहीं है। इमसे संभावना यही होती है, कि तीर्थ ने

चन्द्रिका व्याप्त्या [ सांस्थकारिका ७२ ]

<sup>&#</sup>x27; वे इलोक इसप्रकार हैं---

<sup>&</sup>quot;तथा च राजवात्तिकम्" ।
प्रधानास्त्रिव्यमेकन्यमर्थयत्वमथान्यता । पाराध्योत्र्य तथाऽनैवयं वियोगो योग एव च ॥
प्रेपम्तिसकर्नृत्यं मोदिक्,याः स्मृता दृशः । विषययः प्रन्यविधस्तयोक्ता नव पुष्टः ॥
करवानामगामभैमदाविद्याविमा मनम् । इति पश्चिः पदार्थानामदानिः सङ् सिहिमिः ॥ इतिः

प्रकारों में अर्थों का कोई प्रवल मेद नहीं है। किस सीमा तक यही केवल अर्थ के प्रतिगतिकार का ही भेद है। तीर्थ तो स्पष्ट ही २४ तस्वों को वर्गाकृत करके दश मीलिक अर्थों के रूप में तर्भ करता है। अन्य सब आचार्यों के मतानुमार कहे हुए दश मीलिक अर्थ भी अपने सर्भ साथ २ पच्चीस तत्वों का पूर्ण रूप से प्रतिनिधित्य करते हैं, यह असार के किया जाता है।

वाचस्पित ने साठ पदार्थों का निर्देश करने के अनन्तर लिखा है—
''ग्रस्तमर्थवस्वं पारार्थ्वेश प्रधानमधिकृत्योक्तम्, अन्यत्वमकृतृ'त्वं वहुलश्चेति हुर्ह्मण्
आस्तत्वं नियोगो योगर्चेन्सुमयमधिकृत्य, स्थितिः स्थलसृहममधिकृत्य । ।''

अर्थात् पहले तीन धर्मे प्रवृतिगत, अगले तीन पुर्वपात, और उससे आाले तैन गत होने के कारण, ये नौ सीलिक अर्थ अपने उन र स्वरूपों के साथ प्रधान और पुरुष हो। करते हैं। इसवां 'स्थिति' नामक मीलिक अर्थ, स्थूल और सूच्म श्रारीतें को लक्ष्य करके निर्वेति गार्वा है, स्थूल श्रारीत पाञ्चभौतिक होने से पांच स्थूलभूतों का प्रतीक है, और स्कृष्टि रोप अठारह तस्यों का प्रतीक है, क्योंकि उसकी रचना इन्हीं अठारह तस्यों का प्रतीक है, क्योंकि उसकी रचना इन्हीं अठारह तस्यों के आजार की गाई है। ये अठारह तस्यों को श्रीत प्रतिकृति स्थान स्थूल भूत [=पड्य तन्यात्रा], एकार्य विभिन्न के सहित], आहंकार और युद्धि। इसप्रकार ये दश्य मौलिक अर्थ भी रेप प्रतिनिधित्य करते हैं। और इस इष्टि से, दोनों प्रकारों के विधित्य मौलिक त्यां में रेप रह जाता।

इस अर्थ का पेयल वाचरपति की व्यारया में ही नहीं,, प्रस्तुत, उससे प्रा<sup>वीत की</sup> जयमंगला में भी प्रतिपादन किया गया है। जयमगला का लेख इसप्रकार है

'एरस्तमभैयतं पारार्थां-चेति प्रधानमधिकृत्योक्तम् । ज्ञयस्यमकृतः सं बहुतः-चृति प्रधानमधिकृत्योक्तम् । ज्ञयस्यमकृतः सं बहुतः-चृति प्रधानमधिकृत्योक्तम् । ज्ञयस्यमकृतः सं बहुतः-चृति प्रधानमधिकृत्य भागः

इतके श्राति (क्त सांत्यकारिका के सब प्राचीन व्यात्याकार श्राचार्य नाठ ते हैं स्वाति के स्वात्या के स्वाति के स्वाति के स्वात्या के स्वाति के स्वति के स्वाति के स्वात

दश मीलिनार्थी के इन दोनों प्रतिपादन-प्रकारों में कीनला आर्थि हैं। और प्रामाणिक है, इमका भी विवेचन होना आवश्यक है। यह बात ते हिन्ती

नाग्यवरवहोमुद्दां, कारिका कर।

वर्षां वर्षां कारिका कर।

वर्षां वर्षां कारिका कर।

वर्षां वर्षां के किए कारिका है। इस केरस से यह भी स्पष्ट होता है, कि वावस्ति है।

वर्षां में केवर कार्य में यह सरका उपयोग किया है। वर्षायान्तरों से यह दिई है।

व्यावना, वीपसर्वत में प्राचीन है। इसका विस्ताद्व के विवेचन इसी मन्त्र के स्वावन करा किया है।

अन्तिम डेढ़ श्लोक को, जिन में पचास प्रत्ययसर्गों का उल्लेस हैं, वाचस्पति के प्रन्य से ही लिया है। यह बात कारणान्तरों से भी सिद्ध है, कि चन्ट्रिका लिखते समय तीर्थ के सन्मुख सांख्यतग्व-कौमुदी विद्यमान थी। विद्या कौमुदी की पर्याप्त छाया चन्ट्रिका में हैं।

श्रव प्रश्न यह है, कि तीर्थ ने वाचरपतिप्रतिपादित दश मौलिकार्थों को क्यों छोड़ा ? श्रीर उनसे भिन्न दश मौलिकार्यों का किस श्राघार पर प्रतिपादन किया ? वाचरपतिप्रतिपादित मौलिकार्थों को छोड़ देने का कारण बताने से पूर्व, तीर्थप्रतिपादित मौलिकार्थी के श्रायार का हम निर्देश करना चाहते हैं।

श्रहिष्टुं ध्न्य संहिता में उपविधित पिट्तिन्त्र के प्रथम प्राकृतमण्डल में ३२ पदार्थों के श्राधार पर ३२ तन्त्रों का निर्देश किया गया है। वहां पर प्रतिपादित २६ पदार्थों का सामञ्जस्य सांख्य के २४ तन्त्रों का सामञ्जस्य सांख्य के २४ तन्त्रों के साथ होता है, यह इम पीछे स्पष्ट कर चुके हैं। संहिता में 'भूततन्त्र' श्रीर 'मान्ना तन्त्र' का निर्देश हैं। यद्यपि खहां इनकी संख्या पांच २ चतलाई है, परन्तु इनका निर्देश, एक २ वर्ग मानकर ही किया गया है। तीर्थ ने इन बर्गों को इसी रूप में स्वीकार किया है। क्योंकि उसने २४ तन्त्रों को दश संस्था में ही समायिष्ट करना है। इसिल्ये एक वर्ग को एक संस्था में ही गिना है।

स्रंदिता में इन्द्रियों के दो वर्ग किये हैं, हानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय, इन के लिये वहां 'हान तन्त्र' और ''क्रियातन्त्र' नाम दिये गये हैं। यद्यपि इनकी संख्या भी वहां पांच २ मानी गई हैं, परन्तु तीर्थ ने दस संख्या के सामञ्जस्य के कारण सन्पूर्ण इन्द्रिय वर्ग को एक संख्या में ही गिना हैं। इसमकार 'पश्चभूत', 'तन्मात्रा' और 'इन्द्रियवर्ग' को लेकर तीर्थ के विचार से तीन मौलिक श्वर्य होजाते हैं, जिनका श्वाधार श्राहर्ज ध्न्य संहिता को कहा जासकता है।

संहिता में 'गुण्तन्त्र' से तीन गुण्तों का प्रयक् २ निर्देश स्वीकार किया गया है। क्योंकि वहां 'गुण्तन्त्र' को तीन मार्गों में विभक्त किया है, ठीक वसी तरह तीर्थ ने भी सत्त्व-रजस-तमम् को प्रयक् २ तीन संक्याओं में गिना है; जब कि दोनों प्रम्यकारों ने प्रकृति की प्रयक् स्वतन्त्र गणना भी की है। यह दोनों की आध्यर्यजनक समानता है।

संहिता में 'ब्रह्मतन्त्र' का निर्देश किया गया है। यदि यहां सांख्यमतानुनार 'ब्रह्म' पद से प्रकृति का ही प्रहण किया जाय, तो प्रकृति श्रीर पुरूप इन दो पदार्थों का निर्देश भी तीर्थ के निर्देश के साथ पूर्ण रूप से संतुतित होता है। दोनों के वर्णन की यह समानता उन समय

१ इसका विषेषन इसी मन्य के 'सांत्यकारिका के स्वार्याकार' नामक मकरण में विस्तारपूर्वक किया गया है।
"धायमते मकृतिकाँचा मधाने मझ कारवाम्। चम्याकृतं तमः पुष्णं चेत्रमदरनामकम् ॥ बहुधानमकारिनामानि
तस्यामी ते जापुर्व थाः !" -सांत्यकार्यक्षक, पुष्ट १, पंदित १६-१८ ॥ 'मकृतिः मधानमिकृतने । मझ धायमते
बहुधानम् सावित वर्षायाः !' सांत्यकारिका २२ पर मारतमान्यः । समावद्गीता से भी धानेक स्थानों पर
'मकृति के क्षित्रं 'मझः' पदका मथात किया गया है। देखित-समावदगीता, १९११-था।
रचेतारवतः वयनिषद् में हेरबर, जीव धार मकृति इन सीनों के लिये 'मझः' पदका प्रयोग

हमें स्रोर भी स्रिधिक समीप प्रतीत होतो हैं, जबकि हम, प्रकृति का कथन करदेने पर दोनों प्रन्यों में सत्त्व-रजस्-तमस् का पृथक् २ उल्लेख समान रूप में ही पाते हैं। प्रकृति पद से उसकी साम्यायस्था तथा सन्त्र-रजस्-तमस् पदों से उसकी विषमावस्था का निर्देश किया गया है। सन्त्य श्रादि के प्रकाश ऋदि धर्म, विषमावस्था में इनके पृथक निर्देश के प्रयोजक कहे जासकते हैं।

संहिताप्रतिपादित पष्टितन्त्र के इस भाग का 'प्राकृतमण्डल' नाम, तथा दस संख्या में वर्गीकृत, तीर्धद्वारा निर्दिष्ट इन पदायों के लिये मौलिक अथवा मृलिक नाम भी इस परिएाम की ध्यनित करते हैं, कि तीर्थ ने जिस प्रन्थान्वर के आधार पर इन मौलिक अर्थों की गणना थी है. वह ऋहिबु ध्न्य संहिता का यह लेख कहा जासकता है।

पचास प्रत्ययसर्गों का निर्देश करने के लिये तीर्थ ने याचस्पति के प्रत्य में उद्धृत राजवार्तिक श्लोको के अतिम भाग (हेड् श्लोक) को अपने अंथ में श्वीकार किया, और संहिता के श्राचार पर इन इस मौलिक अर्थों को अधिक युक्तियुक्त समक्रकर, वाचरपति प्रतिपादित अर्थो को होड़ दिया। स्वीकृत श्लोकों के साथ सम्बद्ध करने के लिये तीर्थ ने इन दश मीलिक अर्थों की भी अनुष्ट्रप् छन्द में बांघकर उनके साथ जोड़ दिया, यही सम्भव प्रतीत हाता है।

श्रव इस बात का विवेचन करना व्यावस्थक है, कि दोनों प्रकारों से वर्णित दश मौतिकार्थ, क्या परस्पर सर्वथा भिन्न हैं ? अथवा इनका यह भेद आपाततः ही प्रतीत होने याता है, और इनमें कुछ बान्तरिक सामख्यस्य हो सकता है। तथा इन दोनों प्रकारों में से कौनसा प्रकार श्रधिक युक्तियुक्त और प्रामाणिक है।

दश मौलिक अर्थ, २५ तन्त्रों के ही प्रतिनिधि हैं-

गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर हम इस परिखाम पर पहुंच जाते हैं, कि दोनों ही

### किया गया है।

'नानी द्वाननानीशावजा हो का मोस्तुमोगार्थयुक्ता । श्वनन्तस्यात्मा विश्वरूपो हाकर्षा त्रय' यदा विन्दते महामेतत् ॥ कामार भागा मन्दरस्था सम्भावन अपर मन्द्रा नस्थातत् गृतक्षेत्र निस्त्रमेवात्मसंस्थं नातः परं वेदितव्यं हि तिश्चितः। भोक्ता भीग्य प्रेरितारं च मध्या सर्व प्रोक्तं त्रिविधं वहामेतस् ॥

घहां का लेख है-

त स्टार ह— 'यायद् त्रह्म विद्यतं तारती वागिति यत्र ह वय च मह्म तहाग्, यत्र चाक् तहा प्रह्मे स्थेतत्तहुरू'

भवति ।" इस पर बाचार्य सायख लिखता है--। १५ वर जाना । भूक्त प्रवासिधेयं अगत्, पदार्थरूपेया यत्र यत्रास्ति, तत्र तत्रासिधायकं नाम, तथा यत्र यत्र वाचकः शास्त्रतत्र तत्राभिधेयपदार्थरूपं झहा इति ।

तत्र सत्राम्ययप्याप्य हो, जो प्रकृति का कार्य है, अहा पद से कहा गया है। यह कार्य द्वारा यहाँ दश्यसान जगत् को, जो प्रकृति का कार्य है, कारण का निद्रंश है।

प्रकारों में श्रथों का कोई प्रवल भेद नहीं है। किस सीमा तक यही केवल अर्थ के प्रतिपादन प्रकार का ही भेट है। तीर्थ तो स्पष्ट ही २४ तत्त्वों को वर्गीकृत करके टरा मौलिक श्रथों के रूप में उपस्थित करता है। श्रन्य सब आवार्यों के मतानुमार कहे हुए दश मौलिक श्रथ्य भी श्रपने, खरूप के साथ २ पच्चीस तत्वों का पूर्ण रूप से प्रतिनिधित्य करते हैं, यह प्रमाणपूर्वक नीचे निर्दिष्ट किया जाता है।

बाचस्पति ने साठ पदार्थों का निर्देश करने के अनन्तर सिरा। है—

"गररामर्थवस्य पारार्थों ख प्रधानमधिकस्योक्तम्, अन्यत्यमकर्तृत्वं वहुलाब्रोति पुरुषमधिकत्य,
कारतत्व निर्योगो योगर्वेन्तुभनमधिकत्य, स्थिति स्थलसङ्गमधिकत्य ।"

अर्थात पहले तीन धमें प्रज्ञितिगत, अगले तीन प्रस्तात अपि उससे आगले तीन उभयगत होने के कारण, ये मौ मौलिक अर्थ अपने उन ? रवरूपों के साथ प्रधान औद पुरुप का निर्देश करते हैं। दसवो 'स्थिति' नामक मौलिक अर्थ, स्थूल और सूर्म शरीरों को लहुप करके निर्देश किया गयां है, स्थूल शरीर पाञ्चभौतिक होने से पाच स्थूलमूर्तों का प्रतीक है, और सूर्म शरीर रोप अठारह तस्त्रों का प्रतीक है, क्यों कि उसकी रचना इन्हीं अठारह तस्त्रों के आधार पर बताई गई है। ये अठारह तस्त्र इसप्रकार हैं—पाच सूर्म भूत [=पठच तन्माता], एकादश हिन्द्रय [मन के सहित], अहकार और बुद्धि। इसप्रकार ये दश मौलिक अर्थ भी २४ ,तस्त्रों का पूर्ण अति/भिष्ट्य करते हैं। और ईस दृष्टि से, दोनों प्रकारों के वर्णित मौलिक शर्थ में कोई प्रवत मेद नहीं रह जाता।

इस अर्थ का फेबल वाचरपति की व्यारया में ही नहीं, प्रत्युत, उससे प्राचीन व्याख्या जयमंगला में भीं प्रतिवादन किया गया है। जयमंगला का लेख इसमकार हैं—

'एक्स्रमर्थेयतः पारार्थान्वेति प्रधानमधिक्रत्योत्तम् । अन्यस्यमन्त्रः स्रं बहुत्यन्त्रनि पुरुषमृषिक्र्स्र । अस्तित्वं योगो त्रियोगस्वेरपुमयमृषिकृत्य स्थिति स्त्रुलसृत्तमधिकृत्य "।'

इनके श्रतिरिक्त सार्यकारिका के सव प्राचीन व्यार्याकार श्राचार्य माठर ने भी धन्धी कारिका की व्यार्या में इसी श्राध को सच्चेप से निदिष्ट किया है। को नी अनुवाद में भी इसका सकेत मिलता है। इसलिये इन सब श्राचारी पर दश मौलिरायों के मन्यन्य में जी अरिखाम श्राभी प्रस्ट क्या है, उसकी पुष्टि होती है।

दरा मौलिवार्थों के इन दोनों प्रतिपाटन प्रकारों में कौनसा श्राधिक युक्तियुक्त श्रीर प्रामाणिक है, इसका भी विवेचन होना श्रावस्यक है । यह बात तो निश्चित है

<sup>े</sup> सांच्यवस्थानुता, कारिका २२।
" जयमंगेली ध्वास्त्रा, कारिका २३ । इस क्षेत्र से यह भी स्पष्ट होता है, कि वाचरपति न इस सन्दर्भ को यहीं से अंतर स्थत हा व से इसका उपयोग किया है। करका करेंगे से यह सिद्ध हैं, 'कि जयमंगना स्थानवा, अंतरक्षति संप्राचीन है। इसका विश्वादर्श्व के व्यवस्थत इसी झन्त के 'मोह्यकारिका के स्थानवाकार मानक झकरानु में किया गया है।

कि सांख्य में २४ तत्त्वोंके झान से मुक्ति का होना बताया गया है। प्रामाणिकी को एक यचन भी हैं -पन्चिथरातितत्त्वको यत्र तत्राक्षमे रतः। जटी मुख्डी शिली चापि मुंच्यते भार संरोशे. ॥

इसप्रकार २५ तत्वों के ज्ञान से मुक्ति की प्राप्ति का कथन इस प्राप्त को सप्ट परता है, कि ज्ञान्यात मान में भी इन तत्वों का बातान उपयोग है। ऐसी स्थिति में युवाप तीर्थ हारा प्रश्तित का मौतिकार्थ, ज्ञाधिक संगत तथा युक्तियुक्त मालम होते हैं। क्योंकि तीर्थ के मौतिकार्थ में सात्तात २५ तत्वों को ही गिनाया है।

परन्त जब हम इस बात पर ब्यान देते हैं, कि मुक्ति के लिये प्रकृति-पुरुप विवेद ज्ञान

इसीप्रकार पुरुष क सम्बन्ध व का यह स्वार्थ का साथ है। के पुरुष प्रकृति से अन्य है, वह अकत्ती है, और स्वरूप से नाना है। उसका भी अदितरय वास्तिक है। प्रकृति से अन्य है, वह अकत्ती है, जीर व्यवस्था में पड़ा हुआं कहलाता है। और त्राव विदेक वह जय प्रकृति से अन्य रहा। है, तब बच्च अवस्था में पड़ा हुआं कहलाता है। और त्राव विदेक वह अन्य प्रकृति से अन्य स्वरूप में कहा जाता हाना हो जाने पर प्रकृति से विपुत्रक होता है, तब बह्द अन्य आ अप्यास मार्ग में जाने वाह क्यितित के है, भले ही यह नित्य-अनत है। ये ही सब बातें हैं, जो अध्यास मार्ग में जाने वाह सान पर लिये; प्रकृति और पुरुष के सम्यन्य में जानती अय्यन्य आवश्यक हैं, हन्हीं के सांचान सान पर लिये; प्रकृति और प्रवृत्त के विदेक का ज्ञान आधारित है। इसप्रकार देश मेलिकार्थों में से प्रथम नी प्रकृति और प्रवृति पुरुष के विदेक का ज्ञान आधारित है। इसप्रकार देश अध्यास सागै में उनके उपयोग को स्पष्ट पुरुष के प्रतीक हैं, तथा अस्तित्व आदि पर्मों के द्वारा अध्यास सागै में उनके उपयोग को स्पष्ट करते हैं।

अवन क जताक के पाना जातान जाता के जाता का जाता के जाता के का जाता है। इसकी पाक व्यवस्था के हिंदी में कि हमारे सन्पूर्ण संसादिक भोगों का जावार है, इसकी पाक व्यवस्था निकार के जाता के जाता के जाता की का जाता की जाता कर ही जाता कि जाता कर के जाता पर ही जाता कि जाता की जाता की जाता कर ही पाया कि जाता कर ही जाता की जाता की जाता की जाता कर है। जाता की जात

होने के कारण 'मौतिकार्थ' वहे जाते हैं। /तत्त्वों के विवेचन की दो दिशा—

, पच्चीस तरबों का इसप्रकार का विवेचन, कि—प्रकृति वस्वश्वस्तमोमयी है, सख्य खादि के, प्रकार खादि धर्म हैं। प्रकृति से महत्तत्त्व और उससे खहंकार की उत्पंत्त होती हैं। धर्मकार से दो प्रकार की सृष्टि होती है, सात्त्वक सृष्टि-इन्द्रियां, और तामस सृष्टि-तन्माता। कन्मात्राखों से पांच स्वृत्तभूतों की उस्पत्ति होती है, जिनका कि वह सब जगत् परिणाम है। पुरुष भोगों को स्सि प्रकार भोगता हैं? इन्द्रियां क्या कार्य करती हैं? अन्त-परणों के वार्य क्या हैं?—प्रकृति पुरुष के सम्यन्य में ये सब वार्ते, तन्थों के खाधिमांतिक विवेचन में ही उपयोगी हैं। यद्याप यह विवेचन खथवा इनका ज्ञान भी काष्यास्म मार्ग में उपयोगी होता है, दरत्तु परम्पर से ही उपयोगी हैं। यद्याप यह विवेचन कहीं। प्रकृति खादि के को एक्तव खादि धर्म कहें गये हैं, वे ही अध्यास्म मार्ग में साजात उपयोगी हैं। इसलिये २४ मृत्वभूत तथवों पर खाधारित उन दरा खर्थों को ही भीतिकार्थे कहा गया है। तीध्यहींत दश मौतिकार्थों को कल्पना में यही न्यूनता है, ि बहां प्रकृति खादि के उन मार्नो को लघ नहीं। क्या गया, जिनके ज्ञान के आधार पर अध्यातमार्ग प्रस्कृति होता है। खत एव हमारी ऐसी धारणा है, कि प्राचीन आचार्यों ने जिन दश मौतिकार्यों का तिर्थय किया है, वे ही खधिक युक्तिसंगत और प्रामाणिक हैं। उनमे २४ तन्वों का भी समावेश ही, खीर इन्हीं पर आधारित उन धर्म खब्ता को प्राप्त होता है। वस प्रमारी उन धर्म खब्ता को प्राप्त का मीर अपनत्त का में सफलता को प्राप्त का मार्ग का भी, जिनसे भेरित होकर कोई मी क्यांक, अध्यारमार्गा में सफलता को प्राप्त करता है।

सांच्य प्रंम्थों के गम्भीर स्वाच्याय के पि. त्याम स्वरूप, उतमें ही प्रकार से प्राधी का विषेचन स्वष्ट होता है। एक आधिभीतिक हृष्टि से, दूसरा आध्यात्मिक हृष्टि से। २४ तम्बी की विषेचन आधिभीतिक हृष्टि से। तथा पिट पराधी का विषेचन आध्यात्मिक हृष्टि से हिना गया है। तथा पिट पराधी का विषेचन आध्यात्मिक हृष्टि से हुका है। २४ तम्बी के सम्यन्य में कोई भी मतभेद सांस्वयम्थी में उपलब्ध नहीं होता। इसी प्रकार पिट पराधी के सम्यन्य में भी कोई गण्याना योग्य सतभेद सांस्य प्रन्थों में नहीं हैं। दश मीतिकाधी के सम्यन्य में मतभेद का जो आधार करणना किया जा सकता है, उसका अभी हम वियेचन कर आये हैं। परन्तु वाकचरात्र सम्यन्य के आहेर्जु क्या संहिता नामक प्रन्थ में जो सांख्य के पिट पराधी से अवस्य ही हुन्न भिन्न हैं। से विवेचन कर चुने हैं। संहिता का पिट तन्त्र, सांख्यसप्ति का आधार नहीं—

श्रिहिर्जु ध्नयं संदिता में बुख्र ऐसे पदार्थी को भी गिनाया गया है, जिनका सांस्यप्रन्थों में विरुत्त भी वस्त्रेस नहीं भिनता। जैसे कि—

> ४ नियतितन्त्र } ६. ऋज् तन्त्र } प्राकृतमण्डल १२ सामितन्त्र }

७ प्रतकारह २६ काषायकारह े प्रकृतमरहल २७. समयकारह 🗓

इनके अतिरिक्त ऐसे भी अनेक पदार्थ हैं, जिनका सांख्यमन्थों में प्रासंगिक वर्षन है, पिट पदार्थों में उनको नहीं गिना गया। परन्तु संहिता, उनकी भी गणना पिट पदार्थों में करती हैं। इनका निर्देश हम पहले कर क्याये हैं। ईश्वरकृष्ण ने व्यपनी कारिकाओं में उन्हों पष्टि पदार्थों को स्वीकार किया है, जिनका सांख्यप्रन्यों में किये धर्मन का हम स्रमी उल्लेख कर स्राये हैं। आर्थान पचास प्रत्यवसर्ग छोर दश मौलिकार्थ । इस विवेचन से यह स्पष्ट होता है, कि ईश्यरकृष्ण ने श्रपनी कारिकाओं की रचना के लिये जिस 'पियतन्त्र' को आधार माना है; वह, श्रहिर्वधन्य संहिता में प्रदर्शित पिट्टतन्त्र नहीं हो सकता। क्योंकि इन दोनों के पटार्थ विवेचन में अन्तर हैं: तैसा कि हम ऊपर स्पष्ट कर आये हैं। इसलिये वर्तमान पडध्यायी को ही कारिकाओं का आधार-भूत 'पष्टितन्त्र' साना जा सकता है। ईंग्यरकृष्ण ने धन्तिम ७२ वीं "कारिका में 'पष्टितन्त्र' का जो भ्यरूप वतलाया है, वह सांत्यपडण्यायों में ही उपहृत्य होता है, अन्यत्र नहीं ।

सांख्य कारिका के अन्यतम व्याख्या कार नारायण तीय ने भी अर वी कारिका पर व्यारचा करते हुए, ऋपनी व्याल्या चिन्द्रका में इस अर्थ को स्वीकार किया है । तीर्थ लिसता है─ <sup>५</sup>तत्र यथा कपिलोक्तपडप्यायां चतुर्याभ्याये चारधार्यका पञ्चमेपरवादः, तथात्र न वर्त्तत

इति भावः।

जिसप्रकार कपिलोक्त पडध्यायी में, चतुर्थाध्याय में आल्यायिका और परुचमाध्याय में परवाद हैं, उसप्रकार सांख्यकारिका में नहीं हैं। अर्थात् सांक्ष्मकारिका में उन आर्थायिकाओं और परवादों को छोड़ दिया गया है। तीर्थ के इस लेख से स्पष्ट√रें, कि वह पडथ्यायी को ही कारि-काओं का प्याधार मानता है । इन सब उल्लेखों के आधार पर शह परिखाम निर्धारित होता है, कि ईश्वरकृष्ण ने सांग्यकारिकाओं को त्यना के लिये जिस 'पष्टिवन्त्र' को खाधार माना है, यह बत्तेमान सांत्यपडघ्यायी ही है। पूर्व समय में 'किपिलोक्त-पष्टितन्त्र' पद इसी के लिये व्यव-हृत होता रहा है।

संहिता के पष्टितन्त्र-सम्बन्धी पर्यान का श्राधार -

इस प्रसंग में एक और आवश्यक विवेचनीय बात यह शा जाती है, कि श्रीहेषु धन्य . संहिता में वर्णित पृष्टितन्त्र का आधार क्या हो सकता है ? यह तो निश्चित मत है, कि जिन

तीर्य ने उपर्युक्त पंत्रित में यह भी स्वष्ट उक्लेण किया है, कि मह पड़कावी कपिल प्रणीत है। जो आयुनिक विद्वान यह सममने हैं, कि इसवी चौद्दवीं सदी के बनन्तर हुन स्भी की शिसी ने रचना करदी ्नको इस क्षेत्र पर च्यान देना चाहिये। नाशयम शीर्थ वा समय, अब से बगमग साहे चार सी वर्ष म श्चिक पूर्व ही है। विमी स्थिति में कथित सूत्र रचनों के ग्रति समीप काल में होने वाला यह नारायण तीर्थं भी यही चारणा त्थता है, कि वे सूत्र् किश्ल-प्रणीत हैं। उस समय ने साहित्य में इस बात का वाज गा पर किसी ने बना हिये हैं, प्राचुत उसके दिख के क्षी भी उसले विकास के किसी ने बना हिये हैं, प्राचुत उसके दिख , कवा ना व्यवास क्षेत्र के उत्तेता का होना, इस बात को सर्वधा स्पष्ट कर देवा है, कि चौदहवी सदी के आप-कपिश-प्रशीतता के उत्तेता का होना, इस बात को सर्वधा स्पष्ट कर देवा है, कि चौदहवी सदी के आप-पास सूत्रों की रचना की कल्पना, सर्वथा निराध्य स्त्रीर असहत है।

षष्टिं परांथों के वेर्शन कें श्रोधार पर, पडध्यायी 'पष्टितन्त्र' हैं, जिनको 'सांख्यकारिका ने भी श्रपना श्राधार' वनाया हैं, वे सहिवा अतिपादित पष्टितन्त्र के श्राधार नहीं हो सकते। तब सहिता में निसं पष्टितन्त्र का वर्षोन हैं ? इसका विवेचन किया जाना श्रावश्यंक हैं।'

यह हमें पहले लिएं चुके हैं, कि कपिल के पेष्टितन्त्र पर पूर्वकाल में जो व्याद्यामन्य, " खर्थचा उसके सिद्धांतों के ऑधार पर स्वतंत्र मन्य किए जाते रहे, वे भी लोक के पि पिष्टतन्त्र' नाम से ही व्यवहत होने रहे हैं। खभिष्ठाय यह है, कि 'प्रष्टतन्त्र' पद पष्टितन्त्र शास्त्र के लिये प्रयुक्त होता रहा है। 'यहां कंशिए हैं, कि इस शास्त्र के साथ, प्रविश्त एवं वार्षमंख्य आदि खावारों के नाम भी प्रतक्त सम्बद्ध पाये जाते हैं। इन 'खावारों ने अंबर्य ही पष्टितन्त्र के व्याद्यानमन्य खयवा" सिद्धांतों को लेक्र स्वतन्त्र मन्य लिखे होने ('उन मन्यों के खुद्ध रायह, खन भी जहां तहां दार्शनिक ' मन्यों में उद्युत हुए रे उपलब्ध होते हैं।

पंचरिसाँ के जो मी प्रमंथ रहे होंगे, वि न्यहिं व्या सहिता में विशित पष्टितन्त्र का आधार नहीं कहे जा सकते । क्योंकि ईरवरकृष्ण ने अपनी कारिक्जों में जिस पष्टितन्त्र की श्रुरिशय्य- 'परम्परा का उन्लोर क्यि है, उसमें पंचारम्य का भी नाम है। और वह पष्टितन्त्र वहीं है, 'जिसकों ईरबरकृष्ण ने अपने मन्य का आधार मान कर स्वीकार किया है। जो कि सहिता के पष्टितन्त्र से निम्न है। तात्पर्य यह है, कि पद्धिराख, अष्टितन्त्र के उन सिद्धान्तों की परम्परा से सम्बद्ध है, जो षडण्यायी; 'तत्वसमास और सांव्यकारिका में समान रूप से वर्णन क्ये गये हैं। परन्तु सिद्धानों के उसी रूप में, अथवा सर्वास्ता, स्वीकार नहीं क्या गया। इसितये पद्धारिक के प्रम्य, 'सहितावर्णित पष्टितन्त्र के आधार नहीं हो सकते। यह मत, ईरवरकृष्ण की अनिस उपसंहारास्सक फारिकाओं है अनुसार निर्धारित होता है।

सांत्यकारिका वे ज्यावर्याकारों ने सांव्याचारों की जी स्वियां प्रथर विदिष्ट की हैं, , कनमें से एक ' सूची में वार्यगव्य का भी नाम है। ईरवरकृष्ण ने स्वयं जो सूची ज्ञाचार्यों की , निर्दिष्ट की है, उसमें वार्यगव्य का नाम नहीं है। यहां केवल सर्यप्रथम व्यविष्ठहन्न परन्परा से होने पाले किएक व्याप्तर प्रवासित्य इनर्तान सांत्राचार्यों का ही उल्लेख है। इससे यह प्रकट होता है, कि वार्यगव्य व्याचार्य, पद्मान्तर से पर्योद्ध समये के अनन्तर हुंबा होगा। किर भी वार्यगव्य के प्राप्त के अनन्तर हुंबा होगा। किर भी वार्यगव्य के प्राप्त के अनन्तर हुंबा होगा। किर भी वार्यगव्य के प्राप्त के प्राप्त के प्रवास के प्राप्त के प्राप्त के प्रवास के प्राप्त के प्राप्त के प्रवास के प्यास के प्रवास के के प्रवास के प

प्रतीत यह होता है, कि बार्यगर्य में खपने संगय में बिरोपतथा योगशास्त्र पर ही मन्या पा निर्माण किया था। जो विषयं दोनों शास्त्रों के सर्मान हैं, योगशास्त्र के दिनी भी इन्य में

<sup>े</sup> सांत्रवस्तिका' की धुरितदीरीका शासक भागवा में ७१ जो वारिका की ब्याटवा पर जो मोनवापायों की मूँकी चीन है है उसी में कीपार्व शेषेग्रवंध का नाम निर्देश किया गया है।

<sup>ै</sup> बार्यगण के मोमय बाहि की दिस्तारपूर्ण दिवेषन, इसी श्रीत्य के 'प्राचीन मान्याचार्य' ने में हे ' प्रेहर्स्य' में दिका गया है !

प्रतिपादित होने पर भी उन्हों मेल झांख्य के साथ होना स्वाभाविक हैं। परन्तु, एमें भी विषय हैं हैं, जिनका विशेष सम्बन्ध योग के माथ ही हैं। वाचस्पति सिथ, ते भी मामती में आपेगएय को दे ची गशास्त्र खुत्तरादियता। ही जिस्सा है। इससे स्पष्ट हैं, कि वापेगुरुष के मन्य योगशास्त्र पर हों थे। इसारी ऐसी प्रार्था है, कि श्राहिश्च के जिस पहिन्तन्त्र का वर्णन किया गया है, उसका आधार वाफ्राय्य के मन्य ही श्राव्य संभव हो सकते हैं। श्राहिश्च क्याय हो समानतात्रों , तन्त्र की, सांख्य के साथ ज़ानी ही समानता और हो सकती हैं, जितनी कि दो , समानतात्रों , में होनी वाहिये। होनी के समानता श्रीर विश्वमता का अक्लेग इस पीछे विस्वारपूर्वक कर , आये हैं। यहां हुक और भी ऐसे व्योहत्तक उपियत करना चाहवे हैं, जितने यह सप्ट हो ज़ायगा; कि श्राहिश्च क्याया हो प्राप्त के पिटतन्त्र का सामजाय, योग के साथ हो श्राधक है, और उससे , हमारी , उनत प्रार्था ही प्राप्ट होती हैं।

(१) नसंहितागत् पिटतन्त्र के विवेचन की १६ सत्या में हमने प्रारृतसरहल के कालतन्त्र [ ४ संदया ] और वेहनसरहल के समय कार्ल्ड [ २० संदया ] का उन्लेख किया है। सांत्य में 'काल' और 'समय' इन दोनों पदों का मिना अर्थो में प्रयोग नहीं है। परन्तु संहिता में इन दोनों पदों का मयोग मिन्न भिन्न पर्यों में किया गया है। इसीलिये प्राहृतकरङ्ख में [ ४ वां ] काल-सन्त्र पृथक् गिनाया है, और वैकृतमरल में [ २० वां ] समय कार्ल्ड पृथक् । इसीप्रकार योग में भी इन दोनों पदों का भिन्न-भिन्न अर्थों में प्रयोग किया गया है। पाठञ्जल योगदर्शन का सूत्र है—

्रीतातिदेशकालसमयाननव्छिन्नाः सार्भामा महाव्रतम् ।

, इस सूत्र में 'काल' श्रीर 'समय' इन दोनों पदों का भिन्न भिन्न स्वयों में प्रयोग , किया गया है। यहां 'समय' पद, काल के अर्र में प्रयुक्त न होकर समय या आसार श्रादि अर्थों, में प्रयुक्त किया गया है। यही अर्थ सहिता में भी स्त्रीकार किया जो सकता है। अन्यया दोनों, पदों का देवहां समानार्थेक प्रयोग मानने पर संहिता का असाम अस्य सुष्ट ही है।

- (२) नैकृतमयहल का २६ वां कापायकायह भी योग के माथ ही श्राधिक सामश्रस्य स्रता है। तोग में रागादि मुंबो श्रथमा क्लेशों के लिये 'क्याय' पर का भी प्रयोग किया जाता है। इस कारड में उन्हीं का प्रतिपादन अधिक सम्भव हो सकता है।
- (३)--विकृतसङ्सके २२,०३ वे काल्डों का विषय भी संभवतः योगृहर्शन के [१११४ के] अध्यार पर लिया गया होगा। वार्षभस्य भन्य के योग्रविषयक होने के कारल हमने, संहिता के-सांख्य में श्रविलिक पदार्थों की योग से जुलना की हैं।
  - (४)-इसीप्रकार संहिता में 'बहा' पद से विशेत इसप्रकार का ईश्वर, योग में स्वीकार

¹ वेदान्तस्त्र २/१/३ के शाहर्रमाध्य पर मामती व्याख्या में I

र योगदर्गन, साधनपाद, सूत्र ३१ ।

योगाइर्शन, समाधिवाद, सूत्र २३,२४।

क्या गया है। सांख्य में केवल अधिष्ठाता ईश्वर १ मान्य है।

(४)—प्राकृतमयङ्क का ६ वां 'अक्ततन्त्र' है, उसका सामञ्जस्य भी योग से ही अधिक प्रतीत होता है। इस तन्त्र मे ऐसे ही अच्छो या पटों का वर्षोन होता, जिन के आधार पर ईश्वर-प्रायाणान में सहायता होती हैं। इस तन्त्र का विषय योगदर्शन के समाधिपाद के २७, २८ सृत्रों के आधार पर निर्णय किया जासकता है।

(६)—चैकृतमण्डल के ७वें वृत्तकाण्ड का विषय भी योगदर्शन के साधनपाद के स्त 40, 4२ के खाधार पर निश्चय किया जाना संभव है। इन सूत्रों मे यम "ग्रीर नियमों वा वल्लेफ हैं। योगी के लिये ये प्रथम आवश्यक कर्त्तक्य हैं। 'ब्रुच' के माथ इनका सामज्जस्य घटिते होता है।

गोल चक्र को भी 'वृत्त' वहते हैं। जन्म मरण और उत्पत्ति-प्रतय का निरन्तर चलते पाला चक्र भी इस काव्ह का विषय कहा जासकता है, परन्तु पांच कृत्व काव्हों में उत्पत्ति श्रादि का वर्णेन श्राजाता है। 'पञ्च कर्मात्मानः' इस तत्त्वसमास के ११ वें सूत्र के श्राधार पर भी उर्देपत्ति श्रादि पांच कृत्यों का स्वीकार किया जाना ही श्राधिक ग्रुक्तिसंगत है। 'सौर्यसंग्रह' नाम से प्रकाशित तत्त्वसमास सूत्रों की टीकाओं में ११ वें सूत्र पर वताये पाच कर्म, विवेचतीय हैं। क

धृत्तकारङ का विषय, प्रायायाम के आधार पर, प्राया की धृत्ताकार गित के अनुसार मी निर्णय किया जासकता है।  $^{\circ}$ 

(७)- इसमें किसी प्रकार काकोई सन्देह नहीं, कि योगशास्त्र में आधिभौतिक तर्दों का विवेचन सर्वेथा सांक्यातुकूल ही माना गया है। इसलिये वार्षगण्य के मन्थ में भी इन पटाथों का विवेचन उसी रूप में आसफता है। यह बात निविचत हैं, कि सांल्य में करण तेरह [पाय हातेन्त्रिय, पांय क्मेंन्ट्रिय, मन, आईकार, बुद्धि] माने गये हैं। इस विषय में वार्षगण्य का अपना निज्ञी सिद्धान्त भिन्न है। यह खारह ही करण मानता है। आईमार और मन को वह बुद्धि से प्रथक् नहीं मानता। इम देंग्रते हैं, कि आह्रियुं क्य साहता में भी आहंकार और मनका कि में पा पि प्र पदार्थों में निवेंश नहीं दिया गया। 'भोग' कारह से केनल बुद्धि का निर्वेश है। झान, धर्म, वेराग्य, ऐग्यर्थ इन बुद्धियों का स्पष्ट उल्लेग कर उनको और भो स्पष्ट किया है। इस आरपर्यजनक समानता के कारण भी हम कह सकते हैं, कि आह्रियुं क्य सिहता के पिटतन्त्र का आधार वार्यगण्य का मन्य ही रहा होगा।

<sup>े</sup> सांह्य के इस सिद्धानत का प्रतिपादन हमने 'साल्यसिद्धान्त' नामक स्वतन्त्र प्रन्य में किया है।

दस पुत्त विवेचन के सम्बन्ध में कीच और अंबरके क्षेत्र भी द्रष्टव्य और समालोच्य हैं। कीच का 'सोव्य सिस्टम' पुन ६०-६३। अंदर का Z.D.M.G. १६१४, एटर १०२-१०७।

इसके लिये देखें--सर्वदर्शनराप्रह, पृथ्ड ३७० ३८३ । अभ्यक्त सम्पादित पूना सास्करण ।

चेलें—युनिदीविका, पृथ्ठ १३२- प॰ २८।

कापिल परितन्त्र और संहिताकार---

इस यात के भी खावार हैं, िफ सिहताकार को 'पिष्टतन्त्र' के सांख्यीय साठ पदार्थों के सम्बन्ध में पिरमार्जित हान नहीं था। सांख्य के २४ तत्त्वों का, संहिताप्रतिपादित पदार्थों के साथ जो सामञ्जर्थ हमने पूर्व प्रकट किया है, वे सब पदार्थ, पिष्ट पदार्थों की गणता के अनुसार दश मीलिकार्थों में ही नमाविष्ट होजाते हैं। प्रत्ययसर्ग के पांच विषयेयों का, संहिता के पैकृतनपढ़त में सात्रात् निवेंश है। इसप्रकार सांख्य के पिष्ट पदार्थों में से, सिहता में केवल १४ पदार्थ प्रतिपादित होते हैं, तथा ६ पदार्थ प्रात्तमण्डल के, एवं २३ पदार्थ वैकृतमण्डल के और शेष रह जाते हैं, जिनका सांद्यीय साठ पदार्थों में से ४४ और ऐसे पदार्थ शेष रह जाते हैं, जिनका सिहता में मेलेव भी नहीं है। इसप्रकार किसी वरह से भी सांख्यके विष्ट पदार्थों के साथ, संहिता की गणता का सामञ्जर्थ नहीं बैठता।

यह बात निश्चित हैं, यदि संहिताकार को सांस्थकारिका के आधारभूत परिटतन्त्र और उसमें प्रतिपादित परिट पदार्थों का वास्तविक झान होता, तो इन पदार्थों की ताणना में ऐसा गङ्- वड़ घोटाला न होपाता। इसलिये युक्तिमूलक संमावना यही है, कि कुछ वार्थगण्य के योग- सम्बन्धी व्याक्यामन्थों के आधार पर और कुछ इथर उधर से मुन जानकर संहिताकार ने, कापित परिटतन्त्र के साठ पदार्थों की संस्था पूरी गिनाने का आसकल बल्त किया है। अमफलता में यह मवल प्रमाख है, कि प्राकृतमण्डल में 'गुएकाएड' गिनाया गया है। इस पर भी विशेषता यह है, कि प्राकृतमण्डल के गुएवन्त्र में, सर्थ--जन्त-नम्ल इन तीनों गुणों को प्रथक प्रथक तीन संस्थाओं में गिनकर भी साठ संस्था पूरी नहीं होपाई, और वैकृतमंडल में किर एक बार 'गुएग' को गिन दिला गया। इन सब आधारों पर इमारी निश्चत धारणा है, कि संहिताकार को कापिल पष्टितन्त्र के साठ पदार्थों का परिमार्जित झान नहीं था। इसीलिय रहिता की परिस् पदार्थ गएना में भारी मीलिक मुल इई हैं।

यहां पर यह एक विचारिए व बात रह जाती है, कि संहिताकार ने जिस किसी पिट-तन्त्र का भी उल्लेख किया हो; पर उसका सम्बन्ध उसने किपल के साथ ही बताया है। हमारे सामने, किपल से सम्बन्ध रखने वाले पिट्तिन्त्र के सम्बन्ध में अब दो साझी उपिधित है। एक ईर्बरकृष्ण और दूसरी ऋहितुं बन्स संहिता। दोनों में ही परस्पर महान अन्तर है, जैसा कि हम पूर्व निहेंश कर आये हैं। ऐसी स्थिति में यह बात प्रकट होती है, कि पिट्तिन्त्र की किसी शाखा का प्रतिपादन करने पर भी संहिताकार ने उसके मूल रचियता का सम्बन्ध उसके साथ अनिवादी माना है। योग भी सांख्य का ही एक विभाग है। उसके मौलिक सिखांतों का आधार, परिदतन्त्र भे

१ प्रकृति पुरुष के सेद्रशान के लिये, खन्तिम साधन समाधि ही है। सांस्यवात, ११४४ और २(११६ में इस प्रापं का संकेत किया है। सांस्य के इसी एकड्रेस को लेकर योगशास्त्र महत्त हुआ है। समाधि का हो विस्तारपूर्वक विषेचन मोग का विषय है, वो सांस्य का हो एक खत्न है। सांस्य अथवा परिनन्त्र के सब हो

ही हे, और पिटतन्त्र का मूल रचयिता, कपिल के ज़ितिरिक्त ग्रन्थ नहीं टी सकता, इस'वार्त को सहिताकौर भूल नहीं सका है। इसलिये सहितांग्रिनिपादित पिटतन्त्र का सम्बन्य भी कपिल के साथ बताना, ज्रासामञ्जरयपूर्ण नहीं कहा जा सकता।

यह भी सभव है, कि सहिताकार पडध्यायी सूत्रों से परिचित हो, पर अध्यातम मंगि ही उसका मुर्य विषय होने के कारण वह उन्हीं विचारों को संमुद्र लाया, जो उसने समाधि मार्ग में उपयोग समके हो, और उनको भी यह पष्टितन्य है साथ सम्बद्ध करने के लिये प्रयत्न शील हुआ हो। यह कहने में हम सकोच नहीं है, कि यह उसना अपना ही प्रयत्न था, इस रूप में कोई प्राचीन मोलिक आधार उसके विचारों के लिये उपत्न अती होता। अधिप्रय यह है कि जहा तक सहिता के पिट पहायों की गर्णमा का जिचार है, इस सम्बच्च में हमारा सप्ट मत यह है, कि सहिताकार का यह अपना ही प्रयत्नथा, इस अधार म वार्षग्रस्य का कोई हाथ नहीं है। वैसे साधारण रूप में वार्षग्रस्य के जिचारों को उसने अपने सेरा का आधार बनाया ही, यह सभव है।

पष्टितन्त्र का रूप, और आधुनिक निद्वान्---

श्रीयुत फविराज पंजापीनाय जी एम० ए० ने जयमगला [सारयजारिका की एक व्याख्या ] को भूमिका म ४ व एण्ठ पर लिखा है "'-आहि कुं ध्न्य सिह वा में पष्टितन्त्र का वर्षन इस वात को प्रकट करता है, कि यह मन्ध साठ अध्यायों आ प्रकरणों में था। पहले ३० वा प्राहृत समझल [जो 'कारव' कहे जाते थे] आर शेष २० का वैकृतमण्डल [जो 'कारव' कहे जाते थे] नाम था। चीन की परम्पराओं के अनुसार, साठ हजार श्लोकों का यह परिवतन्त्र नामक मन्ध्य, परुच शिरत ने रचा था। अब यरि इस वात को स्त्रीकार कर लिया जाता है, कि यह मन्ध-साठ अध्यायों अध्यात्र प्रकट्याय म एक हजार श्लोक थे, और मत्येक अध्याय अध्याया मकरणों म विभक्त था, और प्रयोक अध्याय म एक हजार श्लोक थे, और प्रयोक अध्याय मा विषय भिन्न र था, वो राजवाचिक और अहि कुंष्यसहिता इन दोनों मन्धा के उश्लेख, की प्रवास की प्रवास के स्वास के जाता की प्रवास के स्वास के अध्यायों के साथ के लगा सन्ते हैं।"

श्रीयुत क्रविराज जी के इस लेख से यह बात स्पष्ट होती है, कि आपने तीना [राज

#### मीलिक सिद्धान्तः त्रीमकी मान्य है।

The recount of पश्चिम in the श्रीह्य में बहिता [ 12 18-30 ] shows that the worl was in sixty chapters, thirty two forming the so called माइत सद्दा [ called बन्दा ] and the rest the बेब्रुवमयंद्र [ called बन्दा ] According to the Chinese tradition पश्चिम्द wis by प्रचलित्व and consisted of sixty thousand verses. If this assumed that the book was divided into sixty chapters, with one thousand verse in each, and that cach chipter dealt with a separate topics, the statements of the समाधिक and of the श्रीद्व क्याविवा may be recorded to the Chinese tradition.

वार्तिक, श्रीत्र्वं ध्यसंहिता, चीलपरम्यतः ] स्थलों में केवल साठ संत्या के ही ,सामक्रास्य को दिताने का यत्न किया है। चीन परम्पत के श्रमुलार पितन्त्र के साठ अध्यायों में कीन से साठ भिन्न २ विषय प्रतिपादित थे, यह तो श्रमी श्राश्नानाम्बार से ही श्राष्ट्रत है, पर राजधानिक और संहिता के साठ पराथों के सामक्रास्य के सम्बन्ध में भी-श्रीयुत कविषा जो ने कोई निर्देश नृत्वं किया है। यदि केवल द ती ही बात है, कि राजधानिक में साठ पराथों का नाम निर्देश किया है, संहिता में साठ-पण्याय कहे गये हैं, स्त्रीर चीन-परम्पता ने साठ हवार रलोकों का प्रयाद प्रवित्त हैं, श्रीर इसप्रकार केवल-साठ संख्या के सब स्थान होने से ही द वका, परस्पर, सम्बन्ध या सामक्रास्य संघटित ोता है, तय कहना पड़ेगा, कि यह ह नीनों का सम्बन्ध या सामक्रास्य संघटित तेता है, तय कहना पड़ेगा, कि स्वह नीनों का सम्बन्ध या सामक्रास्य संघटित तेता है, तय कहना पड़ेगा, कि स्वह नीनों का सम्बन्ध या सामक्रास्य

मदाहे चटरीन कं स्तरपूहे चदरीतरः। बाद्यायगुमन्यन्य शावयोरस्त सर्वेदा ॥

के समान निर्धन ही है। राजवाचिक और संहिता के साठ-प्राधों में शोई मेल नहीं है, यह पिछले प्रप्टों में पण्ड किया जा जुका है। इसके अतिरिक्त संहिता में एक पदार्थ की खनेक स्थल और खनेक रूप में गएना, मास्य में उपयुक्त पदार्थों की उपेका, खनुप्युक्त तथा खना- वस्यक पटार्थों की गएना खादि से यह स्थट हो जाता है, कि संहिताकार ने, जिस किसी भी नरह हो-सके, माठ की संस्या की प्रसादकरने का यस किया है।

चीन की प्रवाद-परस्यामों के व्याधार-पर यह कहा जाता है, कि साठ, हाह स रहोकों के इस-पिट्टवन्य प्रस्थ को पव्चिशिय ने बनाया । इसमें कोई सन्देह-नहीं, 'कि प्रवन्धियान ने पिट-तन्त्र के विस्तृत व्याग्या प्रश्मों-को लिया, चाहे वे अन्य साठ सहस्र-स्लोहों में नहीं, स्थ्या साठ सो रलोकों में या और च्युनाधिक में । परन्तु यह निश्चित मत.है, कि पवच्चिरान, मूल, पिट्टतन्त्र कि स्थाप्य स्थाप्

फिर यह भी है, कि जीन की अनुधृतियां कोई-स्रतंत्र आधार नहीं-ररानी। ते-तदियक ग पन्नतिज्ञ अथवा नार्गाच्य के.मूल पष्टिकन्त्र की रचता। वहीं की है। ध्यमका रचिवा समार्थि किस्ता हो है। अनत दोनों: बाचार्य उसके ध्यारयाकार आदि हो हो सबते हैं। इस सबका विवेचन, इसो प्र'म के 'निष्तारयीत पश्चिमन्त्र' नामार-दितीय तकरण में किया जा जुका है भारतीय श्रमुश्रति, या साहित्य पर ही श्राधारित कही जा सकती हैं। यदि इसप्रकार की किसी भारतीय श्रमुश्रुति या साहित्य से उनकी टक्कर हो जाती हैं, तो उनकी [श्रम्य देशीय जनशुवियों की] श्रमान्यता १पष्ट हैं। उनके संतुलन में भारतीय पत्त को ही प्रवल माना जायगा। क्योंकि वह श्राधारभूत हैं। पैसी स्थिति में श्रम्यदेशीय परम्पराओं का भ्रमपूर्ध होना सम्भव हैं। पहितन्त्र के साठ श्रध्यायों की करपना, श्रीर प्रत्येक श्रध्याय का भिन्न २ विषय, यह

पिट्रितन्त्र के साठ श्रध्याचों की कल्पना, श्रीर प्रत्येक श्रध्याय का भिन्न २ विषय, यह पद्मशिख के न्यास्यानभूत पष्टितन्त्र के सम्बन्ध में ही कहा जा सकता है। क्योंकि उसने 'पष्टितन्त्र' के साठ पदार्थों में से प्रत्येक पदार्थ को लेकर एक एक श्रध्याय में विशद विवेचन किया होगा!' सांख्यकारिका की जयभंगला नामक न्याख्या के एक धर्माय से भी यह बात श्रद्धनत स्पष्ट होती है, कि पष्टितन्त्र पहले से ही विश्वमान था, उसके एक एक पदार्थ को लेकर पद्मप्रशिख ने साठ परार्थों में प्रतिपादन किया, श्रीर इसप्रकार एक ही मन्य के साठ खरड हो गये, जिनमें साठ परार्थों का न्यार्थान किया गया। अयमंगला का यह वर्षन इसप्रकार है —

''पप्चशिसेन मुनिना बहुधा ष्टतं तम्त्रं पष्टितम्त्राख्यं पष्टिलवर्ड कृतमिति । तत्रेव हि पष्टिरथां ध्वारुवाताः ।'' किटिका ७० परी

पद्धशिख का प्रन्थ चाहे साठ खंडों में हो, अथवा साठ अध्याय या प्रकरणों में, हन यर्गनों से इतना तो स्पष्ट ही है, कि परूचशिखने 'पष्टितन्त्र' नामक प्रन्थ के साठ पदार्थों के आधार पर अपने प्रन्थ को साठ खंडों में रचा, और प्रत्येक खंड में एक एक पदार्थ का विशद विवेचन किया। इसिलिये पद्धशिख, मूल पष्टितन्त्र का रचिया नहीं कहा जा सकता। इसीलिये मूल 'पष्टितन्त्र' में, साठ अध्यायों या लखडों की कल्पना नहीं की जा सकती। बहां तो केवल साठ पदार्थों का एक प्रन्थ हर में ही आवश्यक वर्णन है। तथा चन पदार्थों के अनेक अवान्तर स्वरूप अर्थों का भी प्रासंगिक उल्लेख है। अत एक वर्त्तमान पडध्यायों के पष्टितन्त्र न होने में यह पुष्कि भी उपस्थित नहीं की जा सकती, कि इसमें साठ स्वरूप आधाय नहीं हैं।

पश्चिशित्स ने जिस परिट्तन्त्र के साठ पदार्थी का साठ खरहों में विशत विवेचन किया, वहीं परिट्तन्त्र, हैश्वरकृष्ण की कारिकाश्चों का भी जाघार है, जैसा कि पूर्व विवेचनानुसार उसकी खन्तिम चार उपसंहारात्मक कारिकाश्चों से स्पष्ट होता है। उसने ७२ वीं कारिका में पष्टि-तन्त्र की श्रानुपूर्वी का जो उन्जेख किया है, वह वर्त्तमान सांख्यसूत्रों [सांख्यपडण्यायी] में ही संपिटि

र वह पण्टितन्त्र, संहिता प्रतिपादित पण्टितन्त्र नहीं हो सकता, क्योंकि ईरवरकृत्य ने अपनी गुरु परम्परा में पन्यिर रा का ट्रानेल किया है, और ईरवरकृत्य ने 'पण्टितन्त्र' के जिन साठ पदाओं को अपने प्रत्य

में स्वीकार दिया है, उसका सामअस्य संदिवा के पदार्थों के साथ विस्तुख नहीं है।

<sup>&#</sup>x27; ९ चिरिस के नाम पर जो सूत्र या सन्दर्भ जानतक उपसन्ध हो सके हैं, वे बहुत ही घोड़े हैं। उनके जाभार ६१ न तो यह निस्चय किया जा सकता है, कि उनके प्रंथ के साठ सरक दिला प्रकार के होंगे, जोर न इस बात का निर्णय ही सका है, कि ईश्वरहरण की कारिकाओं का वे जाभार हैं। यदापि ईश्वरकृष्ण का जपना वर्णन, जाभार के प्रशन को लेकर पढण्यायों के पढ़ में जाता है।

होता है। संहिता के पिटतन्त्र के साथ उसका कोई भी सामझस्य नहीं है। इसलिये, तथा पूर्व बाजा दा पार्वा क नार्या के पार्व कराम कराम वाद्य वा पार्वाच ग्रहा है। से कोई बाघा उपस्थित-वर्णित छन्य हेतुष्ट्रों से भी वर्त्तमान सांख्यसूत्रों के 'पष्टितन्त्र' होने में कोई बाघा उपस्थित-नहीं होती।

हतीय प्रकरण समाप्त



# वर्तमान सांख्यसूत्रों के उद्धरसा

# चतुर्थ प्रकरण

इस प्रन्य के द्वितीय प्रकरण के आरम्भ में हमने उन तीन मौलिक खानों में का उन्लेख किया है, जिनके आधार पर यह कहा जा सकता है, कि ये उपलम्यमान पहण्यायी सृत्र न प्राचीन हैं, जि किपल प्रस्ता के स्वत्र ही किसी खाना व ज्यक्ति ने इनकी रचना कर ही है। उनमें से प्रथम खानेप का विस्तारपूर्वक विवेचन हम द्वितीय तथा पृतीयप्रकरण में कर खाये हैं। खान यहां द्वितीय खानेप का विवेचन करने के लिए यह चुर्व प्रकरण प्रारम्भ किया जाता है, द्वितीय खानेप का स्वरूप है, कि—'शङ्कराचार्य, वाचस्पति, सायण खीर खाय द्वितीय आनेप कर स्वरूप हैं, कि किया जाता है, दितीय खानेप का स्वरूप हैं, कि कहीं भी उन्तर नहीं किया, और न इन सुर्गें के उद्धरण ही उनके प्रन्थों में पाये जाते हैं, जय कि सांख्यकारिका के उद्धरण इन प्रन्थों में मिलते हैं। इससे प्रतीत होता है कि सायण खादि के खनन्वर ही इन सुर्गों की रचना हुई होगी।

एक प्रन्य में श्रन्य प्रन्य का उद्धृत न होना, उनकी प्रविपरता का नियामक नहीं-

इस सम्बन्ध में हमारा वक्व है, कि किसी एक प्रन्य की खर्वाधीनता के लिये यह साधक प्रमाण नहीं कहा जा सकता, कि किन्हीं विशेष प्रन्थों में उसके उद्धरण अथवा उल्लेख नहीं हैं। यदि इस कथन को साधक प्रमाण मान लिया जाय, तो साहित्यिक प्राचीनता तथा अर्घा चीनता का दुर्ग सहसा भूमिमान हो जायगा। किमी भी लेख का पौर्वापय-विवेचन, विश्व खिल तथा अशक्य हो जायगा। यथाप यह संभव है, कि किसी प्रन्य से अन्य प्रन्य का उल्लेख, उस की अपेक्ष अन्य प्रमथ की प्राचीनता का न्याधक कहा जा सकता है, परन्तु उल्लेख न होना, अर्घा चीनता का साथक नहीं कहा जासकता। 'ऐसे अनेक प्रमाण हमारे सन्मुख विद्यमान हैं, कि एक प्राचीन प्रन्थ के, उसी विषय के अर्घाचीन' प्रन्थ से कोई उल्लेग अथवा उद्धरण नहीं पाये जाते। क्या इससे हम उस प्राचीन प्रन्थ को, उस अर्घाचीन प्रन्थ को अपेक्षा नयीन मान लेगे? इसके लिये कर उदाहरण हम यहां उपस्थित करते हैं।

(१) सायण ने ऋग्वेद भाष्य में, दो एक स्थलों पर वेङ्कटमाधव के आंतिरिक्त, अपने से प्राचीन किसी भी भाष्यकार का उल्लेख नहीं किया है। अभी तक स्कन्टस्वामी, नारायण, उद्-गीथ, भट्टमास्कर, श्वात्मानन्द आदि अनेक, सायण से प्राचीन भाष्यकारों के भाष्य, सम्पूर्ण या खरिष्टत रूप में उपलब्ध हो चुके हैं। इनमें से प्रथम तीन और वेङ्कट मायव के माप्यों को हमने

न्यावेद का बेहटमायव कृत भाष्य हमारे स्नेहीसित श्रीयुत चा० लहमल्याच्य जी M.A.,D.Phill [Oxon]धिनसपल जीरियण्डल धालेज लाहीर ने सम्पादित किया है। १.मके सम्पादत में हमते स्वयं पूर्व महरोग दिया है। लाहीर भी मोतीलाल बनारमीदाय कमें हमने प्रकाशित पर रही है। तीन

श्रीद्यापान्त गभीरतापूर्वक पढ़ा है। सायणुभाष्य में उनका उल्लेख श्रथमा उद्धरण न होने से इनकी प्राचीनता नष्ट नहीं हो सक्ती। वेइटमाध्य ने श्रपना भाष्य साथण नी श्रपेचा लगभग चार सी वर्ष पूर्व लिखा, श्रीर सन्दरमानी आदि तीनो भाष्यकार तो सायण से लगभग एक सहस्र वर्ष पुराने हैं। छत्र सायण के वेडभाष्य में इनके उद्धरण या उरलेख न होने से क्या इनकी सायण की

- (२)—इन्हीं सारयपडध्यायी सूत्रों पर श्रानिरुद्ध की एक यृत्ति हैं । इसकी विज्ञानिमजू अपेता अर्वाचीन माना जामकता हे ? से प्राचीन और सर्वेटशेनसभहकार मायव से अर्वाचीन कहा जाता है। यद्यपि श्रानिरुद्ध के इस काल में अनेक सन्देह हैं, फिर भी यह निश्चित है, कि अनिरद्ध थी अदेखा मांत्यसानित का रचियता ईश्वरकृत्मा श्रवि प्राचीन श्राचार्य है । सारयसप्तित की रचना के श्रनन्तर इस की कारि काओं के उद्धरण, आर्थ बोद्ध जेन माहित्य में जहां कहीं सांत्य का वर्णन आता है, प्रायः मिलते हैं। परन्तु श्रानिक हु शृति से सांत्यसप्तिति की एक में। कारिका का उद्धरण नहीं है, न कही उसमें इनका किसी तरह का भी उल्लेख हैं। क्या इससे यह मान लिया जाय, कि अनिरद्ध की
  - (३)—इसी तरह वेडान्ती महादेव की सारयसूत्रपृचि में भी ईंग्वरदृग्ण का एक भी श्रपेत्ता ईरवरफुटण अर्याचीन हे ? बाक्य उद्गत नहीं है, न कहीं उसका उल्लेख हैं, जब कि इन दोनों ही वृत्तियों में अन्य अनेक

- (४)--कारमीरक सहानन्द यति विर्चित श्रहत ब्रह्मसिद्धि के चतुर्थ सुद्गर प्रहार में एक प्रन्थीं के सन्दर्भ प्रमाण रूप में उद्युत हैं। वान्य इसप्रकार हे-
  - ... १८ त्रिन्थर कपेनिस्मान् इति सुत्तम् अनिन रस्यपादनात् जारियन समरक्तने गारबाच्यरः । ११ यह सूत्र सारवपडध्यायी के तीसरे अध्याय का इसवा है। इसीप्रनार एक और सूत्र-

का काल, पृत्हनराज सम्पादित 'माध्याद्वरमाणी' की श्रुमिना में टेम्पे । का काल, प व प्रमान अल्लाहरू कलकत्ता विश्वविद्यालय से इंग्यो सर् १६३२ में प्रकाणित संस्करण फ भारत त्रसंसिद्धि, ए-५ २६०॥ कलकत्ता विश्वविद्यालय से इंग्यो सर् १६३२ में प्रकाणित संस्करण फ क्षाधार पर गर्द्ध तज्ञहासिहि की गह पृष्ठ संरपा दी गई है।

<sup>-</sup>भाग प्रकारित हो चुके हैं। रोद है, कि पश्चार की शक्तितक तुर्यटनाओं से इस प्रस्य की धानितम .भाग प्रशासित हा धुकता व्यव हा, रकपणाय का राजापण व्यवसाय न इर्ल अव्यव दा ज्ञानस पाण्डुलिपि की नष्ट होगई हा सम्बन्दस्थामी, नासायण ज्ञार डब्सीथ इन सोनो ज्ञाचर्यों ने मिलमर मार्युलिपि की नष्ट होगई हा सम्बन्दस्थामी, नासायण ज्ञास स्वत्यस्थामी ने, मध्यभाग नासायण ने, समा भागद पर १६० णा व १००७ व १ महिन का प्रतिक प्रतिक महिन का कुछ य ग सहास से प्रकाणित हुआ था, रूप उपलब्ध क्षिति ह्वारा सम्बादित, तथा मद्राम दिश्वविद्वालय व्यारा प्रकाशित ] के एक श्रुक्त राम अर्थ है । स्त्रों के हमार्थ होता है । स्त्रों के इसम्बार है - स्त्रों के अर्थार पर इन तीना की मिलित रचना का निरंचय होता है । स्त्रों के इसम्बार है -रक्षाण अवान नारायरा उद्गीन इति त कमान् । चकु सहिनमूम्मायं पदवानवार्थगोचरम् ॥»

<sup>•</sup> श्रायुत्त डा॰ लद्गापान्त्रहण MA, D Phill, महोदय ने स्कन्दस्थामी का काल, इसा वे पन्चमयतक का शन्त निश्चिन किया है। निरमत, स्वन्दमहेष्ट्यर टीवा सहित की शुमिस, पृष्ठ ६८। वेंकटमाधव

"यदि—'सप्तदरीके लिक्नम्' इत्यादिना लिक्नश्रारिष्ठिका प्रदिश्ता सापीष्टैन ।"[पूछ १६१]
भी इस प्रम्थ में उद्भुत किया गया है। यह सांस्थपस्थ्यायी के तीसरे अध्याय का नौयां
सूत्र है। प्रसुत खद्दीतक्रमसिद्धि प्रम्थ ईसा के पद्मद्या श शतक के प्रारम्भ का है। विद्यानिभन्न
को इसने अनेक स्थलों १ पर स्मरण किया है, इसलिये अवश्य ही यह विद्यानिभन्न का परवाद्वर्ती विद्वान् है। सांस्थिसिद्धान्त-प्रतिपादन के प्रसंग में प्रमाण रूप से प्रम्थकार ने पद्म्यायी सूत्रों
को ही अपने प्रमथ में स्थान दिया है, सांस्थ्यस्पति की कोई भी कारिका अथवा उसका पद,
इम प्रमथ में उद्भुत नहीं है। यह भी नहीं कहा जासका, कि वह कारिकाओं से अपरिचित था।
क्योंकि एक स्थल पर उसने वाचस्यति मिश्र के नाम से एक वाक्य लिखा हैं:—

'' तहुक्त वाचस्पतिमिष्ठैः—'सर्वे भाग हि पद्मारः ॥ ब्याल्याताः' इति । '' [ ैयृष्ट २४ ] जो सांख्यसप्तति की ज्याख्या सांख्यतत्त्वकीमृती ैद्धा है ।

इसप्रकार ज्यन्य जनेक प्रत्यों के उद्धरण इस प्रन्य में होते हुए भी सांद्यसप्तित का कोई मा उद्धरण नहीं है, जब कि सांव्यप्त न्या के उद्धरण इसमें विद्यानान हैं। प्रन्यकार को यह प्रवृत्ति एक विदोष भावना को प्रकट करती है। और वह यह है, कि कोई भी प्रन्यकार ज्यप्ते विचारों के जातुसार, समान विषयक प्रन्यों में से किसी को भी उद्धृत कर सकता है। इससे अनुद्धृत प्रत्य की उस समय में कथियानानता सिद्ध नहीं को जासकती। इसीप्रकार राष्ट्रशाचार्य ज्यादि ने कारिकामों को उद्धृत कर दिया है, सूत्रों को नहीं,,। केवल इस व्यावार पर उस काल में सूत्रों की ज्याद करना व्यावस्त्र है। यहांप शहराचार्य ज्यादि के प्रन्यों में भी सांस्यसूत्रों के उद्धरण मिलते हैं। उनका निर्देश इसी प्रकरण में ज्याने किया गया है।

(४)—इसीमकार सर्वदर्शनसंभहकार ने भी खपने मन्य में सांरयसप्ति के खनेक ज्याख्यानों में से केवल एक वाचस्पति मिश्र के ज्याख्यान को ही उद्युव के किया है। क्या इसते यह परिणाम निकाला जासकता है ? कि सांख्य सप्ति के खन्य ज्यारयाकार माठर खादि, सायण से पीछे के हैं ? इस सम्बन्ध में यही कहा जासकता है, कि पठनपाठन मणाली में खिक्षक प्रयार के कारण सायण सांख्यतस्पत्नीमुदी को ही उपलब्ध कर सका, होते हुए भी माठर खादि

विज्ञानिमंतु का समय भी अभी तक सन्दिग्ध है। इसिलिये भित्रु से परवचर्ता होने पर भी, सदानन्द पति का यह समय, देलके अन्य की आज्यन्तर परीवा के आधार पर निश्चित होता है। देलें- श्रीपुत वामन शास्त्री लिखित, इसी प्रन्य की मुभिका, एप्ट १३ ।

<sup>&</sup>lt;sup>क</sup> इसी प्रन्थ के पृष्ठ २७, पंक्ति १। पृ०२६०, पं०२०-२३, तथा टिप्पणी ३ पर ।

मसक्सा विश्वविद्यालय से ईसबी सन् १६३२ में प्रकाशित संस्करण के बाबार पर, धड़ तैन्नहासिदि की यह पठ संख्या ही गई है।

पुलाना करें — अन्या च स्त्रिया सर्वे आवा व्यारयाताः १३ कारिका पर सांस्थ्यत्वकीमुदी । उपयुंबत परित ठाएपर्यंग्रेका अथवा सामती में भी उपखब्ध होती है । सर्वदर्गनामह, १६ सांस्थद्शन, पंत्रित ३१, पुष्ट ३१८ । पूना, सन् १६२० ई० का अव्यंकर-संस्करण ।

ज्याख्यानों का उसे पता न लगसका। इसीप्रकार धनेक सदियों मे माधारण पठनपाठनगणाली में न रहने के कारण सांख्यसूत, लुरनपाय से रहे, इस्रव का उनको उपेक्षा होती रही, और मांस्य-फारिकाओं का प्रचार होने के कारण, तात्कालिक विद्वान् प्रायः उन्हीं का उत्लेख करने रहे। इसके ध्रातिरिक्त राहुराचार्य या सायण कोई ऐसे केन्द्र नहीं हैं, कि जिस अन्य को उन्होंने उद्भुत 1 नहीं किया है, उसकी उस समय में सर्वया असता ही मानली आय। इस्रकार तो साहित्य चेत्र में विश्वयालिका के बोज-चपन को कोई रोक ही न सकेगा, और उनमें अनुद्वृत्व अन्य सम्पूर्ण साहित्य से इस समय में नकार कर देना होगा।

इस सम्बन्ध में पूर्वपन्न की कोर से यह बात कहीं जासकती है, कि यदापि सायण के फूप्येदभाष्य में स्कृत्वस्थानी कादि के, तथा क्रितिकृद और महादेव की सारयस्त्रपृत्रियों में ईम्बरकृष्ण के उद्धरण एवं वन्तेस क्यादि तहीं है, तथापि प्रभाषान्तरों से यह बात सिद्ध हैं, कि सायण और अनिकद्ध कादि की क्रिपेना किन्द्रस्थानी तथा ईम्बरकृष्ण ब्रावि प्राचीन हैं। तथा सायण अनिकद्ध कादि के प्रभ्यों में उनके उद्धरण क्यादा उल्लेख न होने पर भी अनिक्ष प्राचीन क्रिया क्याद्य क्योद प्रभी अनिक्ष प्रथा क्याद्य क्योद क्योद क्योद क्योद क्याद्य क्याद्य क्योद क्याद्य क्योद क्याद्य क्योद क्याद्य क्योद क्याद्य क्याद्

ठीक यही युक्ति इन सांख्यस्त्रों के लिये भी कही जा सकती है। यद्याय राष्ट्रराचाय, वाचम्पति और सायण श्राहि के प्रन्थों में इनके उद्धरण तथा उक्केख नहीं पाये जाते, तथापि उनके लगभग सभीप काल के तथा उनके श्री श्री शाचीन काल के अन्य अनेक प्रन्थों में इन स्प्रों के उद्धरण तथा उक्केख वरावर पाये जाते हैं, और इन आचार्वों के प्रन्थों में भी हुल सांख्यस्त्रों के उद्धरण हमने इसी प्रकरण में आगे दिखलाये हैं। यतस्यम्बन्धी उक्लेखों का इम द्वितीय तथा स्त्रीय प्रकरणों में पर्वाप्त विवेचन कर आये हैं, और उनके आधार पर यह सिद्ध कर आये हैं, कि महर्षि कपिल ने 'पष्टितन्त्र' नामक एक अन्य की रचना की, और वह 'पष्टितन्त्र' वर्तमान सांख्यपङ्याथी अथवा सांस्थ्यवचन सूत्र ही है। अब इस प्रकरण में इम कृंग्रल इन सांख्यस्त्रों के उद्धरणों का ही (निर्देश करेंगे।

√सत्रों का रचगाकाल, चतुर्दश शतंक असंगत है—

यह कहा जाता है, कि इन सुत्रों की रचना, ईमा के चतुर्दश शतक के अनन्तर हुई है। परन्तु यह एक अंत्यन्त आरचर्य की बात हैं, कि उसके ममीप काल में लिये जाने वाले माहित्य में किसी भारतीय विद्वान ने इसका निर्देश नहीं किया। प्रत्युत इसके विपरीत उस समय से आज तक भारतीय परस्परा के विद्वानों की यही धारणा चली आती हैं, कि ये मूत्र कपित प्रणोतहें।

सर्वदर्शनसंग्रद के जीमिन दुर्जन में, पूठ २७६ [प्ता, प्रध्यंकर-मंस्करण] पर सायण ने माजतीसाधव का उल्लेश किया है, मेबद्त फादि का नहीं । क्या इससे यह समम्ब आसम्बता है ? कि सायय के समय मे मेयदूत नहीं पा ?

सारयतत्त्वकोमुदी के आधुनिक प्रमिद्ध व्याख्याकार श्रीयुत प्रातराम उदासीन ने अपनी व्याख्या में सूत्रों ने फ्रानेक उद्वर में ने पाय किएले के निर्मत किया है। शाका र १६२६ के प्राश्चिन मास की 'संस्कृतचिन्द्रका' नामक संस्कृत मानिक पत्रिका [ कोल्हापुर से प्रकाशित ] में श्रीयुत पर अपना शक्ती राशित हेकर विद्यायाचरपति का 'केन प्रणीतानि साख्यसूत्राणि' शिर्पक एक लेग्न' प्रकाशित हुआ । आपने इन स्त्रों की कृषिकार शीत साना है।

तत्त्रसमास की 'सर्वोषकारिखी' टीका के प्रारम्भ में ही एक सन्दर्भ इसप्रकार ए'—

यह वाक्य जिस सन्दर्भ वा ख्रश र, नस्ता विशेषन तम प्रस्त प्रस्ता प्र प्रस्ता विस्तारपूर्व र कर खाये हैं। यहा इसके न्द्र्य करन वा वेचल इतना प्रयोजन है कि ख्रय से हुछ शता नी पूर्व अर्थान संवोपकारियां-श्रीककार के समय भी विद्यानों की यह प्रराप्ता थीं, वि यह प्रध्यार्थी कपिल की ही रचना है। यद्याप सर्वोपकारियां श्रीका का रचनाकाल ख्रभी तक निरिचन कर में ज्ञात नहीं हो सका है, किर भा इतना कहा जा सकना है, कि यह रचना छात्र से कई शता ना पूर्व की है।

विज्ञानभित्त सार्यप्रवचन भाष्य के प्रारम्भ स लिखता ह---

' श्र त्यनिराधिनीर गपर्सा चडा नानारूपण निनकशास्त्रेण क पेलमर्सिभगवानुपदिदस ।"

इस लेट से साधा राष्ट ह, कि वह पहध्यायी को भगवान कपिल की रचना समस्ता ह। उसने अन्तिम सूत्र पर अपन भाष्य का उपसहार पत्तियों म भी पिर इस कार्य की दुहराया है। वह लिटता है -

"तदिद साल्पशास्त्र नपिसमितर्भगमान् निष्पुरासललामहिताय प्रमाशितवान्।"

विज्ञानिक का समय १४५० ईसवा सन् वतलाया जाता है, जो कि माख्यमूना के तथारनित रानापाल से लगभग एक सौ वर्ष चान-वर का है।

सारयसूर्वी ने ज्यारयाकार खिनम्द्र ने भी खपने प्रत्य के प्रारम्भ में इसप्रनार लिखा हे— ''खतिकारुशिया मनामुनिवैगदुर्दिवीपु किपलो मोत्तरगारममाण प्रथमसूत चरार ।'' खनिरुद्ध के उस लेख में स्पष्ट हैं, कि वह इन सास्यसूर्वी का रचिवता, किपलो को

<sup>&#</sup>x27;तया चाहु महर्षिविधिवाचार्या—'मृते सूलामावात्रमूख मृतस् । ए० ६५, "सत्त्वादीनामतहमेन नृत्य वात् इति काथिलस्त्रेख ए०१७६। जिगुवाधिकन चादि हो। उत्तिकाधिक मृत्र " ए० १७०। यह एउनिर्नेश निर्वेवगा र प्रैम वस्वई से २० १६६६ विक्रमा म प्रकारित सरस्वया प आधार पर विया गया है।

इस लेख का विस्तारपूर्वक विवचन हसत इसी प्रन्थ क पद्धस प्रकरण स किया है।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> इसके वाल का निर्णय <sup>(</sup>भूजा के क्यारयाकार नामक प्रकरण में किया गया है।

मानता है। इसका समय १ १४०० ईसवी सन् कहा जाता है। अर्थात सारयसूत्रों के तथा रिवत रचनाकाल से लगभग पचास वर्ष नाट।

ठीक इसीप्रकार वेदान्तसूत्रों पर श्रीकरुठभाष्य के टीककार श्रव्यय दीचित ने भी इन सुत्रों को कविल के नाम से उद्धृत किया है। यह रारा१ सूत्र भाव्य की टीका में लिखता है—

"प्रधानकारणगरे पञ्चपातहेतुं 'र्वारन्डिन्ननामन सर्गेभदानम्' इत्यादिकाषिलतृत्रोक्त सूचमन् पूर्वपञ्चयति-प्रधानिति ।''

"परिन्त्रिन्तरवान्न सर्वोपादानम्" यह सान्वयहभ्वायी के प्रथम अभ्याय का ७६ वां स्त्र हैं। ऋष्परय दीत्तित ने इसको कपिलप्रणीत कहा है। इसीतरह श्रीक्रव्ठभाष्य गण्य की दीका में दीत्तित पुनः लिखता है—

> तदेतत्-<sup>4</sup>न नित्यशुञ्जूबमुकसमावस्य तचोगस्तवोगादते<sup>7 ।</sup>न स्थमायतो वद्धस्य मोक्षपायनो-पदेसः<sup>1</sup> इत्यादिकाषिलतृत्रैः <sup>17</sup>

यहां वीक्ति ने सांत्ययदृष्यायों के तो सूत्रों को च्ह्यून किया है, श्रीर उन्हें कार्पित अर्थात कित्तमणीत कहा है। ये तोनों सूत्र यथाहम पदण्यायी में शहर और ११० संत्या पर निर्दिष्ट हैं। अप्पत्य दीक्ति का समय शीस्ट पद्धदश रातक का श्रात अथवा पोडरा रातक का प्रातम्म माना जाता है। यदि हम काल का सर्वथा ठीक मान लिया जाय तो भी सांत्यस्त्रों के तथाकियत रचनाकाल से इसका केवल पचास साठ वर्ष के लगमग अन्तर होता है, जो कि परस्पर पर्यान सभीप है।

श्रव यहां यह एक श्रत्यन्त विचारणीय बात है, कि सारयस्त्री के तथा ग्रियत रचना-काल के इतने श्रीविक सभीप होने बाले श्रमिकद श्रादि विद्वानों का भी यह विचार है, कि ये सूत्र कपिलप्रणीत हैं। विद्व यह सत्य साना जाय, कि तथा ग्रियत काल में ही किसी व्यक्ति से इन स्प्री की रचना करदी होगी, तथ यह एक श्रत्यन्त श्रार्व्य की बात है, कि उन स्त्रों को वारमांकिक विद्वानों ने कपिलप्रणीत कैसे मान लिया। श्रीर इनको सिद्ध सममक्तर उन्होंने उस प्रम्य पर व्यक्त्यान भी लिए डाले, तथा प्रमाण्हर में किन के नाम से उनको उद्भूत भी किया, जब कि इन्हें इन श्रसत्य विचारों का विरोध करना चाहिये था। परन्तु आज तक मारतीय परन्परा के किसी भी विद्वान का यह लेख नहीं है, कि ये सुत्र कपिल-रचिव नहीं। प्रस्युत चतुर्दश रातक के श्रनन्तर काल की तरह पूर्व काल में भी उसी वरह विद्वान इस शास्त्र को कपिल की रचना मानते और लिखते नले खा रहे हैं। इस विषय का विवेचन हमने दितीय तथा दतीय

श्रानिरद्ध श्रीर विज्ञानमित्रुका समय इमने श्रीशुत गं० धासुदिव शाम्त्री सम्यंक्त द्वात्त सम्पादित, निर्याय-सागर प्रेंस सम्बद्ध से प्रकाशित, 'सर्वेदरंगेनवंत्रह' के ऋन्तिय परिशिष्टो में संगृद्धीन सूची के आधार पर दिया है। परन्तु यह समयनिर्देश संगत नहीं है। विज्ञानियन्तु थादि के समय का निर्णय हमने इसी प्रन्य के 'सूत्रों के स्थास्थाकार' नामक प्रकाश में किया है।

प्रभरण में विस्तारपूर्वक कर दिया है। यहां इम प्रसङ्घ के उल्लेख का हमाग कैवल यही श्रामिन प्राय है, कि चनुर्दश शतक के पश्चाद्वन्ती श्रौर पूर्ववन्ती होना ही कालों में सांख्य की समीन विश्वित का सामक्ष्माय ठीक २ जाना जा सके। क्योंकि इन स्वृतों के क्षित्वरचित होने की भावना दोनों कालों में लगातार समान रूप से प्रवाहित देखी जा रही है। इसलिये श्रव हम चतुर्दश शह<sup>फ</sup> के पूर्ववर्त्ती प्रन्थों में श्राये इन सुत्रों के चढ़रणों को ही इस प्रकरण में निर्दिष्ट करेंगे।

इत उद्धरणों के दो विभाग समक्ष्ते चाहियें। एक - विक्रम के चतुर्दश शतक से ते<sup>कर</sup> पूर्वकाल की खोर ईश्वरकृष्ण की सांख्यसप्रति के रचना काल तक, दूसरा—उससे भी पूर्वकाल का । पहले प्रथम विभाग के ही उद्धरणों का निर्देश किया जाता है।

सत्तसंहिता की टीका और सांख्यसूत्र -

(१)—स्तसंदिता का न्याख्याकार विचारस्य, एष्ठ ४०७° पर इसप्रकार विखता है-"श्रत एय सांस्थीरुच्यते—'सस्वरजस्तमोगुणानां साम्यायस्था मूलप्रकृतिः इति ।"

सांख्य फे इस वाक्य को चर्धृत करने वाला यह विचारण्य, माधव मन्त्री ही है, जिस<sup>म्हा</sup> श्रापर नाम सायण कहा जाता है। सुतसंहिता की टीका के प्रारम्भ में टीकाकार ने स्वयं जिला है—

'वेदशास्त्रप्रतिन्छात्रा श्रीमन्माधवर्मान्त्रणा । तार्ध्यदीपिका सूतस'हिताया विधीयते ॥

इससे यह स्पष्ट होता है, कि विद्यार्थ्य, मायवमन्त्री ही है, जो कि सायण के नाम से भी प्रसिद्ध है। छक्त वाक्य के निर्देश की रीति से यह स्पष्ट है, कि यह बाक्य किसी सांव्य प्रम्य से उद्धृत किया गया है। इस बात में भी कोई सन्देह का अवकाश नहीं है कि सांव्य के इस उक्त अर्थ को बतलाने बाला कोई भी वाक्य सांव्यसप्तति में नहीं है। तात्पर्य यह है, कि 'सच्व-एजस्-तमस् की साम्यावस्था का नाम प्रकृति है' इस अर्थ का प्रतिपादक कोई भी वाक्य ईश्वरकृष्ण की सांव्यसप्तति में उपलब्ध नहीं होता। सांव्य के और भी किसी प्रम्य में [ तस्व-र समस आवि में ] यह वाक्य उपलब्ध नहीं होता। केवल सांव्यपवादी में ही इसप्रकार का पाठ उपलब्ध है। पहले अध्याय का ६१ तो सन है—

"सःवरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः"

इससे यह निश्चित होता है, कि माधव अथवा सायण से पूर्व यह सूत्र विद्यमान था। सायण ने सर्वर्शनसंप्रह में भी इस भाव को इन्हों पदों से प्रकट किया है। यह जिलता है—

"प्रवरोतीति प्रकृतिरिति व्युत्पत्या सत्त्वरजस्तमोगुणाना सप्यायस्थाया श्रिभेघानात् ।"

[ सांस्यर्देशन १४ प्रकरण पुष्ठ ३११ ए० ६-७ व्यक्ष्यंकर संस्करण

मृतसंहिता की टीका में व्यद्भत वाक्य के साथ सायण के इस लेख की समानना स्पष्ट

मह प्रष्ठ स रूपा हमने महारा म स्करण के श्राधार पर दी है।

<sup>ं</sup> इप भार की शायुत्त T. R. जिल्लामणि M.A.महोडय ने भी श्वीकार किया है। J.O.R. महाम १६२८ ।

है। पष्टध्यायी के सूत्र में सत्त्व रजम तमस् के साथ 'गुरा' पद का प्रयोग नहीं है, और 'प्रकृति' पद के साथ 'मूल' पद नहीं है, मर्वदर्शनसंग्रह में भी 'मूल' पद नहीं है। इसप्रकार यह पाठ-मेद नगस्य है। इसी प्रकरण में इस आगे ऐसे बहुत मे उदाहरण संस्कृत साहित्य से दिखायोंने, जिनसे रपप्ट होगा, कि इसप्रकार के अनेक उद्धरण हैं, जिनमें प्रायः साधारण पाठ-भेद उपरुच्य होते हैं। इसिलये उक्त सूत्र ही सुतसंहिता की टीका में उद्धृत किया गया है, इस विचार के स्वीकार करने में कोई मन्देह नहीं रह जाता।

यह पात कही जासकती है, कि यह सायण से पूर्व ये मूत्र निशमान थे, तो इसते कारिकाओं के समान 'सर्वेदरोनसंग्रह' में भी इनको उद्धृत क्यों नहीं किया ? इसके कारणों का निर्देश हम प्रथम हा मंत्रेप से कर आये हैं, और विस्तारपूर्व इस प्रकरण के अन्त तक हो जायेगा। यहां इस पाठकों का व्यान पुनः इस ओर आकृष्ट करना चाहते हैं, कि 'सरव-रजस तमस की सान्यायग्या का नाम प्रकृति हैं' इस अर्थ को जानने का मृतस्रोत रहि यह किया के उत्तरहु के अतिरिक्त, सांव्यशास्त्र के अन्य किसी भी अन्य में उपलज्ध नहीं होता। इसिलये ग्रह निश्चित होता है, कि संस्कृत वाक्ष्मय में जह कहीं भी इनशहरों के माथ इस आर्य को प्रकट किया गया है, उस सवका मृत आधार पड़वायों का यहां स्त्र है, इसमें कोई सन्देद नहीं किया जासकता। यह भी एक कारण है, कि जो अर्थ, सूत्र और कारिकाओं में समान ह्य से उपलब्ध होते हैं, उनके निर्देश के लिये सावण ने, अधिक प्रचार के कारण कारिकाओं को ही उद्धृत किया है। परन्तु जो अर्थ, केवल मूत्रों में ही हैं, उनके लिये सुत्र को उद्धृत करना पड़ा है।

मल्लिनाथ और सांख्यसूत्र --

(२)—नैवधीय चरित के व्याख्याकार मिल्लाश ने प्रथम सर्ग के ४६ में रह्मोक की व्याख्या करते हुए लिखा है—

"श्रग्रपरिमार्श मनः इति सत्रगात ।" <sup>३</sup>

यहाँ पर 'सूत्रणात' पद से यह स्पष्ट हो जता है, कि बिन्तनाथ इस वाष्य को किसी दर्शन का सूत्र समम्भकर ही उद्देत कर रहा है। मन के अगुजरिमाण को बतलाने वाले सूत्र, च्याय तथा वेरोणिक में भी उपलब्ध होते हैं, परन्तु उनकी पश्चपूर्वी का, उद्धृत सूत्र से संजुलन करने पर प्रतीत होता है, कि बल्लिनाथ की हस्टि उनकी और नहीं है। गीतमकृत न्यायसूत्रों में मन के अगुजरिमाण का निर्देशक सूत्र इसप्रकार है—

"यथोक्तहेतुरगञ्चाणु" [ शश्हर ] इसीप्रकार वैशेषिक सत्रों में इस श्रर्थ का चोतक सत्र है —

किन्दी प्रतियों में 'स्प्रश्राल' के स्थान पर 'वार्षिका,' पाठान्तर भी है। परन्तु जैसमें भी हमाहे
 परिश्वास में कोई अन्तर नहीं खावा ।

''तदभावादग्रा मनः' ि ७।१।२३ ी

गौतम के 'यथोक्तहेतुत्वात' का श्रमिप्राय है--श्यर्थक्रहण का श्रयौगपरा । श्रर्थात् बाणादि इन्द्रियों के द्वारा गन्ध व्याटि व्यथों का युगपत्-एक साथ घटण न किया जाना, मन की क्रणुता को सिद्ध करता है। इसीप्रकार वैशेषिक के 'तदभावान' का अर्थ-विस्ता का न होना'-है। हम देखते हैं, कि इन सूत्रों का बातुपूत्रों, उद्धत सूत्र के साथ समानता प्रकट नहीं कर रही। परन्तु उक्त आर्थ का हो प्रतिपादक पड बायोस्त्र, उद्भव स्त्र के साथ अत्यधिक समानता रपता है। सत्र है-

"श्रयापरिमार्गं तत् ( ३।१४ )

यहा सृत्र में 'तत्' सर्पनाम मन के लिये प्रयुक्त हुआ है। सूत्रकार ने प्रकरण के अनुसार साज्ञात 'मनस्'पद का निर्देश न करके 'तत्' सर्वनाम का ही प्रयोग कर दिया है। परन्तु उद्धर्त्ता के प्रनथ में तो यह प्रकरण-प्रसंग नहीं हैं, इसिंखये प्रतीत होता है कि उसने सर्वनाम के स्थान पर, स्पष्ट प्रतीति के लिये साज्ञात मनस्पष्ट का ही प्रयोग कर दिया। इसप्रकार यह निश्चित परिस्ताम निकलता है, कि मल्लिनाथ ने साख्यसूत्र को ही अपने मन्थ में उद्धत किया है।

यह कहा जा सकता है, कि मल्लिनाथ ने समवत न्याय अथवा वैशेषिक सूत्र के आशय की लेकर स्वयं ही इस वाक्य की रचना करदी हो। परन्तु यह कथन नितान्त असगत होगा। क्यों कि मिल्लिनाथ की शैली से यह बात प्रकट होती हैं, कि यह स्वय इस वाक्य को उद्धत कर रहा है। इसितये यह स्व कार करने में कोई बाधा नहीं रह जाता, कि यहा पर पडध्यायी सत्र को ही उद्धत किया गया है।

मिल्लिनाथ का समय, ईसा के चतुर्दश शतक का पूर्वाई वतलाया जाता है, जो निश्चित ही सायगा के पीछे का नहीं है। यहां यह लिखदेना भी आवरयक होगा. कि मन की अग्रुता का प्रतिपादन करने वाले कोई भी पद ईश्वरकृष्ण की सांख्यसप्तात में उपलब्ध नहीं है, जो उक्त उद्धरण के आधार कहे जा सकें।

वर्धमान और सांख्यसन्न---

(३) उदयनकृत न्यायञ्ज्यमाञ्जलि की 'प्रकाश' नामक व्याख्या का रचियता प्रसिद्ध नैया-यिक वर्धमान प्रथम स्तबक में लिखता है-

मल्सिनाथ के समय का निर्देश श्रीयुव, अभ्यद्वर महोदय द्वारा सम्पादिव सर्वदर्शनसम्बद्ध वा परिविष्ट में सगृहीत सची के शाधार पर दिया गया है।

इस सूत्र से कुछ पूर्व गीतम ने, एक शरीर से एक हो मन सिंद करने के लिये हेतु दिया है—'तदर्यागपद्या-देकं मन '। उसी शर्यांगपदा हेतु का इस सूत्र में ऋतिदेश किया गया है। इसीप्रकार वेशेषिक क इस स्त्र से पूर्व स्त्र हैं—'विमवा महानाकाशस्तवा चात्मा'। इस मृत्र क 'विभवात्' हेतु के श्रभाव का उत्तरसूत्र में निर्देश किया गया है।

"प्रकृतेर्महान् महतोऽहैकारः तस्मान् पञ्चतन्मात्राण्यि—इति सांख्याः ।"

वर्षमान के 'इति सांख्याः' इन पदों के निर्देश से प्रतीव होता है, कि उसने उक्त वाष्य को किसी मार्य प्रत्य से उद्धव किया है। सांख्यमध्वति में इस व्यर्थ की प्रकट करने के लिये निम्नलिखित कारिका है—

"प्रकृतेर्मेहास्ततोऽहकान्स्तस्माद् गणश्च पोडशकः ।" [ २२ ]

वर्षमान के उद्धृत बास्य से कारिका की तुल्ला करने पर, इनकी परस्पर आसमानता स्पष्ट प्रतात होजाती है। कारिका के 'तलोऽहंकारः' पदों के स्थान पर वर्षमान 'महतोऽहंकारः' पट लिंग्यता है। और वर्षमान के उद्धृत 'तस्मान् पश्चतन्मात्रात्य' ये पद तो निश्चित कर दते हैं, कि उक्त सन्दर्भ का उद्ध्यता, अपने उद्धृत्य का आधार, कारिका को कदापि नहीं समक्त रहा। कारिका को आधार, कार्यात नहीं समक्त रहा। कारिका को आधार न समक्ते का एक विशेष कार्या बहु भी है, कि उम स्थिति में वर्षमान, कारिका को ही उद्धृत करता, उसका गशास्मक मन्दर्भ बनाने का कोई भी कार्या प्रतीत नहीं होता, और किर यह भी कारिका के पटों के साथ समानता नहीं रखता। इसक्तिये निश्चित रूप से कहा जासकता है, कि वर्षमान के उद्धरण का आधार पडध्यायीस्त्र ही है। सत्र उम्मकार है—

"प्रकृतेर्महान् महनोऽहंकारः ऋहकारात् पन्चतन्मात्राखि" [ ११६१ ]

सूत्र के माथ, रहात सन्दर्भ का पाठ अवध्या समानता रखता है। केवल सूत्र के 'खहकारान' एक के स्थान पर चर्पमान ने 'तस्मात' पक एक दिया है, जो उसके अञ्चयहित पूर्व में पठित 'छहें-फाए' पव का परामशे करता है। ऐसी विश्वति से यह पाठभेट सर्वेधा नगर्य है।

वर्षमान का नमय ईसा के त्रयोदश शतक का त्रारम्भ व्यथवा डावश शतक का ऋत्त यसलाया जाता है, जो निश्चित ही सायण में प्राचीन हैं।

चीरम्बामी और सांख्यसूत्र....

(४)—खमरकोप के प्रसिद्ध त्र्याख्याकार चीरस्वामी ने कालवर्ग के २६वें ख्लोक की क्याख्या में लिखा है—

''प्रारम्मात् क्रियतेऽनया प्रकृति'-सत्त्यरअस्तमसां साम्यावस्था-श्रव्यवसार-या ।''

श्रीरस्थामी ने जो यह अकृति का स्वरूप निरूपण किया है, उसका खाधार, पहण्यायी के [ शहर ] सूत्र के खितिरस्त और कुछ नहीं कहा जासकता । इसिकिये श्रीरम्बामी के काल में इस सूत्र की विद्यमानता निश्चित होनी हैं। हीरस्वामी का काल ईसा के एकादश शतक का खन्त के खानानित किया जाता है, जो निश्चित ही साथण से प्राचीन है।

<sup>े</sup> वर्षमान के समय का यह निर्देश, श्रीयुक्त धम्यङ्गर महोदय द्वारा सम्यादित सर्व देशनम मह के परिविष्ट में संगृहीत सुची के आधार पर दिया गया है।

२ देतें - ग्रमस्कोप, चीरस्वामी ब्याप्या सहित की मूमिका।

जैन विद्वान सिद्धपि श्रीर सांख्यसत्र —

(६)—प्रसिद्ध जैन विद्वान् सिद्धिषे ने 'उपित्रतिभवप्रपञ्चा कथा' नामक अपने प्रन्य' में अनेक दारीनिक मतों का प्रसागवरा निरूपण किया है। उनमें सांख्यमत का भी उन्लेख है।सिद्धिषे के सन्दर्भ में सांख्यपडध्यायों का १। ६१ सत्र इसप्रकार सन्तिहित है---

"सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः। प्रकृतेः भहान् "युद्धिरित्यर्थः। युद्धेरचाहंकारः।'' ऋहंकारादेकादरोन्द्रियाणि "पञ्चतन्यात्राणि" तेम्यः "पञ्च महामृतानि ।''''"पुरुषः ''।''

सांख्यसप्तिति की २२ वीं श्रायों में तस्वों की उत्पत्ति का जो क्रम निर्देश किया गया है, वहां श्रहंकार से 'पोडशक गरण' की उत्पत्ति कही है। इन्द्रिय और तन्मात्राओं का पृथक् निर्देश नहीं है, जैसा कि सुत्र में उपलब्ध है। इसके श्रतिरिक्त सिद्धिप के मन्य की त्रथम पंक्ति, उकत सूत्र के साथ सर्वेश समानता रखती है, जब कि सांख्यसप्तिति में उसका सर्वेश श्रभाव है। 'कथा'-सन्दर्भ की तुलना के लिये सांख्यसुत्र देखिये—

<sup>4</sup>संस्वर्जस्तमर्सो साम्यायस्था प्रकृतिः। अकृतेमेहान् । महतोऽहंकारःश्वहंकारान् पञ्चतन्मात्राणि, उभयमिन्द्रियम् । तन्मानेभ्यः स्थलभूतानि, पुरुषः ।"

यह तुतना निरचय करादेती हैं, कि सिद्धर्षि ने उक्त सन्दर्भ, षडण्यायी के इस सूत्र के श्रोधारे पर ही लिखा है।

सिद्धपि ने ज्याने अन्ध को ६६२ विक्रम संबत् में समाप्त किया था। इसके अनुसार खील्ट नवम शतक के अन्त में उक्त पडण्यायी सूज की विद्यमानता का निश्चय होता है। यह समय निरिचत ही सायण से कई सदी पर्व है।

बॉ॰ कीयने लिखा है, कि 'वपिसितिमयप्रपद्धा कथा' में जो सांख्यसूत्र उद्धत हैं, वे पहण्यायों में उपलब्ध नहीं होते। परन्तु कक तुलना से यह स्पष्ट हो जाता है, कि बॉ॰ कीव

संवत्सरशतनवके द्विपष्टिसहितेऽतिलंधिते चास्याः। च्येच्टे सितपन्चम्यां पुनर्वसौ गुरुदिने समान्तिरमुख॥

यह १६२ संवरसर, पीर संवत् हैं, ष्रधवा विक्रमसंवत् १ यह अभी निश्रयपूर्वक नहीं करा जासकता । परन्तु डा॰ पीटसन महोदय ने इसी ग्रन्थ की भूमिका [ पूष्ट ७—११ ] में इस संवर्त्सर की विक्रम संवद बताया हैं, जो स्तीदर १०७ में पहला है। वहिं डा॰ पीटसन के लेख को डीक माना जाय, वी सीरट नवस रातक के अन्त में पदच्यायी खेत्र की स्थिति निरियत होती है। वहिं इसकी धीर-संवद् माना जाय, तो यह काल सनस्वा ७५० चर्ष और पहले जापदवा है।

 <sup>&#</sup>x27;उपितिभवन्यम्च कथा'कलकलासे लीस्ट १८११ में डॉक्टर पीटर पीटर पीटर मा प्रकाशित । पृष्ट ६१६-७
 उत्त प्रम्य के प्रारम्भ में एक प्रशित सुद्धित है, जो भित्तलमाय के जैन मन्दिर स्थित शिलाक्षेण से बीगई है। सिद्धिप ने अपना काम उसमें जिला है----

<sup>&#</sup>x27; दिस्ट्री **घो**ंफ संस्कृत खिट्टैचर, पृष्ठ ४८६ ।

की वधार्थिता कहां तक है। कीथ जैसे विद्यान के तिये इतना असत्य किंतनां, संपमुत्र ही वहुत संज्ञालनक होना चाहिये।

## षाचस्पति' मिश्र' श्रीर सांख्यसङ्-

(६)—प्रसिद्ध पड्टरीन व्यारयान्त्रर वोचस्पित पिश्रने सारयसम्बद्धि की व्यारया तत्र-फौसुदी में ४७ वी व्यार्थ की व्यारया करने हुए लिया है—

"धार एवं 'पञ्चवर्वा खाँदशा' इत्याह सगदान वार्वेगस्य: ।''

तस्यसमास सुत्रों में १२ जो सूत्र 'पंचवर्वा व्यक्तिशा' है। यह सुत्र तस्यकीपुती में वार्यगण्य के नाम से किस प्रकार पद्युत हुआ है, इसका विवेचन हम 'कपिक-प्रणीत परितन्त्र' नामक द्वितीय प्रकारण में कर काथे हैं। वाद्यत्वा मूल रूप से यह सुत्र तस्यसमास का ही है। वाद्य-स्पति के लेख के काकर पर इस सन्नान्य में दो ही विकन्य किये जासकरी हैं—

(फ)-तत्त्वसमास सुत्रों की रचना चार्पगर्य ने की हो. अथवा

(त)-तत्त्वमभास के इस सूत्र को वार्षगएय ने अपने मन्य से स्रीकार कर लिया हो।

पहले विकल्प के स्थामदास्य को हम द्वितीय प्रकरण में स्पष्ट कर कार्य- हैं। क्यों कि वार्यग्यस्य से भी प्राचीन स्थामपाँ के प्रश्यों " मे इन सुत्रों के दल्लेस पाये जाते हैं। स्थाप्यस्य क्ष्मापाँ के प्रश्यों " मे इन सुत्रों के दल्लेस पाये जाते हैं। स्थाप्यस्य क्ष्मापाँ हम से ले लिया है— इस तीसरे विकल्प की तो क्षमा हम जात हो आवश्य है। ऐसी रिवात में दूसरा विकल्प ही स्थापा किया जा सकता है। तथ हम कह सकते हैं, कि वश्यसमास के इस सुत्र की वार्यगण्य ने अपने प्रश्य में स्थीकार किया, और वायरवित ने यहां से इसको अपने प्रश्य में खुश्चत किया।' चाहे यह एक्षरण वार्यगण्य के मन्य को देशकर किया गया हो, अथया वरस्यरा झान के आवार पर, दोनों ही रियतियों में वायरवित सिन्न से पूर्व, इस सुत्र की विश्वमानवा निश्चित है।

पड़भ्याथी सूत्रों को अर्वाचेन [ईमा के चतुर्दरा शतक के खनन्तर रचित] सानते हुए भी खनेक आधुनिक विद्यानी ने तस्त्रसमास सूत्रों को इनसे प्राचीन माना है। फिर भी हम देखते हैं, कि सायण 'अथवा शहराचार्च के प्रन्थों में इन सूत्रों के भी चहरण उपस्टा नहीं होते। इसीतरह पहन्यायी सुत्रों को भी प्राचीन प्रयोगरी माना जा सकता ? कुछ मनचले विद्वानों ने

इसी-जरूरव के अन्तिम अता से देरल के अन्य मे तत्त्रमास स्वीं के उद्धरकों का निर्देश किया जायता । सार्यस्य की अर्थेता देरल पर्याप्त आचीन आचार्य है । देपें-इसी अन्य का 'सारय के आचीन आचार्य' सामक अप्रमानकत्त्व ।

र सेश्तम्बर । टो आर चिन्तामांश [ J.O.B महाम १६२८ ] प्रादि ।

गोडपांद्रभाष्य सिद्धेव सांस्थकारिका, [ं ओरियरटक युक्त गुलेन्यो पूला, १०६६ ई० स्टब्स्या ]ंकां, श्रीयुत्त
 कार्युत्तकार्ता श्री ८ किंग्यंग स्थानक पूल्त २१, पंथ्यि ४०६ ।

तो इस विषयोस के भय से तत्त्वसमास सबें की भी सायग से खर्वाचीन कह दिया है । वस्तुतः उनका यह कथन उपहासास्पद ही है। संभवतः ऐसे व्यक्तियों ने अपने मस्तिप्र को इतना सक्रमार श्रीर प्रमहीन बना लिया है. कि वे उससे कुछ काम ही नहीं लेना चाहते । वे कुछ निराधार संकेतों के सहारे इस बात की समफे बैठे हैं, कि सायण ने जिस प्रन्थ का उद्धरण अपने प्रन्थों में नहीं दिया. यह श्रवश्य सायण से श्रवीचीन है। विशेषकर सांख्यविषयक प्रन्थ ती श्रवश्य ही। चाहे सायण से प्राचीन आचार्यों के प्रन्थों में उनके कितने ही उद्धरण हुआ करें, उन्हें इससे फोर्ड प्रयोजन नहीं, श्रपना उल्ल सीधा होना चाहिये। इसप्रकार वायस्पति भिश्न के समय अर्थात विक्रम के नवम शतक से पूर्व ही तत्त्वसमास सुत्रों की विद्यमानता सिद्ध होती है।

इस सन्न के प्रसङ्घ में अरवघोप रचित युद्धचरित' भी द्रष्टुच्य है। १२वें अध्याय में युद्ध को अराडकालाम के द्वारा अपने [अभिमत सांख्य] सिद्धांत का उपदेश देते हुए. ३३ और ३७वें रलोक का पर्वार्क यथाक्रम इसप्रकार है---

> "इत्यविद्या हि विद्यात: पश्चपर्या समीहते ।" "अनयाऽविद्यया चालः संयक्तः पञ्चपर्वया ॥"

अध्वधीप का समय जीस्ट प्रथम शतक के समीप चताया जाता है। स्त्रीर तम मोह स्त्रादि को 'पछपर्वा अविद्या' इन पहों से सांख्यतत्त्वसमास सत्रों में ही सर्वश्रयम प्रदर्शित किया गया चपलब्ध होता है। यहापि ऋरवघोप का समय खीस्ट प्रथम शतक हो। परन्त उसके द्वारा प्रतिपादित अराडकालाम की उक्तियां चद्धकाल में मानी जायें, जबकि वे बस्ततः कही गई थीं, तब सांख्य के इस सत्र की स्थिति निश्चित ही बद्धकाल से भी पूर्व माननी पडती है।

गोपालताविनी और सांख्यस्त्र-

(७)-कुछ खपनियद अति प्राचीन हैं। शेप अनेक उत्तिपदों की रचना पर्याप्त अवा-चीन काल तक होती रही है। प्राचीन उपनिषदों में सांख्य सिद्धान्त और पद्धविशांत तत्त्वों पा काते क स्थलों पर वर्शन है। परन्त एक क्षम्य उपनिषद में सांख्य का सत्र भी उपलब्ध होता है। खपनिषद का सन्दर्भ इसप्रकार है-

"श्रव्यवतमेकाक्तरम् । नस्माद क्तराग्महत् । महतोऽहं काः । तस्मादहं कारात् पञ्चतम्मात्राणि तेभ्यो भतानि ।" शोषालोत्तरतापिन्युपनिषद ६ र

सांख्यपंडध्यायी का सूत्र है-

"प्रकृतेर्महान् । महतोऽहंकारः । ऋहं वारास् पञ्चतन्मात्राणि,....तन्मात्रमः: स्थलभृतानि ।" [ 8188 ]

<sup>&#</sup>x27; E. B. Cowell M. A., द्वारा सम्पादित, सीस्ट १८६३ का Oxford संस्करण !

ईशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषदः! निर्णयसागर प्रेस बम्बई, १६२४ ईसवी सन् का संस्करण ।

चपनिषद् की पदानुपूर्वी सूत्र के साथ खत्यधिक समानता रस्ति है। कारिया की पदानु-पूर्वी में इससे बहुत भेद है। इसलिये उपनिषद् के इस लेख का खावार पड-यायीलूत ही होसकता है। यद्यपि यह उपनिषद् खर्वाचीन है, फिर भी इसका रचनाकाल ईसा में श्रष्टम नवम रातक तक खनुसान किया जा सकता है, इसने अवन्तर नहीं।

कैंयट और सांख्यस्त्र-

(८)—स्यावरण महाभाष्य अश्व के एकसन्दर्भ की स्वारण वरते हुए केयर लिसता है— ' सदिप लिङ्गः सुस्मत्यान् प्रस्वज्ञेणागुग्यं यहीत्म, तरहतवर्णदर्शनारतुमीयते ।''

नियमान भी लिझ सूच्म होने के चारण प्रत्य ग्रहारा नहीं जाना जासकता ! उससे टत्यन्न कार्य के देखे जाने से ही, उसचा अनुमान होसा है। कैयट वा यह लेख, पडण्यायी के प्रथम अध्याय के १०६ और ११० सूर्रों के जाधार पर लिखा हुआ वहा जा सबता है। सूत्र इस-

"सौद्धादनुपलिष । मार्यदशैना तहुपल चे ।"

यद्यपि यह कहा जासकता है, कि साल्यसप्ति की द्र वी कारिका के आधार पर ही कैयट का यह सेत्र क्यों न माना जाय? पर-चु इस ने म माने जाने का कार्य यह है, कि कारिका में 'कार्य पद के साथ 'दर्शन' पद नहीं है, कियट के पाठ में 'दर्शन' पद है, और स्त्र में भी 'दर्शन' पद है। इसिवये कैयट के इस सेग्य के आधार, पडक्यायी के उक्त स्त्र ही कहे जासकते हैं, कारिका नहीं। कैयट का पाठ स्त्रों के साथ ही अविक मिलता है। कैयट का काल ईसा पा एकादश शतक माना जाता है, जो साथय से निश्चित ही शाचिन है।

पार्थसारथिमिश्र श्रोर सारूयस्त्र-

(६)—शास्त्रदेषिकाकार पार्षसार्राधिस्था, साङ्यप्रस्थयहत प्रसण में किलाह है— "न हारान्तासतामुखिस समगति शशायिषालशायुरास्तिप्रस गात्, असहुत्यसी च सर्वन्न सर्व स्थानियमो न स्थात्, तन्तुभ्य पटो मुस्तो घट इति ।"

सिश्र का यह सन्दर्भ, सार्य के 'नासदुः वाटो स्वृह्मदन्द' ११११शा और 'सर्वत सर्वदा समित-मवात' ११११६। इन स्त्रों के आधार पर लिखा गया प्रतीत होता है। यद्यपि यह कहा जा सकता है, कि इसका आधार, साम्यसप्तिव की ६ वीं कारिका है, और इस सन्दर्भ के अनन्तर मिश्र ने इसको उद्भुत भी किया है। परन्तु जय हम इन तीनों की परस्पर तुलना करते हैं, तो हमें स्पष्ट हो जाता है, कि मिश्र के सन्दर्भ का आधार सास्य के उन स्त्र ही हैं। सन्यर्भ की प्रथम पिक ११४ स्त्र के साथ अस्यिक समानता रगती है।

शाहादीपिका सारपमत सवडन प्रकरण, पृष्ठ १९४, निर्णमांगर प्रैस नम्पई से सन् १६२२ ईसकी में प्रकाशित सस्करण ।

भागदुसाद = न हासतामुखित

नगुद्ध =शशविषाग्रा

सूत्र और सन्दर्भ के 'न-श्यसत्-उत्पाद' इत परों में प्ररूपर आइचर्य उत्तक समानता दृष्टिगोचर हो रही है। जब कि क्रारिका में इसके स्थान पर 'शसदकरण' पद हैं। सूत्र के 'नृश्हर' पद के स्थान पर सन्दर्भ में 'शशिविपाण' पद हैं, जिसका कारिका म सर्वधा श्रमाद है।

इसीप्रकार.सान्दर्भ का ज्याला भाग भी, सूत्र के साथ ही याधि म समानता रखता है। यदि सूत्र कोर कारिका के 'सर्वा समयात' तथा 'सर्व समयाभाषात' पटों में बोई विशेष मेरु नहीं हैं, परन्तु सन्दर्भ का 'सर्वत' पद, ज्ञारिका से खपना भेद छोर सूत्र के साथ खपनी समानता को प्रश्व करता है। कारिका के 'सर्व समयाभाषात' इस हेतु पद की न्याच्या करते हुए बायरपति मिश्र ने 'सर्व कार्यजात सर्वस्थानु मचेत्' इसप्रकार पद्धन्यन्य पद से ही खर्थ का प्रकार किया है। इस्य क्राव्य व्याप्याकरों ने भी प्राय ऐमा ही किया है। परन्तु पार्यसारिध मिश्र ने उसी खाश्य को समयन पदसे प्रकट किया है, जो सूत्र के साथ समानता रखता है। इस सन्दर्भ के ज्ञानतर ध वी कारिका का उद्धरण, खसदुत्पत्ति के बायक हेन्द्रन्तरा का निर्वश कर देने के विचार से हो सकता है। इससे खह,स्वष्ट होता है, कि पार्थसारिव मिश्र के इस सन्दर्भ के जाधार, साव्य के उत्त सुत्र ही हैं।

स्रायि पार्थसार्थि मिश्र के समय का जभी तक ठीक निरुचय नहीं है, परन्तु हत्ता निरुचय है, कि सायग्र से यह प्राचीन है। यह कहा जासकता है, कि मिश्र के डक सन्दर्भ में सार्यस्त्रों का उदरण नहीं है, किर भी बना सूत्रों की छाया से नगर नहीं, किया जासकता। और यह भी सत्रों की तात्कालिक नियमानता ये प्रमाण है।

श्राम्रार्थे श्रीकरुठ श्रीर सांरयसून -

(१०)--रीन सम्प्रदाय के प्रसिद्ध श्राचार्य श्र करठ ने वेदान्तस्त्रों के भाष्य में एक स्थल पर लिखा है-

"सत्त्ररजस्तमस्रां साम्यानस्था प्रदृति इत्यगीनारात् ।" [२।२।१]

सारयपडण्याची के १। ६२ सूत्र के प्रथम अग में ही आचार्य श्रीकरठ ने यहा च्तुष्ट्रत किया है। उद्युत पाठ की आलुपूर्वी सूत्र के साथ अलुरता समानता रस्तती है। यन्तिम 'इत्यमी भारत' पर्नों से यह स्पष्ट हैं, कि श्रीकरठ उक्त नाक्य को किसी श्रथ से चद्रपुत कर रहा है।

श्रीकरळ के समय का यद्यपि अभीतक ठक विश्वय नहीं हो सका है, परन्तु सम्मा यना की जाती है, कि यह ख़ीस्ट के नवम शतक वा बाचार्त्र हो, जो सायस से पर्याप्त प्राचीन हैं। आचार्य्य गोंडपाड और सास्व्यक्षत—

(११)---सारयसध्यति वे अन्यतम न्यारयात्रार गोडपाद न मी दो स्वली पर अर्गृति का स्वरूप यतलाने के लिये जिन दो बाक्यों का उरलेस किया हैं वह पडध्यायी के एक सूत्र का ही भाग है। श्राचार्य गौडपाद पृष्ठ ११६ पर लिखता है---

"सस्तरवस्तमसा जाम्यावस्ता प्रधानम् ।" इसके बनन्तर पुनः पृष्ठ रे २४ पर पाठहे— "प्रकृतिः सस्तरवस्तमसा साम्यावस्या ।" पदण्यायी का सत्र इसप्रकार है—

"सन्तरज्ञरामसी साम्यावस्था प्रकृतिः।" [१।६१]

इतना ही नहीं, कि सांस्यसप्ति में इस आजुपूर्वी का पाठही न हो, प्रस्तुत इस अर्थ को सतलाने वाला किसी तरह का मी ज्याद नहीं है। सांस्य के उपलच्य मीलिक वधीं में भी इस प्रफार का लोई पाठ नहीं मिलता। इसिलिये इस अर्थ का आधार पष्टच्यायीतुत के अतिरिक्त और क्षीं में मही हो सकता। गीडपाइ का समय विक्रमीय पष्ट शतक के अन्त अथया सप्तम शतक के मारम के समीप अनुकान किया गया है। यह गीडपाइ, सायण तथा वापस्पति आदि सी निरियत ही प्राचीन है।

हरिमद्रसूरि और सांख्यसूत्र --

्(१२)—जैसाभागे हश्मिद्रसूरि से अपने मन्य - पहुन्दर्शसस्युरूष्य -से सांव्यमत प्रकरण में लिखा है --

"तत्त्रणं रत्रस्तमश्चिति हो यं तावद् गुणुत्रमम् । एतेषां या समावश्या सा प्रकृतिः किलोच्यते ॥"
ये सन्दर्भ ३५ और ३६ वें रखीक हे पूर्वार्द्ध हैं । इनकी रचना और झालुदूर्या से यह
स्पष्ट प्रवीत हो जाता है, कि ये सन्दर्भ, सांस्यपहःप्यायी के १ । ६१ सूत्र के आधार पर 'किले गंये
हैं । क्योंकि इस अर्थ की सांस्य-कारिकाओं गं, किली भी रूप में प्रकट नहीं किया गया । इस-क्लिमे इतका आधार प्रवःखाशीस्त्र ही कहा जा सकता है। हिरिसद्रसुदि का समय क्लीस्ट नवम शतक ' का अन्त कहा जाता है।

में पनास्य पिटिंग भेसासे सृत्यादासनान्य ज्ञारा प्रकाशिक संस्थरण के क्षाणार हर ग्रह प्रकृष्ठ स्रोप्यान्दी गई हैं। क्रमण कारिका १६ श्रीर २३ के शीहपादमान्य में इन नास्त्रों स्कोनीसें ।

सत्यसमास, पञ्चाशिक मृत्, वार्यगयय के बद्धत सन्दर्भ आदि :से ही हमारा तारपत्र है.

इसी प्रम्य के 'क्रारिका के व्याख्याकार' नामक प्रकरण में गौडपाद का प्रसंग देखें।

यह समय-मिट्नेंग, श्री वासुदेव शास्त्री अन्य वर हाता सम्पादिव "सर्वेद्शैनसं ग्रह" की अन्तिम स्थियों के व्याथार पर श्या गया है ।

हसिम्मसूरि, 'अप्रीवित्सव्यागः चाकवा' कि कर्ता विद्धाविका 'वर्म-मुरुआ। । सिद्धावि जे स्थाता काल द ६२ सं वन्तर (क्विस हैं । - वेर्स-- विक्यमान जीन सिद्धार की प्रवासित, उक्त द्वार के आस्मा से सुद्धात, दीहरीत ब्रासर कावित, उक्त द्वार के सिद्धार से स्वास से ब्रासर कावित, उक्त कावित से से विक्र से स्वास स्वास कावित के कि सम्बन्ध के सित्स के स्वास प्रतास कावित के विद्या के स्वास के सित्स के समय क्षेत्र कावित के वर्ष की पूर्व विद्या कावित के विद्या की कावित के कि समय के विक्र से स्वास की विक्र से स्वास की विक्र सेवर वात्र वात्र की विक्र सेवर वात्र वात्र विद्या की विक्र सेवर वात्र वात्र विद्या की विक्र सेवर वात्र वात्र विद्या की व्यवस्था की विक्र सेवर वात्र वात्र विद्या की विक्र सेवर वात्र वात्र विद्या के विव्यवस्था की विक्र सेवर वात्र वात्र विद्या की विक्र सेवर वात्र विव्यवस्था की विव्यवस्था की विक्र सेवर वात्र वात्र विव्यवस्था की व्यवस्था की विव्यवस्था की व्यवस्था की व्यवस्था की व्यवस्था की व्यवस्था की व्यवस्था की विव्यवस्था की व्यवस्था की व्यवस्था

शङ्कराचार्य और सांख्यसत्र—

(१३)—चेदान्तसूत्रों के भाष्यकार, श्रादि शङ्कराचार्य ने २।१।२६ सूत्र पर भाष्य करते हुए तिला है—

"नतु नैव तैनिरत्यव प्रधानमस्युगम्यते, सस्वरजस्तमासि त्रयो गुणा नित्यास्तेगं साम्यावस्था प्रधानं तैरेनावयर्वे स्वतानयन्तिति ।"

राहराचार्य के इस सन्दर्भ में 'तें:' इस प्रथम सर्वनाम पद से सांख्यों का ही प्ररण् किया जा सकता है। 'ख्रम्युपगम्यते' यह किया-पद, उनके ख्रम्युपगम् अर्थात् उनके किसी सिद्धान्त का निर्देश करता है। यह ख्रम्युपगम अथवो -सिद्धान्त, ख्रमले पदों से प्रकट किया गया है— 'सत्त्वरज्ञस्तमंसि ज्ञयो गुणाः तेषां साम्यावस्था प्रयानम् !' सांख्य के इस सिद्धान्त का आधार, पडम्यायो का केवल शुर्र साज डी हो सकता है। यह हम पहले भी निर्देश कर खाये हैं।

वर्त्तमान सांस्वस्त्रों को अर्वाचीन कहने के पद्मपाती यह बतायें, कि यदि प्रांकराचार्य के समय ये सूत्र नहीं थे, तो उसने किस आधार पर सांख्यों के इस 'अध्युपगम' का उल्लेख किया है। सांख्यसप्ति अथवा सांख्य के अन्य किसी भी उपलब्ध मन्य में इस अध्युपगम का उल्लेख नहीं पाया जाता। केवल सांख्यपडध्यायी में ही यह उपलब्ध है। इसलिये शंकराचार्य के समय में सांख्यस्त्रों का बत्तमान होना स्थिर होता है।

 (१४)—आदि शहराचार्य के वेदान्तस्त्र-भाष्य में सांख्यपडण्यायी का एक स्त्र और उपलब्ध होता है। २।४१६ स्त्र पर भाष्य करते हुए लिखा है—

"श्रथमा तन्त्रान्तरीयामिप्रायात् समस्तकरराष्ट्रितः प्रारण इति प्राप्तम् । एव' हि तन्त्रान्तरीया

श्रायक्ते—'सामान्या करण्यूनिः प्राणाया वायवः पञ्च' इति ।" इस सन्दर्भे में 'सामान्या करण्यूनिः प्राणाया वायवः पञ्च' यह सांख्यपद्वध्यापी के इसरे अध्याय का ३१ वां सत्र है।

यहां यह कहा जा सकता है, कि सांख्यसप्तित की २६ वी आर्या का उत्तराई ही

भाष्य में उद्धृत किया गया है, सांख्यपडध्यायी का सत्र नहीं।

परन्तु यद कहना युक्त न होगा। क्योंकि जिस पाठ को राङ्कराचार्य ने उद्दुश्त किया है, वह कारिका श्रयमा आर्या रूप होना असम्भव है। उस पाठ में आर्या छुन्द नहीं वन सकता। यह कहना भी निराबार होगा, कि शंकराचार्य ने कारिका के आधार पर ही कुछ पाठमेद करके ऐसा जिल्ला दिया; क्योंकि उद्दुश्त वाक्य से पूर्व और अपर के 'आवत्तने' तथा 'इति' ये पद इस बात को स्पष्ट करते हैं, कि शंकराचार्य यहां तन्त्रान्तर के पाठ को ही उद्दुश्त कर रहा है। वह पाठ आर्या की आतुपूर्वी में कभी सङ्गत नहीं हो सकता। यद्यपि उद्दुश्त पाठ में आर्या के पाठ से वहुत ही साधारण भेद है, परन्तु वह भेद अत्यन्त्व महत्त्वपूर्ण है। उस भेद के आधार पर सुत्र की वास्तविक आतुपूर्वी का पता लगता है।

यवापि पडध्यायी की मुद्रित पुस्तकों में इस समय सूत्र का पाठ भी कारिकानुसारी ही उपलब्ध होता है, परन्तु यह निश्चित रूप में कहा जा सकता है, कि शहरपार्थ के समय सूत्र-पाठ की वही आनुपूर्वी थी, जी उसने उद्धृत की हैं। पश्चात् कारिकापाठ के अध्याम के कारण प्रमाद्वरा लेत्यको द्वारा स्त्रपाठ को भी कारिकानुसारी बना दिया गया, राष्ट्रराचार्य का पाठ इस वात का प्रवल प्रमाण है। शांकर भाष्य के जितने भी प्रामाणिक संस्करण जिपलब्ध होते हैं, श्चीर जो भिन्स २ पायडु लिपियों के आधार पर, भिन्स २ प्रदेशों से प्रकाशित किये गये हैं; सब में यही एक पाठ है। पर अब शाह्नरभाष्य के हिन्दी रुप्रतुवाद में जो पाठ दिये हैं, वे भ्रष्ट कर दिये गये हैं। कारिकापाठ के अध्यास के कारण, हिन्दी अनुवादकों ने शाह्नस्माप्य के पाठ की भी कारिकानुसारी बना दिया है, जो सर्वथा असंगत है।

जिन आधुनिक विद्वानों ने इस बात का बहुत ही डिंडोरा पीटा है, कि सायण, वाचस्पति होर शहूरावार्थ के प्रन्थों में इन स्वां के उद्धरण नहीं मिलते, वे आरंग खोलकर देखें। इन तीनों ही श्राचारों के प्रत्यों में उद्घृत सांप्यसूत्रों का हमने निर्देश किया है। यदि पाश्चात्य विद्वानों की मनोवृत्ति के दास हो कर हम पद्मात के चश्मे को दृष्टि से न हटाना चाहें, वो दूसरी बात हैं। ऐसे कोगों के लिये अर्जु हरि लिख गया है- नहापि वं नरं न रङ्जयित।

(१४)—गर्भोपनिषद् के तीसरे सन्दर्भ में तत्त्वसमास के निम्निखित दो सुन्न गभो पनिपद् श्रीर सांख्यस्त्र । उपलब्ध होते हैं।

वे होनों सूत्र, तत्त्वसमास के प्रथम और द्वितीय सुत्र हैं। इनमें सम्पूर्ण अचेतन वर्ग का संप्रह "ग्रही प्रकृतयः । पोडश विवासः ।" हो जाता है। गर्भ में देहा हों के पूर्ण होजाने पर उपनिषद् में बताया गया है, कि इस देह में उक्त सम्पूर्ण तत्त्वों का समावेश है। 'अष्टी प्रकृतयः योडश विकाराः शरीरे तस्यैय देहिनः ।' इसप्रकार प्राकृतिक शरीर के कारण-तन्त्रों का निर्देश, गर्भोपनिषद् में तन्यसमास के उक्त दो सूत्रों के उल्लेख द्वारा कर दिया गया है। उपनिषद् का यह कथन सर्वया सांस्यसिखान्त के ब्रानुसार ही हुचा है। यशिष सम उपनिषदों का काल एक नहीं है। इनके अनुसारियों का एक बहुत दक्षा

समुद्राय तो इनको अगवान का निःश्विसत ही मानता है, पर अनुसन्धान करने वाले के लिये यह

१ -पूना संस्करण. २--पाणीविलास संस्करण, ३--चीतम्बा सस्कृत सोरीज बनारस संस्करण, १ —पूरा स्टब्स्य र — संस्था प्रतास करणा १ — रहेन्स्रमा-सामती-म्रानन्द्गिरि टीका सहित बस्बहें स रूस्य, ६ — भामती-कल्पतर-कल्पतरुपरिभल रीकामुरीका सहित चम्बई संस्करण ।

१—प्रह्मवारी विष्णुकृत दिन्दी चातुवाद, विदान्तरेसरी कार्यालय ज्ञामरा से प्रकाशित । र — अस्युत प्रन्यप्राला कार्यालय कार्री से प्रकाशित ।

वात विशेष-महत्वानहीं रखती। किर भी।गर्भीपनिपद् का समय शंकराचार्य से परचान्।नहीं कहीं ज्ञास्फता।।'यह क्षेक्कहें, कि शीकरावार्य ने पेदान्तस्त्राध्यादि के भाव्यों में गर्भीपनिपद् को कहीं उपस्पत्ता।'यह क्षेक्कहें, कि शीकरावार्य ने पेदान्तस्त्राध्यादि के भाव्यों में गर्भीपनिपद् को कहीं उपस्पताहें,,परन्तु ईंगादि ग्यारह और कीपीतिक उपनिपद् के खतिरक्तः खन्य श्रेनेक उपनिपद्देशकों वेदान्तस्त्राह्में से नाम उल्लेखनीयाहें—आवाल उपनिपद्देशकों के साध्य में उद्योग के नास्य स्वात्ति हैं । उनमें से ये नाम उल्लेखनीयाहें—आवाल उपनिपद्देशकों के साध्य स्वात्ति हैं। वहां अपरचाहित्य होशाहित्य के काल से पर्याप्त प्राचीन कहीं। जो सकती है।

इसाउपनिषद् में उक्त दो स्प्रों। का उन्हें ता ता प्रकार । जिस्ता के हें व्यव वाल प्रकार हो हो है , कि वह सांख्य से परिचित था और, यह भी। आनता था, कि सांख्य, द खनिवृत्ति के मार्ग का। प्रदर्शक शास्त्र हैं । ज्यनिप्रकार जिस्ता हैं —

"यदि योन्याः प्रमुच्येऽहं तत्सारंथं थोगमभ्यसे ।श्वरामस्त्यकर्तारं फलमुनितप्रदायकपी। [४]

गर्भषास में अध्यन्तः क्लेश का अनुभव करता हुआ। चेतन, उक्स प्रार्थना करता हैं। । उपनिपत्कार उसा क्षिशाके नारा के लिये सांख्य योग के अध्यास का नि हैं शाकरता हैं। । इससें निक्षित्व हो। अपनिपत्व हैं। । इससें निक्षित्व हो। अपनिपत्व हैं। । इसकें। रचना के बीच, सोरय सुत्रों का निर्देश सर्वथा सामञ्जास पूर्ण है।।

भगवदज्जुकीय और सांख्यसूत्र—

> परिन्नाजनः—श्वास्ति'निश्चिदपि ज्ञातम् ।। सारिकल्यः—श्वास्य, श्वास्य । पमृद पि श्वस्यि ।

[ ग्रस्ति, ग्रस्ति । प्रभूतमपि ग्रस्ति]

परिवाजका-भवतु, श्रोप्यामस्तावत् ॥

सारिष्ठल्या-नुलाहु भभनो । [ नृणीतु भगमान् ]—'

श्रष्टी प्रश्नतिष, पोडश् विकाराः, श्रात्मा, पञ्च वापनः, त्रै गुष्यम्, मनः, सन्वरः प्रतिसन्वरस्व इति ।।ए॰ न अश्रप्या विक्षेणःपिङ्णं पुरुष्यसु उत्तम् [पृतः भगभगः विनेन पिटक्रयुस्ततेषु उपनां] परिवानकः—शाष्त्रिक्यः !- सांस्थरमयः एपः न शास्त्रमयमः ।

श्रीदनगतयां चिन्तयां अन्यत् पिन्तितं अन्यत् मन्त्रितम् ].।

एक आश्रम में शाष्टिहत्य'नामक महाचारी भित्ता की श्वभिताथ। से' आता है'। ऑश्रम-र्वासी एक परिव्राजक के साथ वसफा वासीवार-इसशकार होता हैं—

परिवाजक--आप कुछ जानते भी हैं ?

शाधिडल्य--हां २, बहुत हुछ जानता हूँ । परिवाजक--जरा सुने वो सही ।

शारिडल्य-मुनिये श्रीमान,--

'खुएँ। प्रकृतयः, पोहश् विकाराः, घात्मा, पन्य वायवः, त्रै गुग्यम्, मनः, सन्परः, प्रतिमन्परस्य इति । इसप्रकार जिन भगवान ने पिटक पुस्तकों में कहा है ।

परिवाजक-शारिष्ठल्य ! यह तो सांख्यसिद्धान्त है, शाक्यमिद्धान्त नहीं ।

शारिङल्य—थाः ! भूरा के कारण भात की विल्ला में ध्यान वले जाने से, लोषा और गुद्र था कह और कुछ दिया।

'भगवदन्तुकीयम' के इस प्रमंग में सांख्यसिद्धान्त के नाम पर कुछ सूत्र कहे गये हैं। ये सूत्र तत्त्वसमास के हैं। इनको निम्त रोति पर तत्त्वसमास से तुलना किया जा सकता है—

| भगवद्रजुकीयम्    | त्रत्वसमास     |         |
|------------------|----------------|---------|
| ष्यष्टी प्रकृतयः | ऋष्टी त्रकृतयः | सूत्र १ |
| पोडश विकासः      | पं।डश विकाराः  | ',, R   |
| 'आरमा            | पुरुषः         | ,, ϡ    |
| पद्म वायवः       | पद्म वायवः     | ٠, ११   |
| <b>चैगुर्यम्</b> | त्रीगुरुयम्    | ,, 8    |
| मञ्चर:           | सञ्जर:         | ,, Ł    |
| प्रतिसञ्चरश्च    | प्रतिसञ्जरः    | ₹       |

यहाँ केवल तीमरे सूत्र में पाठमेद है। वस्वसमास में 'पुरुषः' श्रीर भगवद्द्वकायम में 'श्रासा' पाठ है। यह पाठमेद नगरय है, क्योंकि ये दोनों ही पद दार्शनिक साहित्य में चैतनस्मक्त के जिसे सामान्य रूप से प्रयुक्त होते हैं। 'मनः' वस्वसमास में नहीं हैं। रोप पाठ दोनों स्थलों पर समान है। इससे स्पष्ट है, कि 'भगवद्द्युकीयम' के पाठ का स्रोत 'तस्त्रसमास' ही हो सकता है।

'भगवद जुनीयम्' का समय एक प्रकार से निश्चित हैं। काञ्ची का पक्षवदेशीय राजा महेन्द्रविक्रमवर्भन् सीस्ट के सप्तमशतक के मध्य में विद्यमान था। इसके मामरहूर नामक स्थान के रितालांसय में 'भगवद जुनीयम्' प्रहसन और जसके कर्चा योधायन कवि का उरलेख है। इससे स्पष्ट होता है, कि उक्त कवि और उसका काव्य, राजा महेन्द्रविक्रम प्रमेन के समकालिक अथवा उससे कुछ पूर्व ही हो सकते हैं। इसमकार सम्बग्ध शतक के प्रारम्भिक भाग से अनम्तर 'भगव-

यद चितिहासिक नाम, श्रीयुत टी, चार, चिन्तामिश M. A. महोत्व के प्रक लेख के चात्यार पर \ ,
 जो J. O. It. [ वर्नल कॉल प्रोरियण्डल रिसर्च ] सदास, ऐपिल १६२८ में मकाशित हुआ है ।

दब्जुकीयप्' का समय नहीं माना जा सकता, जो कि सायए श्रीर बाचरपित से ही नहीं, प्रखुत आदि शङ्कराचार्य के [श्रव तक माने हुए] तथाकथित काल में भी प्राचीन हैं। ऐसी स्थित में जो श्राधुनिक विद्वान सांख्यपडण्यायी सृत्रों को श्रवांचीन सिद्ध करने के लिये यह शुक्त उपित करते हैं, कि शंकर श्रादि श्राचार्यों ने श्रवने वन्यों में इनका उल्लेख नहीं किया है, वे इसका क्या उत्तर हे सकते हैं, कि शंकर श्रादि श्राचार्यों ने श्रपने से प्राचीन तत्त्वममास सृत्रों का भी अपने मन्यों में उल्लेख क्यों नहीं किया है इसलिये जिसप्रकार शंकर श्रादि के प्रत्यों में, कारणा नतों से सिद्ध प्राचीन तत्त्वसमास सृत्रों का उल्लेख न होने पर भी उनकी प्राचीनता नष्ट नहीं हो सकती; इसीप्रकार सांश्यपडच्यायी सृत्रों की, कारणा नतों से सिद्ध प्राचीनता, केवल शंकर श्रादि के प्रत्यों में उनका उल्लेख न होने से नष्ट नहीं की जाकती। यद्यांप श्रवराचार्य श्रादि के प्रत्यों में भी इम सांख्यपडच्यायी सृत्रों के उल्लेखों का निर्देश कर चुके हैं, श्रोर ऐसी श्रियति में विरोधियों की उल्लेखन होने से नष्ट नहीं श्री कावन्दी उत्तर की विवच्चा से हमने इस युक्ति का निर्देश कर हिया है।

## युक्तिदीपिका में तत्त्वसमास सत्र-

(१७)—सांस्थकारिका की ब्याख्या युक्तिदीपिका में २६ वी खार्या की व्याख्या वरते हुए सद्यसमास के एक सुन्न 'पञ्च कर्मयोनयः' का उत्लेख हैं। केवल सुन्न का ही नहीं, प्रस्तुत इन स्त्रों की एक प्राचीन ब्याख्या के खाधार पर युक्तिदीपिकाकार ने इस सून्न का विशाद व्याख्यत भी किया है। इसका निवेदेश हम खागे छठे प्रकरण में करेंगे। जब इन सूनों की एक व्याख्या ही खींग्य पब्चम शतक के खन्त तक होने वाले युक्तिदीपिकाकार से प्राचीन मिलती हैं, तब इन सूनों के खीर भी प्राचीन होने में क्या सन्देह किया जा सकता है ?

### उद्योतकर और सांख्यसत्र-

(१८)—गीतम न्यायसूत्रीं के वास्त्यायन भाष्य का व्याख्याकार उन्नोतकर, अपने मन्य न्यायकार्तिक के ५४८ पटरपर किस्ता है—

"यदा मधन्तः—सत्त्वरजस्तमसा साम्यायस्थां प्रकृति वर्णयन्ति" न्या० सू० ४। १ २१]

यहां उद्योतकर ने सांख्यसिद्धान्त का प्रत्याख्यान करने के लिये सांख्य-मत का निर्देश किया है। जिन पदों के द्वारा यह निर्देश किया गया है, वे अवश्य किसी सांख्याचार्य अथया सांख्यप्रन्य के होने चाहियें। उद्योतकर के 'भवन्तः' और वर्णयन्ति' ये पद इस बात को स्पष्ट करते हैं, कि इनके मध्य का पाठ अवश्य किसी सांख्यप्रन्थ का होगा। 'भवन्तः' पद प्रकरण के अप्र-

े चीत्यस्या स<sup>र</sup>स्कृत सीरीज बनारस ५६५४ ई० के स<sup>र</sup>स्करण के श्राधार पर ।

<sup>&#</sup>x27; देखिये--'तत्त्वसमास सूत्रों वे न्याख्याकार' नामक प्रसंग में '१--सस्वसमास सृत्रवृत्ति=क्रमदीपिका' शीर्षक के नीचे (घ) चिन्त्रित सञ्दर्भ ।

सार सांख्याचार्य के लिये ही प्रयुक्त किया गया है, ज्यौर 'वर्णयनित' क्रियापद उसकी रचना ज्यथवा भन्य का निर्देश करता है। इसप्रकार उद्योतकर ने स्पष्ट ही सांख्यपहण्यायी के १ ।६१ सृत्र के प्रथम भाग को हां यहां उद्भृत किया है, जो सर्वया 'सत्त्वराजस्त्रमसां साम्यावस्था प्रकृतिः' इसी ज्यानुपूर्वी के साथ पदा गया है। यह हम पहले भी लिख आये हैं, कि इम आनुपूर्वी के साथ ज्रथचा किसी भा ज्यानुपूर्वी के साथ इस ज्याय की सांख्य के ज्ञन्य विभी भी मन्य में प्रतिपादित नहीं किया गया। इसलिये उद्योतकर के इस लेख का भी जावार मांख्यपडण्यायी का उक्त सुत्र ही हो सकता है।

उधोतकर का ममय अयोतक सर्वथा निरिचन नहीं है। मर्चदर्शनमंग्रह के अभ्यंकर-संस्क-रख में दी हुई प्राचीन आचारों का सूची के अनुसार उधोतकर का ममय ६३४ ईसधी नन् यताया गया है। हमारे विचार से यह समय सर्वथा अशुद्ध प्रतीत होता है। उद्योतकर इतना अर्वाचीन प्राचार्य नहीं कहा जासकता, जो खोत्ट के मस्तम शतक में माना जाय। हमने इनी प्रम्थ के परिशिष्ट रूप 'उपसंहार' नामक प्रकरण में उद्योतकर का समय निर्वारित करने का यत्न किया है। हमारी धारखा है, कि यह लीत्ट के द्वितीय शतक का आचार्य है। थोड़ी देर के लिये इसे सस्तम शतक का ही मान लिया जाये, तो भी यह शंकराचार्य आदि के स्थाकथित काल से प्राचीन ही मानना पड़ेगा। सांस्थ्यस्तिति से प्राचीन ग्रन्थों में सांस्थ्यस्त्र—

अभी तक हमने जन प्रन्थों से सांक्यवडण्यायी सुत्रों के उद्धरणों का उस्लेख किया है, जिनका समय सायण के सकोष से लगाकर सांक्यमन्ति के रचनाकाल एक के मध्य में निर्धारित किया जाता है। उन उद्धरणों के सम्यन्ध में यधारधान हम वह भी निर्देश करते आये हैं, कि अमुक उद्धरण कारिका का क्यों नहीं होसकता, और सूत्र का ही क्यों होसकता है। परन्तु अब हम उन प्रन्थों से इन मृत्रों के उद्धरणों का निर्देश करेंगे, जो निश्चत ही मांक्यसन्ति की रचना से पूर्व के हैं। इसलिय उन उद्धरणों का कारिका से नुलवा करने का कोई प्रश्न दी नहीं उद्या।

न्यायभाष्यकार वातस्यायन श्रीर सांख्यस्त्र---

(१६)—महर्षि गौतम प्रकृति न्यायसूत्रों के आध्यकार वास्त्यायन मुनि ने सांख्य के सरकार्य सिद्धानन को दिखलाते हुए ४।१।४=सूत्र पर इसप्रकार विख्या है—

"पाडनिणन्ते निष्यत्तिधर्मक नाऽसत्, उपादाःगनियमात्" ।"

इस सन्दर्भ में प्रारम्भ से 'नासत्,' पर्यन्त प्रतिकाधाक्य है। उसकी सिद्धि के लिये 'उनाहाननियमात' हेतु दिया गया है। यह हेतुपर सांख्यपडण्यांथी के उस प्रकरण का सर्पप्रथम [ २। ११४ ] सूत्र है, जिसमें सत्कार्यवाद को सिद्ध किया गया है। इससे स्पष्ट होता है, कि वात्स्यायन ने सत्कार्य की सिद्धि के लिये यहां पर पडण्यायां के सूत्र को ही उद्धुत किया है।

वास्त्यायन मुनि ने ४।१।४० सुत्र की अवतर्राणका में इसी सूत्र को पुनः उद्धृत किया है। वह विस्ता है— "यत्नुनरुक्तः प्रागु पत्तः मर्गं नासत्, उपादाननियमात् इति"

इससे भी रपष्ट होता है, कि वह स रयसिद्धान्त-मत्त्रार्थनाट की पुष्टि हे लिये, सारय के द्वारा उपस्थापित हेतु का ही यहा निर्देश कर रहा हैं? और इम अर्थ की सिंद्ध के लिये यह हेते पडण्यार्था के अतिरिक्त अन्यन कहीं भी उपलब्ध नहीं होता। इसलिये वास्त्यायन के समय में भी पडण्यार्थी की विद्यमानता को स्वीकार करना अनिवार्य होताता है।

उक्त उद्धरण के सम्बन्ध में श्री इरदत्त शर्मा M. A. के विचार, तथा उनकी त्रालोचना-

साख्य सूत्रा की प्राचीनता के सम्बन्ध में, खाखिल भारतीय प्राच्य परिवत [  $\Lambda$ ll India Oriental Conference ] के १६२८ ईसबी सन् के लाहौर सम्मेलन में हमने एन निषम्य ' पदा था। उसी आधार को लेकर श्रीयुत हरदन्त शर्मा M, A, महोन्नय ने हमारे विचारों के निरुद्ध इह्द्वनाएं की हैं। उनके सम्बन्ध में हम यहा सुज प्रकाश डाल देना प्राहते हैं। वास्यायन के उक्त उद्वरण को लेकर रार्मा महोदय ने लिखा " हैं—

"नात्र सारुयसूत्रेभ्यो त्रात्स्यायनकृतादानगन्धोऽपि "प्रपितु तिपरीनमेत्र सुत्रचम् ।"

श्रधीत् यहा पर साख्यसुत्रो से वास्त्यायन के द्वारा कुछ लिये जाने का गन्ध भी नहीं है। श्रपितु इससे विपरीत कहना ही ठीक होगा। अर्थात् सरियम्श्रकार ने ही इस हेतु को वास्त्यायन से लिया है।

श्रव शीयुत शर्भा 3 जी से पूछा जा सकता है, कि आपनो वालयायन के सन्दर्भ में तो यह गन्ध नहीं श्राया, कि यह सूत्र श्रथका हेतुपद साख्यसूत्र से लिया गया है, परन्तु सूनकारने वाल्या यन के मन्दर्भ से यह हेतु लिया है, इसका गन्ध कैसे आगया १ इसके लिये आपकी प्राय्पाणि इतनी तीम्र कैसे बन गई १ साख्य के सूत्र में आपनो यह गन्ध श्राजाने का क्या कारण है, श्रापने कुळ भी निर्देश इसके लिये नहीं किया।

पर श्रव यह स्पष्ट कर देना गुक्त होगा कि वात्स्यायन के सन्दर्भ में यह हेतुवह, सारायमध्य में ही लिया गया है। नैयायिक श्रथवा गौतसमतानुवायी, सत्सार्यसिखान की स्वीवार

<sup>ै</sup> यह निवन्त 'Antiquity of the Samkhya-Sutras श्रीपैक से Proceedings of the 5th Oriental Conference, Lahore, 11 PP 855 882 से मुहित होचका है।

सारयसप्तांत क गोडपाद भाष्य काष्त्रा सरकरण, उपोद्धात पुष्ठ २२। यद्यी उपोद्धात शर्मा जी ने मारय तत्त्रकीमदी के स्वस पादिन संस्करण में भी अद्वित कराया है।

शीयुत यमां जां, तुल हा वर्ष पूर्व स्वयवासी हो तुके हैं। इस खेद हुं, कि हम खपने खन्य विशय हार्यों म संज्ञान रहने क कारख उनक लोवन काल से ही इस प्रन्थ को प्रवाशित न कर सक ! फिर भी शायुत यामां तो क विचारों क प्रत्याची जो भी अन्य बिद्धान हैं, उनसे हमारा यह नम्र निवेदन हैं, कि य उनके प्रतिनिधि होकर इस पर दिचार करें। आलोचना प्रस म में यदि शर्मों जी प लिय हमसे काई अतुप- सुन एक प्रयास हों भी स्वार प्रयास हों। तो हम दिवनत शास्ता से हमार्थ हैं।

नहीं करते । यहां पर चास्यायन ने सत्यायेवाद का अववस्या किया है, अर्थात् उत्पत्ति से पूर्व भी कार्य अववस्या किया है, अर्थात् उत्पत्ति से पूर्व भी कार्य असत् नहीं है। सकता, यह पन्न अथवा मिद्धान्त वात्स्यायन का अपना नहीं है, यह मांस्य का सिद्धांत है। वाचरपति भिश्र ने भी टीका फरते हुए इसी अर्थन में लिगा है—'नास-दुत्यवते ''इरगायक्तते सारणा'। अव यदि वात्स्यायन उस पन्न की सिद्धि के लिये उन्हीं आचारों के द्वारा उपस्थापित हेतु को यहां निर्विष्ट करता है, जिन्होंने 'उस पन्न को सिद्धि के लिये उन्हीं आचारों के द्वारा उपस्थापित हेतु को यहां निर्विष्ट करता है, जिन्होंने 'उस पन्न को स्वीकार किया है, तन तो ठीक हैं, क्योंकि आगे उस पन्न का वह प्रस्थाप्यान करना चाहता है। और व दे वह अपनी और से ही हेतु उपस्थित कर उसकारगण्डन करता है, तो दूसरा उसे क्यों मानेगा ? दूसरें का ग्यण्डन करने के लिये तो वही बात कही जा सकती हैं, जो उनने ग्यय प्रथम स्वीकार की हुई हो । ऐसी स्थिति में यदि वात्स्यायन स्वयं ही ऐसे हेतु की उद्धावना करता, और उसकारगण्डन करता है, जिसको दूसरे ने नहीं माना, तो उसका पथन अनर्गल और असगत ही कहा जायगा। इसलिये सिद्ध होता है, कि साख्यसिद्धान्त के समर्थन के लिये सांस्य-पठित हेतु को ही वहा पर वात्स्यायन ने उद्धुत किया है।

वात्त्यायन के दो सन्दर्भों को हमने चद्भृत किया है। द्वितीय मन्दर्भ के सम्बन्ध में श्रीयुत्त शर्मा महोच्य लिखते हैं—

"यदि" 'इति' यह पर परमन्य से उद्भूत वश्वन का शोतफ है, तो प्रथम सन्यभे में 'उपादान-नियमात्' के आरो 'इति' पर का प्रयाग क्यों नहीं है ? और यह भी बात है, कि द्वितीय भाष्यवस्य में 'इति' पर का प्रयोग 'उपादाननियमात्' इतने ही के साथ नहीं है, प्रन्युत 'प्रागुरुपते' कार्य नासत्, उपादाननियमात्' इतने सन्दर्भ के साथ है। यह सन्यभ, वात्स्यायन ने अपने ही पहले वाक्य में छुट्ट पटों का पौरम्बन करके यहा उद्भृत किया है।"

इस सम्बन्ध म हमारा निवेदन है, कि हमने कहीं भी ऐसी प्रतिज्ञा नहीं की है कि पर वाक्य के उद्धरण के साथ 'इति' पद का खबरव हा प्रयोग हाना चाहिये। परन्तु यदि किसी उद्धरण के साथ 'इति' पद का प्रयोग किया है, तो वह उस खर्थ को और स्पष्ट हा बर देता है। हम मान लेते हैं, कि नास्यायन ने प्रवमग्राक्य में ऊत्र पदा का परिवर्षन करके दितीय सन्दर्भ लिया है, परन्तु इसमें यह बहुत ही ध्यान देने की जात है, कि वास्यायन ने अपने ही पदों में परिवर्षन किया है. पर पर

<sup>&</sup>quot;श्रुप्रोच्यते—इह यदि 'इति प्रति पर परमन्योद्श्ववचनश्योतक, व्यद्धिकि नाम पारत्यापनेन भयमें सन्दर्भ [४।१।४६ भाग्ये ] 'उपादाननिवमात्' इत्यनन्तर 'इति' इनियद्ययोगो न कृत ? स्रथ च दितीये साम्यत्राद्ध 'यद्यनक्वत' इत्यादा 'इति इनियद्यम्यायो न पेक्क 'उपादानिवमातः इत्योवानमात्रे स्था चार्षि प्रति प्रति प्रति क्वियापनात्र इत्योवानमात्रे स्था चार्षि प्रति प्रति क्वियापनात्रे स्था नाम्य नाम्यत्रे प्रति इति प्रति प्रति वात्यापनेन स्थायं नाम्यत् उपादाननिवमातः इत्योवानसात्र स्वत्योवानसात्र प्रति प्रति प्रति प्रति प्रति वात्यापनेन स्थायं प्रचीतस्य वाद्यस्य किन्यत्यपिष्ट्रमा कृत इति प्रति प्रति प्रति प्रति वात्यापनेन स्थायं प्रचीतस्य वाद्यस्य किन्यत्यत्यपिष्ट्रमा कृत इति प्रति प्रति

में नहीं। हेलुपद को बाल्स्यायन ने यहां भी उपी रूप में रहने दिया है। दोनों मन्दर्भों कीपरस्पर तिला करने से यह स्पष्ट होजाता है, कि परित्र तेन के बल प्रतिज्ञापदों में ही किया गया है, हेलुपद में नहीं। क्यों कि प्रतिक्षापद वाल्यायन के अपने लिखे हुए हैं, उनमें चाहे जैसा परिवर्तन करने का उसको अधिकार है। परन्तु हेलुपद वाल्यायन की अपनी रचना नहीं है, उसमें वह बुझ भी परिवर्त्तन नहीं कर मकता था, इसीलिये हेनुपद को दोनों स्थलों में उसी आतुपूर्वी के साथ रक्खा गया है। ऐसी स्थित में प्रतिक्षा और हेलु दोनों के साथ 'इति' पद का सम्यन्य होने पर भी हेलुपद के अवाधित स्वरूप को प्रकट करने में उमका मामध्य नष्टनहीं हो गया। इसप्रकार यह निश्चित होता है, कि 'इति' पद का पूरे सन्दर्भ से सम्यन्य होने पर भी यह नहीं कहा जासकता, कि यह हेनुपट वाल्यायन की अपनी रचना है।

इतना ही नहीं, कि प्रतिज्ञापदों में परिवर्तन कर देने पर भी हेतुपद को यास्थायन ने हीं अकें के ज्ञाधित रूप में रक्का हो, ज्ञापित उद्योतकर ने भी इस प्रकरण में इस हेतुपद का इसी आतुपूर्वी के साथ तीन बार उल्लेख किया है। इसके पूर्व प्रसंगों में भेद होने पर भी हेतु के पदों में कोई परिवर्त्तन नहीं किया गया। यह प्रवृत्ति, निरियत रूप से इस बात को सिद्ध कर देती है कि इस हेतुपद की यह ज्ञातुपूर्वी ज्ञवश्य ही किसी सांख्यमन्य की होनी चाहिये, जिसके प्रत्याख्यान के लिये ज्ञारम्भवादियों ने इतना यल लगाया है। ये सब वातें प्रमाणित करती हैं, कि बात्यायन ने इस हेतुपद को सांख्य से ही लिया है, सांख्य ने वास्थायन से नहीं।

यह भी एक ध्यान देने की बात है, कि सांख्यसप्नित में इस हेतु को 'उपादानप्रह्मात' इन पदों के साथ निर्देश किया गया है। सूत्र के 'नियस' पर की जगह ईश्वरकृष्ण ने 'प्रह्मण' पर एक्सा है। यह निरिष्त रूप से कहा जा सकता है, कि इन्दोरचना से वाधित होकर ही ईश्वरकृष्ण ने ऐसा किया है। अन्यथा अर्थ का जो स्वारस्य 'नियस' पर में है. वह 'प्रह्मण' में नहीं, इसकी यह उपेचा न करता। इससे यह भी प्रमाधित होता है, कि ईश्वरकृष्ण की अपेचा वास्थायन' प्राधीन आयार्थ है। यह स्वृत्तुत्तारी हेतु पर का ही उद्धार कर सकता था, कारिकालुतारी हेतुपर का नहीं। उद्योतकरने भाग्य के अनुसार ही हेतुपर रक्सा है। यदापि उद्योतकर, ईश्वरकृष्ण का परवर्ती आयार्थ हैं। पर्मु उसने प्रकृत में ईश्वरकृष्ण के पाठ को स्वीकार नहीं किया। यह भी एक ध्यान देने की वात है, कि उद्योतकरने सांख्यकारिका का कहीं भी अपने प्रन्य में उत्लेख नहीं किया है। इस बात को विस्तारपूर्वक हम पोड़े सिद्ध कर आये हैं, कि कारिकाओं की रचना इन्हीं सत्रों के आधार पर की गई है।

'उपादाननियमात्' इस उद्धरण के सम्बन्ध में एक आशङ्खा और की जासकती है, कि इसके साथ सांख्य अथवा किसी सांख्याचार्य का नामोल्लेख नहीं किया गया है। इसलिये यह

वास्त्यायन का समय इसी अन्ध के परिशिष्ट रूप 'उपस'हार' नामक अकरण में निर्धारित किया गया है।

कैसे जाना जा सकता है, कि यह मृत्र यहां सांख्य से ही उद्धृत किया गया है ?

हमारा निवेदन है, कि प्राचीन आचार्य, उद्धरण के साथ नाम निर्देश के अध्यामी नहीं थे। विशेष रूप से जहां वे अन्य मत का प्रत्याख्यान करते थे, यहां तो प्रायः नामोल्लेख करते ही नहीं थे। उनकी इस प्रश्चित में परापमान की संभावना से चचने की किच ही कारण कही जा सकती है। यात्यायन ने ही प्रकृत माध्य में अनेक उद्धरण दिये हैं, पर बहुतों के साथ किसी तरह का नामोल्लेख नहीं है। सन्त्र अथवा ब्राह्मण नाक्यों के साथ कहीं २ ऋक् के और ब्राह्मण पने का अवश्य निर्देश कर दिया है।

एफ और स्थल पर विरुद्ध हेत्याभास का उदाहरूए देने हुए वास्त्यायन ने [ शश् स्त्र पर ] लिखा है—

"सोऽचं विकारो व्यक्तरपैति नित्यसमितपेषाद्, ऋषेतोऽप्यन्ति विनासमितपेषात् ।"

इस पाठ के साथ न तो 'इति' पद लगा हुआ है, और न यहां किसी प्रत्थ अथया आचार्य का नामोस्लेख है। इस सन्दर्भ में जिस अर्थ का निर्देश है, वास्यायन ने अपनी आन्ती पिक्त्यों में उसका खरडन किया है। यह निश्चित बात है, कि जो मत उक्त सन्दर्भ में अकट किया गया है, यह सांख्य-योग का है। इस प्रमंग में वाचस्पति मिश्र द्वारा किये हुए 'विकार' पद के आर्य से यह बात सर्वेधा स्पष्ट हो जानी है। यह लिखता है—

श्वत्रोदाहरणमान्यम्-यथा सोध्यं विकार इति । महदहंकारपञ्चतन्यात्रौकादशेन्द्रियमृतसृद्धम-महामृतानि विकारः ११०

तथा वास्त्यायन की ये ही पंक्तियां योग व्यास भाष्य १।११ पर उपत्तका होती हैं। यहां 'स्रोऽयं यिकारः' के श्थान पर 'तदेतन् त्रैतोक्यं' पाठ है। और सिंग सामक्रतस्य के कारण 'अपेतः' के श्यान पर 'अपेतं'। परन्तु उद्योतकर ने इस पाठ की ठीक वही आतुपूर्वी वार्तिक में दी है, जो ज्यास भाष्य में हैं। वस्तुतः इस सन्दर्भ का मृत कोत वार्षगस्य का प्रथ' है। वहां पर भी 'तदेतम् त्रैतोक्य' ही पाठ है। इस पाठ से वात्स्यायन का पाठभेट सर्वया नगस्य है। और उस समय तो इस पाठमेंद की कुछ शिवित ही नहीं रह जाती, जब कि उद्योतकर मृत्त के अनुसार ही पाठ लिखता है। ऐसी श्यित में यह निश्चित परिखाम निकतता है, कि वात्स्यायन ने इस सन्दर्भ

श्यायदास्यायनभाष्य, राशाम्हा। राशाह्या छात्राहणा छात्राहणा

स्यायकारस्यायनभाष्य, ४)१/६१॥

न्यायवार्तिकतालपर्यटीका, पृष्ठ २३४ । १८६८ है० सन् का लाजास संस्क्रम ।

भ सांस्यसप्तिति की व्याख्या बुक्तिवीषिका में पृष्ठ ६७ पर 'तथा च वार्षगवाः पठित्तः' यह लिखकर एक मन्द्रभे उद्देश किया हुचा है। उपना प्रथम भाग, यही उपपुष्त सन्दर्भ है। 'वार्षगणाः' कीर 'वार्षगपदाः' के मम्बन्ध में तथा उक्त सन्दर्भ मृतक्त्य से वार्षगण्य का ही है, इस सम्बन्ध में, इसी प्रमास 'प्राचीन स्रांक्यावार्य' प्रकरण के वार्षगस्य प्रमा को देखें।

को खबरय ही न्यासभाष्य खबवा वार्षगस्य के प्रन्य में लिया है। परन्तु न इस सन्दर्भ के साथ 'इति' पद का प्रयोग हैं, और न यहां किसी अन्य खबवा खाचार्य का नाभोल्लोग किया गया है। फिर भी इस बात से नकार नहीं किया जा सकता, कि यह सन्दर्भ वात्स्यायन का खपना नहीं है।

ठीक यही स्थित 'उपादाननियमात्' इस हेतुपद के मम्बन्ध में भी है। यह भी वात्या-यन की ध्यपनी रचनां नहीं कही जा सकती, उसने यह हेतु सांस्थरत्त्र से ही उद्धत किया है। यदि श्रीयुत हरदत्तरामां ग्याए महोदय के ध्यतुसार यह माना जाय, कि सांस्थरत्त्रकार ने ही बात्या-यन से इस हेतु को लिया है, तो इसको मानने में क्या वाधा हो सकती है, कि 'सोऽयं विकार' इत्यादि सन्दर्भ को भी ज्याम ध्यथवा वार्ष गएय ने वात्स्यायन से लिया है ? क्या श्रीयुत रामां महोदय इसको स्वीकार करने-के लिये तथार होंगे ? यस्तुतः यह जनका दुराबह मात्र ही होगा। उन्होंने श्रपने कथन में कोई भी युक्ति या प्रमाण उपश्यित नहीं किया है।

कारिकाओं की रचना वे अनन्तर भी सूत्र की इस त्रानुपूर्वी का अन्य प्रस्थों में उल्लेख होता रहा है। उद्योतकर का तो अभी पहले निर्देश किया ही जा कुका है। इसके अतिरिक्त समन्त∙ भद्र विरचित आप्तमीमांसा अथवा अप्टसहस्री नामक जैन प्रंथ का एक लेख इसप्रकार हैं—

यद्यसत् सर्वथा कार्य तन्मा जिम खपुप्पवत् । मोपादाननिवमो भून्माश्चामः कार्य जन्मनि ॥४०॥

इस प्रसंग में भी उत्पत्ति से पूर्व कार्य की असत्ता न स्वीकार किये जाते में 'उपादान-नियम' को ही हेतु रूप से उपस्थित किया गया है। समन्तभद्र का समय सीस्ट का पण्ठशतक आधुनिक 'विद्वानों ने अनुमान किया है।

वात्स्यायन न्यायभाष्य में अन्य सांख्यस्त्र---

(२०) वात्स्यायन सुनि ने अपने न्यायभाष्य में ४।२।६ सुत्र की न्याख्या करते हुए प्रसंगवरा पुनः सांख्यपक्ष्यायी के दो सुत्रों को निर्दिष्ट किया है।इस सुत्र में 'हैत्यन्तर' नामक निम्हरथान का प्रतिपादन किया गया हैं। इस निम्हरथान का उदाहरण देने के लिये वात्स्यायन ने सांख्य के एक बाद को चुना है। सांख्यवादी कहता है—यह सम्पूर्ण व्यक्त अर्थात हरायमान जगत्, एक ही प्रकृति का विकार है। इसकी सिक्षि के लिए वह 'परिमाणात' हेतु उपिस्यत करता है। नैयायिक इस हेतु को अर्मकानिक बनां हुए कहता है, कि एकप्रकृति रूचक उपहल आदि और अनेकप्रकृति चट रूचक आदि, दोनों ही नरह के विकारों का 'परिमाण' देखा जाता है, तब तुम 'परिमाण' हेतु के आधार पर ब्यक्त मात्र की एकप्रकृतिकता किसप्रकार सिद्ध कर सकते हो ? इस दोप की उद्धावना होने पर सांख्यवादी दूसरा हेतु 'समन्वय' उपिथत करता है। वह कहता है, कि यह सम्पूर्ण व्यक्त सुख दुःख मोह से समन्वित हुआ र

<sup>1</sup> सर्वदर्शनसंभद्द, अभ्यंकर संस्करण की अन्तिम सृचियों के शाधार पर I

परिमाण से युक्त देखा जाता है। इसलिये इस व्यक्त का कारण, सुखदुःसमोहात्मक एक ही प्रकृति है। इस प्रसंग में प्रस्तुत वाद की मिद्धि के लिये वात्स्यायन, सांध्य की श्रोर से दो हेतुओं को उपस्थित करता है, एक 'परिमाणात' और दूसरा 'समन्वयात'। हम देखते हैं, कि ये दोनों हेतु. इसी ब्यातुपूर्वी और इसी क्रम से सांख्यपडध्यायी के प्रथम अध्याय के १३० और १३१ वें सूत्र हैं। ये वहां भी इसी अर्थ की मिद्धि के लिये निर्दिष्ट किये गये हैं, जो प्रस्तुत प्रसंग में दिराया गया है। इससे अत्यन्त स्पष्ट परिणाम निकलता हैं, कि वात्स्यायन न इन हेर्ड

यशपि ये दोनों हेतु सांख्यसप्तिति [कारिका १४] में भी इसी आतुर्वी श्रीर क्रम मृत्रों को सांख्यपडध्यायी से लिया है। के साथ विद्यमान हैं । परन्तु यह निश्चित मत हैं, कि वास्यायन के समय इन फारिकाओं की सत्तानथी, और इस मत को भी हम पहले निश्चित रूप से सिद्ध कर चुके हैं, कि इन कारिकाश्रों की रचना, पड़व्यायीस्त्रों के आधार पर ही हुई है। ऐसी स्थिति में वास्यायन इन हेतुआं को कारिका से नहीं ले सकता। प्रत्युत इन दोनों का ही व्याघार षडध्यायी है । इसप्रकार इन कारिकाओं की रचना के पूर्व भी बास्त्यायन ने अपने बन्ध में सांख्यपडध्यायी के तीन सुत्रों

अस्तिम हो उद्धरणों के सम्बन्ध में हम और भी कारण इस बात के लिए उपस्थित को उद्भृत किया है, यह निश्चित होता है। करते हैं, कि वास्त्यायन ने इन हेतुओं को कारिका से नहीं लिया । १४ वी कारिका में इस हेतु को 'भेदानां परिमाखान' इस रूप में उपस्थित किया गया है। यहां पर 'भेदानां' यह पत हेरवर्ष हो स्पष्ट करने के सिये कारिकाकार ने स्वयं जोड़ा है। यित बास्यायन, कारिका से इस हेतु को लेता, तो अध्यश्य बह इसी रूप में इसका निर्देश अपने भाष्य में करता, जैसा कि अन्य शंकर ' ऋदि आचार्यों ने किया है, पश्नतु वात्स्यायन ने 'भेटानां' पद के अतिरिक्त, देखर्थ को न्पष्ट करने के लिये स्त्रयं 'विकाराणां' पद का निर्देश किया है। यश्चिप इन दोनों पदों का भावार्थ एक ही है। दोनों ही आवार्यों ने मृत हेतुओं को अविकृत रूप में ही रक्छा है, जो सुत्रों में उपलब्ध हैं।

# न्याकरण भाष्यकार पतञ्जलि श्रीर सांख्यसूत्र-

च्याकरण महासाप्य मे ४११३ स्त्र पर पतञ्जलि मुनि ने लिखा है---'मुइमिः प्रकारैः सत्तो भावानामनुषलिक्षभेवति —श्वतिसन्तिक्षभोद् श्वतिविधकर्पान् मृत्येन्तरः व्यवधानाम् तमसाबृतत्वाद् इन्द्रियदोर्बल्यप् चातित्रमारादिति ।

वंदान्त सूत्र २ । २ । १ पर शंकराचार्य लिखना दै—-वयाः भेरानां मुस्यदुःसमोहात्मकनयाः । ...परिमितानां भेरानां म्लाकुरादीनाः । 'पाद्यमितानां भेरानां मुलाकुरादीनाः ' वाक्षास्थात्पकत्ताः नवातः पुरस्कातवर्गाः । ••••वाक्षास्थापिकानां मेदानां परिमितवान् ••• वाक्षास्थात्पकानां भेदानामचेतनपूर्वकरः •••।

इस सन्दर्भ में, वस्तु के विद्यामान होते हुए भी उसकी, अनुपत्नव्यिक कारणों का निरंश किया गया है। यह एक मानी हुई बात है, कि इन्द्रियों के द्वारा किसी वस्तु के प्रह्मण किये जाने अथवा न किये जाने का वर्णन, दर्शनशास्त्र का ही प्रतिपाद्य विषय कहा जा सकता है। व्याकरण शास्त्र का यह अपना विषय नहीं है। व्याकरण केवल शब्द की साधुता असाधृता में प्रमाण कहा जा सकता है। जिसपकार दर्शन अथवा साहित्य प्रत्यों में अनेकत्र, शब्द की साधुता को धतलाने के लिये व्याकरण का उपयोग होता है, यद्यपि वह विषय, दर्शन अथवा साहित्य का अपना नहीं। इसीप्रकार व्याकरण के प्रत्यों में भी प्रसंगवश अन्य अनेक तन्त्रों के उल्लेख आजाते हैं, यद्यपि वे व्याकरण के अपने प्रतिपाद्य विषय नहीं होते। उनके उल्लेख अवश्य ही उन शास्त्रों अथवा प्रत्यों के अपने प्रतिपाद्य विषय नहीं होते। उनके उल्लेख अवश्य ही उन शास्त्रों अथवा प्रत्यों के अपने प्रतिपाद्य का प्रतिपाद्य किसी प्रत्य के आविषाद्य विषय हैं। ठीक इसीतरह महामाप्य का प्रस्तुत सन्दर्भ भी यहां अन्य किसी प्रत्य के आविषाद्य विषय गया है, क्योंकि यह दर्शनशास्त्र का प्रतिपाद्य विषय हैं। इसके लिये जब हम दर्शनों की ओर इप्ति इसकी प्रतिपिक्त और किसी भी दर्शन में इसका मूल नहीं मिलता। उक्त सन्दर्भ की व्यावया करते हुए कैय्यट ने इसकी अवतर्राखे को लिखा हैं—

"इतरी विद्यानस्थापि लिक्षस्य साँद्ध्यमनुपल्लिध्यक्षरणं दर्शावितुमाह—पड्भिरिति ।" इससे भी यह रषष्ट हो जाता है, कि पतकजिल ने अनुपल्लिध के इन कार्ट्यों को किसी दूसरे स्थल से ही जिया है। अन्य दर्शनों में इनका मूल मिलता नहीं, और ईश्वरकृष्ण की मातवीं कारिका इसका मूल इसलिये नहीं कही जा सकती. कि महाभाष्यकार पतकजिल, ईश्वर-कृष्ण से प्राचीन है, यह बात प्रामाणिक रूप में इतिहास से सिद्ध है। इसलिये अब यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि पतकजिल के इस लेख के आधार, सांख्यपडण्यायी के प्रथमाध्याय के शिक्ष और १०६ वें सन्न हो सकते हैं।

इस सम्बन्ध में एक और महस्यपूर्ण विचारणीय बात हमारे सामने चाती है। सूत्रों में फेबल पांच हीं अनुपलिध्य के कारणों का निर्देश किया गया है। परन्तु पतक्जिल ने उनमें से एक की विषेत्वा करके तथा हो जन्य नवे कारणों को मिलाकर, छः कारणों का निर्देश किया है, जब कि ईरवरकृष्ण की कारिका में अनुपलिध्य के इन कारणों की संख्या आठ हो गई है। संख्या का यह कम, उसके काल के छम पर एक निश्चित प्रभाव डालता है। इससे यह एक प्रमाणित सिद्धान्त प्रकट होता है, कि मांक्यसूत्र, जिनमें केवल पांच कारणों का निर्देश है, सबसे प्राचीन हैं। पत- ज्जिल और ईरवरकृष्ण होनों ही कमानुसार उनके अनन्तर हैं। यदापि महामाप्य का उक सन्दर्भ किसी का उद्धरण नहीं है, तथापि इसके द्वारा जिस अर्थ का प्रतिपादन किया गया है, उसका मृल- स्रोत पढणपायी के उक मत्र हैं, इतना ही हमारा अभियाय हैं।

इस प्रमंग में यह आशंका करना, कि पतल्लानिने जन्य किमी चिरन्तन प्रन्थ के आगार पर इसको लिख दिया होगा, उस समय तक मत्रया अंसगत है, जब तक कि किसी मान्य चिरन्तन अन्य में इमका मूल उपलब्ध नहीं होजावा। उपलब्ध होने पर भी रोनों स्थलों की पारस्परिक पूर्वापरता का विवेचन करना तब भी जावस्थक होगा।

इस सम्बन्ध में एक और आशंका यह की जासकती है, कि पनक्षितिने सांख्यसूत्रों के चार ही कारखों को अपने अन्य में स्वीकार किया है, शेप दो कारखों को स्वयं ही उनमें जोड़ा है। ऐमी स्थिति में जिसप्रकार पतञ्जलि दो कारखों की करपना कर सकता है, उमी प्रकार रोप चार की भी करसकता है। किर उसके लेख का कोई आधार माने जाने की क्या आयस्यकता है।

परन्तु यह फहना मंगत न होगा, क्योंकि वो और चार फारखों की करणना में महान व्यन्तर हैं। चार फारखों को पूर्व उपियित में शेप हो फारखों की करणना साधार कही जासकती हैं। अर्थात जिस मिद्धान्त को पत्र खाली उक्त सन्दर्भ से प्रकट किया है, उसकी मत्ता पहले से विध्यमान है, यह एक दार्शनिक विध्य है, पत्र खांल उसमें केवल कुछ योजना और कर देता हैं। परन्तु सव फारखों की स्वान्त्र फलणना में तो पत्र खांल ही इस सिद्धान्त का अपहा कहा जायगा, जो कि माना गहीं आसकता। क्योंकि व्याकरख मन्त्र में उसका यह लेख निराधार एवं क्षमासंगिक होगा। वस्तुत: पत्र खांक हा सिद्धान्त का आविष्कर्त्वा नहीं है, क्योंकि यह उसका प्रतिपाध विध्य नहीं। ये विचार मौतिक रूप में उसे दार्शनिक परम्परा से हो प्राप्त होसकते हैं। क्षपनी प्रतिभा से उनमें खुळ और योजना कर देना क्षत्र वात है, इससे मौतिक आधार की सत्ता नष्ट नहीं हो जाती। यदि पत्र खांक ने दर्शनशास्त्र का मन्य किरने हुए यह मन्त्र में लिखा होता, तो अवस्य उक्त आधारक के किये क्षत्रकार था, और इन स्थलों धुर्नापरना का निर्मय दुरू होता, परन्तु प्रकृत में ऐसा नहीं है। इसित्र पत्र चुल के लेख का क्षाधार सांस्थत्र को मानना यक्तिस्त हैं।

श्रायुर्वेद की उपलभ्यमान वरफ संहिता में भी प्रसंगवश श्रायुर्वेद की उन कारणों का निर्देश किया गया है। बहां भी श्राठ कारणों का उन्लेख है। चरफसंहिता का पाठ इस प्रकार है—

"सता च रूपाणामतिसन्निकपौदतिविप्रकर्मादायरणात् करणदीर्घटनान् मनोऽनवस्थानात् समानाभिद्यरादिभिमवादतिसीस्म्याच्च प्रत्यसानपुष्तिक्यः" िसभस्थानः २२१८ 1

इस सन्दर्भ के कुछ पढ़ महाभाष्य के गठ से और कुछ सांध्यकारिका के पाठ से भ्राधिक समानता राजते हैं। इससे प्रतीत होता है, कि उक दोनों पाठों के आधार पर ही इस सन्दर्भ की रचना की गई होगी। चश्क का समय, ईसा से पूर्व प्रथम शतकका श्रन्न अथवा द्वितीय शतक का प्रारम्भ, संभावना किया जासकना है। सांध्यसप्ति के रचियता ईश्वरकृष्ण का समय भी लगभग इसी के समीय अनुसानित 'होता है। इसलिये इन होनों स्थलों के पाठों

इसी प्रत्य के 'लिक्यकारिका के व्याल्याकार' मामक सप्तम प्रकरक में मास्त्र का समय, इसवी शतक का प्रारम्भकाल निर्धाति किया गया है, जो सांत्यकारिका का सर्वप्रथम व्याल्याकार है। उससे लगमग सां स्वया सो वर्ष पूर्व इरवरकृष्ण का समय युक्तिसंगत तथा उपवृक्त हो कहा जा सकता है।

की समानता में कोई वाधा नहीं है। यह भी संभव है, कि चरक के तृतीय संस्करण के श्रवमर पर रहबल द्वारा सांख्यकारिका के श्रनुसार यह पाठ बढ़ा दिया गया हो, श्रव्यथा महाभाष्य के साथ इसका साम्य होना चाहिये था।

## सुश्रुतसंहिता श्रीर सांख्यसत्र-

(२२)—सुभुतसंहिता शारीर स्थान के प्रथमाध्याय में श्रीर्रचना के विचार से हुछ दार्शीनक सिद्धान्तों का उस्लेख किया गया है। ये सब सिद्धान्त सांख्यपडध्यायी के हुछ सुर्शे के आधार पर ही लिखे गये हैं। हमारा खमित्राय यह हैं, कि शरीररचना के आधार का प्रतिपादन करने के लिणे सुभुतसंहिताकार ने जिन तत्त्वों का उस्लेख किया है, वे सब सांख्य सिद्धान्त के आधार पर ही कहें गये हैं, और वे सिद्धान्त सांख्यपडध्यायी के सूत्रों से ही लिये गये हैं, जैसा कि सुभुत के प्रस्तुत प्रकरण के पाठों से निक्चित होता हैं। बहां का एक पाठ इमप्रकार हैं—

" सबेभृताना कारणामकारण् सत्त्वरकस्तमोलक्तण् ः श्रव्यवतं नाम । श्रव्यवतानाहानुत्ववतं ताल्लकः एव, तहिलगान्य महतस्तल्वक्षण्याहङ्कार उत्यवते, स तु विविधो वैकारिफस्तैवसी भूतादिरिति, तत्र वैकारिकार्द्वहङ्कारात्तैवससहायात् तल्लक्तणान्यव <u>कारपीतिकारिकारिकार</u> जन्मात्राण्या उत्तव्यन्ते, .... ते<u>न्यो भूतातिकार्यव पम्वतन्मात्राण</u>् उत्तव्यन्ते, .... ते<u>न्यो भूतातिक</u> .....सर्व एवाचेतन एव वर्गः, पुरुषः पन्चविशातितमः ।

यह पाठ मंहिता के तीसरे सुत्र से जाठवें मूत्र तक में जाजाता है। इस सन्दर्भ में साथ ही साथ सांख्य मृत्र के मृत्वपदों की ज्याख्या भी कर दी गई है। हमने इस निर्देश में ज्ञाधिक ज्याख्यान ज्ञंश को छोड़ दिया है, जितना मृत्वपदों के साथ सम्बद्ध है, उतना ही यहां तिख दिया है। इस सन्दर्भ के रेखां कित पदों की ज्ञोर भ्यान दीजिय। उससे स्पष्ट हो जायगा, कि इन रेजांकित पदों को इकड़ा कर दें, तो हमारे मामने निम्नतिक्षित जालुपूर्वा का एक सन्दर्भ दृष्टिगोचर होता है—

"तः स्वरवस्त्रमोलक्तस्यमन्यम्तम्, श्रद्धस्तामान्यम्, महतोऽहंसारः, श्रहंसमान् एकादशिदियाणि पम्चतन्मात्राणिः, ते भ्यो भृतानिः, परुपः पन्चविद्यतितमः"

सुश्रुत के उक्त सन्दर्भ को गम्भीरतापूर्वक पढ़ने से यह निश्चित धारणा होजाती है, कि उस सन्दर्भ में इन मंगूहीत पढ़ों को जब हम सांख्यपढ़ध्यायी के १। ६१ चूत्र के साथ तुलना करते हैं, सो इनमें एक व्याद्वर्यजनक ममानता दृष्टिगोचर होती है। मूत्र का पाठ इसप्रकार है—

"सर्वरकातमनी साम्यावस्या प्रकृतिः, प्रकृतेमेहानः, महतोऽहः करःः, ऋहं करात् पण्चतः न्मात्रार्व्यम् मिन्द्रयः, तन्मात्रे स्थः स्थूलमृताति, पुरुषः, इति पण्चविशतिर्गणः ।"

इन दोनों मन्द्रमीं में उत्पत्ति के क्रम और पहों की अत्यधिक समानता है। योश मा पदों पा भेद, अर्थ की दृष्टि से सर्वथा नगएय है। एक स्थल पर उत्पत्तिक्रम के निर्देश में विपर्वय दीगता है। सूत्र में अहंबार के कार्यों का निर्देश करते हुद प्रथम पश्चतन्मात्राओं का और बाद में इन्द्रियों का निर्देश किया गया है। परन्तु सुधुत के मन्द्रमें में पहले इन्द्रियों की निर्देश है, और यार में पञ्चतन्मात्राओं का। वस्तुतः यह विषरीत निर्देश बहुव ही महत्त्वपूर्ण है। वास्तिषक् उत्पत्तिसम के अनुसार सात्त्विक आहंकार से, प्रथम इन्द्रियों की उत्पत्ति होती है। अनन्तर तामस आहंकार से पञ्चतन्मात्राओं की। कम के इस आधार का ध्यान रखते हुए, सृत्रपठित कम अवश्य छत्र शिथिल कहा जा सकता है। प्रतित होता है, सृत्रकार ने इस सृहमता की उपेचा करके, केवल आहंकार के कार्यों का निर्देश किया है। परन्तु सुश्रुतकार ने कम के इस आधार की वास्त-विकता को महत्त्व देकर सृत्र के कम में यह संशोधन कर दिया है। इसीलिये प्रतीत होता है, भूतों की जरुत्ति का निर्देश करते समय सुश्रुतकार ने 'तेम्यः' इस सर्वनाम पद का उपयोग किया है, क्योंकि उसके अभिमतपाठ में 'तेम्यः' इत यह से अवश्वतिहत पूर्वपठित 'तन्मात्र' ही हैं, इसलिये सर्वनामपद से उनका परावरी होने में कोई बावा नहीं। परन्तु सुत्रकार के अधिमत पाठ में ऐसा होना असम्भव था। इसलिये सुत्रकार को इस स्वल पर 'वन्मात्रभ्यः, इसप्रकार माक्ति ही 'तन्मात्र' पर का उत्लेख करना पड़ा। इससे यह परिणाम निकलता है, कि पूर्व से ही विद्यमान सीव्य-सृत्र का सुभुतकार ने केवल व्याव्यान ही तहीं किया, प्रत्युत उममें उपपुक्त संशोधन मी किया है। इस कारण सुश्नुत से पूर्व पड़्यान मी किया हो। इस कारण सुश्नुत से पूर्व पड़्यान सी किया है। इस कारण सुश्नुत से पूर्व पड़्यान मी किया है। इस कारण सुश्नुत से पूर्व पड़्यान सीव्या होती है।

शाहर सूत्र के उकन काम में मुक्त ने उपयुक्त मंशीयन किया है, इनके किये एक उपो-इत्तक प्रमाण और भी दिया जा मकता है। सुक्त में बहुत पूर्व होने वाले मांस्वाचार्य हेवल ने अपने ' प्रम्थ में उकत मूत्र का उक्लेख किया है। वहां जो पाठ दिया गया है, यह मूत्रासुसारी ही है। अर्थात् उत्तमें भी तन्मात्राओं का पाठ प्रथम है, और इन्द्रियों का पीहे। इसलिये आगे भी 'तेम्या' न पहकर 'क्नात्रेम्या' पाठ दिया गया है। इसले सूत्रपाठ की प्राचीतन्त का और भी नित्रपाय होता है। तथा इस बात पर प्रकाश पड़ता है, कि सुभुत ने इस पाठ में अवश्य संशो-पन किया है। इस विषयंथ को साधारण पाठ-भेट नहीं कहा जा सकता। इसी प्रकरण के प्रारम्भ पें ३ और ७ संख्या पर भी हम इस सूत्र का निर्देश कर आगे हैं। उन उद्धरणों से भी सूत्र-सुत्रारी मूल पाठ की पुष्टि होती है। यथपि उन उद्धरणों में दन्त्रियों का निर्देश नहीं है। इसके विपरीत ४ संख्या पर विये हुए उद्धरण में सुक्तानुसारी पाठ को स्वीकार किया गया है। इस प्रकार मस्यकालिक नाहिस्य में दोनों ही शकार के पाठ उपलब्ध होते हैं।

यहां इस बात का उल्लेख कर देना भी व्यवस्यक है, कि ११६१ सूत्र में सूत्रकार ने उद्देश मात्र से ही पदार्थों का निर्देश किया है। परन्तु द्विनीयाच्याय में जहां कार्यकारकाय के द्याचार पर इनका निर्देश किया गया है, सूत्रकार ने भी 'क्हाइश्वरक्रवस्मात्र' तत्कार्यम्' इस १७ वे मृत्र में इन्द्रियों का ही प्रथम निर्देश किया है, तन्मात्रों का परवान् किया है। इसलिये

देवल के उस प्रत्य का इसी प्रकरण में आगे विस्तारपूर्व के निर्देश किया गया है।

 <sup>&#</sup>x27;उपितितमवप्रपंचा कथा' के उद्धरेख [ मंदवा १ वर इसी प्रकरेख में देखें ] में भी यही प्रमा निर्दिष्ट किया गया है !

११६१ सूत्र का मुभुत द्वारा परिवर्त्तन भी निराधार नहीं कहा जा सकता। तरवों के उत्पत्तिक्रम के अनुसार ही इस सूत्र में इन्द्रिय और तन्मात्रों का निर्देश किया गया है। इसलिये मुभूत निर्देष्ट क्रम में, साज्ञात् सूत्रकार का अपना लेख भी आधार है ही। इन स्थितियों में निश्चित ही मुभुत से पूर्व जिक्स सूत्र की स्थिति रगननी पहनी है। फिर जिस अन्य का वह सृत्र है, उसकी वारकांविक सत्ता से भी नकार नहीं किया जासकता।

सुश्रुतकार ने इस प्रकरण में सांख्य के चौर भी कई सुत्रों का उल्लेख किया है। चतुर्य सन्दर्भ के मध्य में मन का स्वरूप बतलाते हुए लिखा है—'उभयात्मकं मन.'। इसी आनुपूर्वों में यह सांख्यपढध्यायी का २।२६ सुत्र है।

इसी प्रकरण के अप्रम सन्दर्भ में सुध्त का पाठ है -

"सत्यप्यचैतन्ये प्रधानस्य पुरुपकैवल्यार्थे प्रयृत्तिमुपदिशन्ति द्वीरादीश्चात हेतृतुदाहरन्ति।" यह पाठ शर्थे सांख्यसत्र के खाधार पर लिखा गया प्रतीत होता है। सत्र का पाठ इस

त्रकार है--

"श्रचेतनत्वेऽपि चीरवञ्चेष्टित" प्रधानस्य ।"

सुश्रुत के पाठ में 'उपिद्दानित' और 'उदाहरनिव' कियापद इस बात को स्पष्ट करते हैं, कि इन सिद्धान्तों का मतिपादन करने वाले कोई अन्य शाचार्य हैं। प्रस्तुत विषय के अनुसार वे, सांख्याचार्यों से आतिरिक्त और कोई नहीं हो सकते। इसलिये सांरयमध्यों में ही इन सिद्धान्तों का उपनेश होना चाहिये। सुभुतकाल में सांख्यसप्तित की सत्ता ही नहीं थी। तत्त्रसमास और पश्चिशित आदि के उपलब्धमान सूत्रों में, उक्त पदों के साथ इस अर्थे का प्रतिपादन उपलब्ध नहीं है। यह केवल पहश्यायों में उपलब्ध होता है। इसलिये सुश्रुत से पूर्व, पडश्यायों की विद्यमानता अनिवाद है।

नवम सन्दर्भ में सुशुत ने पुनः लिया है-

"एका तु प्रकृतिरचेतना त्रिगुणा बीजधर्मिणी प्रसम्बर्धियमण्यस्थर्धिणी चेति ।"
प्रकृति के मे धर्मे, सांख्यसूत्र ११२६ के ऋाधार पर बतलाये गये हैं । सूत्र का पाठ है—
"त्रिगुणाचेतनखादि द्वयो: ।"

इसप्रकार सुश्रुत के इस प्रकरण में सांख्यवडम्यायी के चार सूत्रों का उल्लेख किया गया है। इनके श्रतिरिक्त तत्त्वसमास के भी हो सूत्र इसी प्रकरण के पष्ठ सन्दर्भ में उद्भृत हैं। ये सूत्र हैं—

"श्रष्टी प्रकृतयः, पोडश विकाराः ।"

ये कमराः तत्त्वसमास के, प्रथम और द्वितीय सुत्र हैं। बद्यपि इस प्रकरण में मांगय-निदान्तातुमार अन्य भी उल्लेख हैं, परन्तु ये सीहेबाकार के अपने राज्दों में ही प्रकट किये गये हैं। इमितये हमने बनकी सुत्रों के साथ तुलना करने से वयेना करदी हैं।

श्रहियु<sup>६</sup>प्न्यसंहिता श्रीर सांख्यमूत्र—

(२३)--पञ्च ५ ज सम्प्रदाय के प्रसिद्ध प्रन्थ व्यहित्तुं ध्न्य संहिता में सांस्य का श्रानेक स्थलां पर उटलेख है। प्रसंगानुसार इसका वर्णन पहले भी श्रानुका है। यहां कुछ ऐसे स्थलों का निर्देश किया जाता है, जिनका पद-विन्याम और खर्य, पडध्यायीसूत्रों के साथ श्रात्यपिक समानता रस्तता है। पट्ट खाच्याय के कुछ स्तोक इसप्रकार हैं--

''सन्यं रजस्तम इति विधोदेति कमेण तस् ॥ ६ ॥

सत्त्वाद्रजस्तमस्तरमात्त्रमतो बुद्धिरुद्गता । बुद्धे रहंकृतिस्तस्या भूततम्मात्रपञ्चकम् ॥ १७ ॥ एकादराकमस्ताणां मात्रेम्यो मृतपञ्चकद्य । मूत्तेम्यो मौतिकं सर्वमिस्ययं स्टिशंपहः ॥ १८ ॥"

इन रलोकों में सन्यर जातमस् रूप प्रकृति तथा उसके बुद्धि आदि तेईस कार्यों का निर्देश फिया गया है। यह पर्यान सांस्वपडण्यार्थ। के १। ६१ सूत्र के साथ अतिराय समानता रखता है। संस्वा (२२) में मुशुत्तरिहता के एक सन्दर्भ के साथ इसी सूत्र की तुलना करते हुए, हमने प्रकट किया है, कि अहंकार के कार्यों का निर्देश करते समय, मुशुत्तरिहताकार ने सूत्र के कम में कुछ विपर्यय अथवा संशोधन किया है। परन्तु यहां अहित्युं क्य संहिता में हम सूत्रातुत्तारी कम को ही पाते हैं '। अर्थान् अहंकार कार्यों में सूत्र के अनुसार प्रथम पद्धतन्मात्राओं का निर्देश, और थाए में एकादश इन्द्रियों का निर्देश, किया गया है। और हमीलिये स्यूक्षभूतों की अर्थान्, 'मार्शभ्यः' यह साचात् पद लिएकर सूत्रपाठ के अनुसार ही निर्दिश की गई है, अब कि मुशुतसंहिता में उसके संशोधित पाठ के अनुसर 'तिभ्यः' इस सर्वनाम पष्ट के द्वारा ही निर्देश किया गया है।

इसके व्यतिरिक्त व्यद्धिष्टु ध्या संहिता मे एक व्यौर स्थल पर 'प्रमाण' का निर्वचन किया गया है, जो सांस्वपडध्यायों में निर्दिष्ट 'प्रमाण' लक्षण के साथ व्यत्यधिक ममानता रखता है। सहिता का पाठ इसप्रकार है—

"मितिर्मा गदिता सङ्गिः प्रकृष्टा या त्रमा रहता । धीसाधकतमं यत्तत् प्रमाणिमिति राष्यते ॥

[ अध्याय १३ । रलीक है, है । ]

सांस्यपडध्यायी में प्रमाण का लच्चण इसप्रकार किया गया है-

"न्नसन्निष्टरार्थपरिन्दिन्दिः प्रमा तत्साधकतम' यत्तत् ' ' 'प्रमाण्म ।'' [१।८७]

प्रमाण का लक्षण इस रूप में कान्यत्र कहीं उपलब्ध नहीं होता। यद्यपि प्रमाण के जो भी कक्षण जहां तहां किये गये हैं, उनमें कर्ष तो प्रायः वही होता है, जो यहां प्रतिपादन किया गया है, परन्तु पदानुपूर्वी में सर्वन ही यत्किक्षित् विलक्षणता देखी जाती है। किर भी उक्त दोनों प्राप्तुत स्थलों में पदानुपूर्वी और कार्य-प्रदर्शन प्रकार की समानता, इस बाल को प्रमाणित करती है, कि इन दोनों में से किमी एक ने, दूसरे का जाश्रय लिया है। हम इस बात को प्रकट कर चुके

पदारि अहितु प्रम संहिता के भी २० में अध्याय में, जहां उत्तरित का वर्णन किया गया है, इन्द्रियों का हो पाठ प्रथम है, जो सांज्यपदाध्यायों २ । ३० के बसुसार शुक्त है। परन्तु दोनों प्रकार के भूतों की उत्तरित को भी घहां संहिताकार ने बाईकार से ही माना है, जो अवश्य जिन्त्य प्रवीत होता है।

हैं. कि सिहता में अनेक स्थलों पर सांख्य का उल्लंख किया गया है। इससे यह वात सिद्ध होती है, कि संहिताकार सांख्य से किसी सीमा तक अवश्य परिचित है। इसप्रकार के एक और सूत्र का भी अभी हम निर्देश कर चुके हैं। इससे यही परिणाम निकलता है. कि प्रमाण का स्वरूप दिरालाने के लिये संहिताकार ने पड़च्यायी का ही आश्रय लिया है। संहिता का 'शब्यते' कियापट इसका और अधिक निश्चय करा देता है।

यह एक विशेष ध्यान देने योग्य बात हैं, कि यद्यपि इसको स्वीकार किये जाने में कीई बाधा प्रवीत नहीं होती, कि संहिताकार से पूर्व ही न्यायादि सूत्रों की भी रचना हो चुकी थी. परन्तु संहिता में सांख्य-योग के अतिरिक्त अन्य किसी दर्शन का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। प्रवीत यह होता है, कि दर्शनसूत्रों की अपेन्ना अर्वाचीन रचना होने पर भी संहिताकार ने अपनी प्राचीनता की प्रतिष्ठा को ब्यवस्थित बनाये रखने के लिये, अथवा प्रतिपाद्य विषय के सामझस्य की भावना से अपने अन्य में केवल सांख्य-योग का ही उल्लेख किया है। इसका अभिप्राय यह निकलता है, कि वह अन्य सब दर्शनों की अपेन्ना सांख्य की प्राचीनता को अपने हृदय में अनुभव करता था। इसीलिये उसके अनेक लेख सांख्य के आधार पर हैं, जब कि ये आधार पढ़ंप्यायों के अविरिक्त और कहीं उपलब्ध नहीं होते। इससे यह एक निश्चित परिखाम निकल आता है, कि इस संहिता से सांख्यपढ़ंप्यायी अवस्थ प्राचीन है, और यह भी झात होता है, कि संहिता से सांख्यपढ़ंप्यायी अवस्थ प्राचीन है, और यह भी झात होता है, कि संहिता से सांख्यपढ़ंप्यायी अवस्थ प्राचीन है, और यह भी झात होता है, कि संहिताकार, पढ़ंप्यायी की प्राचीनता में स्वयं भी आस्था रखता था।

यद्यपि ऋहिबुं ध्न्य संहिता का समय अभी तक निश्चित नहीं किया जा सका है, और इसे अधिक प्राचीन भी नहीं कहा जा सकता, फिर भी इसका समय विक्रम से पूर्व समीप की ही शताबिदयों में माना जाना चाहिये। इसके तिये अभी तक कोई भी निश्चायक प्रमाण उपस्थित नहीं किये जा सकते।

देवल और सांख्यसत्र -

(२४)—चेदान्त त्रश्चसूत्र १।४।२८ पर भाष्य करते हुण शङ्कराचार्य ने सारयसिद्धान्त के विषय में लिया है—

"दैनलप्रमृतिभिश्च कैश्चिदमैसूत्रकारैः स्वयन्थेष्वाश्रितः।"

द्रससे यह स्पष्ट प्रतित होता है, कि देवलने अपने प्रत्य में सांत्य-सिद्धान्मों को श्रीकार किया है। शंकराचारों की यह साझी प्रकट करती है, कि उसने देवल के प्रत्य को देसकर ही ऐसा किया है। शंकराचारों की यह साझी प्रकट करती है, कि उसने देवल के प्रत्य को देसकर ही ऐसा लिया होगा। यगिप इस समय देवल रिवत सम्पूर्ण प्रत्य कोई भी उपलब्ध नहीं है, परन्तु राज अपरादित्य ने याद्यवन्त्र म्याहेत की व्याख्या में देवल के प्रत्य का पृष्ट अंश उद्धत निया है, जो सम्पूर्ण, मांच्य से सम्बन्ध रखता है। राजा अपरादित्य का समय दरीष्ट सन का एकादरा शत्र का माना जाता है। संभय है, अपरादित्य ने भी देवल के प्रत्य को देखा हो, और उस समय तक वह प्रत्य विपानन रहा हो। अनन्तर विधानियों के आक्रमणों से जहां विशाल प्रत्यभएडारों को भग्म साम् किया गया, चनमें यह प्रत्य भी व्यक्तिया हो।

याज्ञवरस्य स्वृति के व्याख्याकार व्यवसादित्य ने प्रायिचक्त प्रकरण के १०६वें श्लोक की व्यास्या करते हुए, देवल के प्रत्य की चढ़त किया है। 'तत देवल —' लिसकर वह प्रत्य का निर्देश इसप्रकार करता है—

 "पन्चित्रित्तरामान सांस्थ्य् । एता सार्ययोगी चाषियस्य वेधु निन ममयतस्य पर्वप्रणीतानि विशासानि गम्भीराणि तत्याणि इष्ट सिनाचोहे शतो वस्त्रानी---

तन सारमानामना मूलप्रकृति । पोडरा निमस । त्रवीदस करणानि । पाच वाहु-विशेषा । त्रवो गुणा । त्रिषि वन्ध । त्रीणि क्रमाणानि । त्रिपि ह्र राम् । त्रिपष्य प्रच्यिष्य । व्यशक्तिरशिशातिषा । तुष्टिनेत्र्या, निन्दिरुषा । प्रदायमदा प्रच्यासत् । इति दस् मूलिनार्था । प्रकृतमेहानुस्पान, महतोऽह्यार , त्र्यह्यारानन्यात्राणीिन्याणि च, तन्यात्रेभ्यो रिशेषा दक्षपरिकृत । १९

इस लेख से प्रतीत होता है, कि देउल के समय में साएयशास्त्र पर गंभीर और विशाल मध्य विद्यमान थे, जिनका सन्नेप करके उसने अपने प्रन्थ म साख्यशास्त्र के मुख्य सिखा-तों का कल्लेख किया है। उसके सन्नेप से यह स्पष्ट प्रपीत दोवा है, कि जहा तक होसदा है, उसने उन सिखान्तों की मूलप्रस्थ के शान्तें कुमें ही रखने का यन्त किया है। जो सूत्र तरवसमास से, उनकी आसुपूर्वी में जिना किसी परिवर्तन के उद्युक्त किये प्रवीत होते हैं, वे इसवस्रर हैं—

- (१)-पोडण निवास ।२।
- (२)-दश मृतिनार्था ।१५।
- (३)—त्रिनिधो बन्व ।१६।

तायममास

(४)-निनिधं दुःनम् ।२२।

तिस्तितिक्षित सूत्रों म तश्वसमासस्त्रों से हुई खन्तर हैं, परन्तु क्ये सामकारा पर हुई देने से यह धन्तर सर्वेक्षा नगरप प्रतीत होवा है। दोनों की तुलना कीजिये—

| (१)-त्रेग्रयम् । ८ ।                      | त्रमी गुणा ।                            |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|
| (२)-त्रिनिधं प्रमासम् । २१ ।              | त्रीणि त्रमाणानि ।                      |
| (३)-पञ्च गायत । १०।                       | प च वायुतिर्णेपाः ।                     |
| निम्निलियित सूत्र, जो देवल के सन्दर्भ में | ब ल्लियित हैं, सांख्यपदध्यायी सूत्री से |
|                                           |                                         |

टेवल

अत्रशः समानता रखते हैं---(१)-चशवितरशविशतिथा। ३।५८।

<sup>1---</sup> अपराको टोका में उत्पत्त उपल के सामूर्ण मन्य का यहां उन्तिय न कर हमने आवरयक श्रश को ही विका है। सम्पूर्ण बद्धल ग्रन्थ, आगम अकाख के 'दवक' प्रमान में देख।

#### सांत्यदर्शन पा इतिहास

(१)-तृष्टिन वधा ।

₹1₹E. [

(३)-सिद्धिरध्या ।

इ।४० ।

वस्यसमास में ये सूत्र विपरीत आनुपूर्वी के साथ उपलब्ध होते हैं-

- (१)-मण्टाविशतिया ऽ रामिनः ।
- (२)-नवधा तुच्छिः।
- (३)-श्रप्टभा सिभिः।

इस जातुर्वी में वह रेथ और विषेष को उलट कर लिखा गया है। इसप्रकार यह जातु-पूर्वी इस धारणा को जात्यनत स्पष्ट कर देवी हैं, कि देशल ने इन मुत्रों को सांग्यपडण्यायी से ही लिया है। देवल के प्रन्थ में वह्यूत निम्नलिग्तित मृत्र भी, सांग्यपडण्यायी सुत्रों के साथ कत्यिषक समानता रखते हैं—

#### संद्यपद्रश्यायी

(१)-विवर्षयभेदाः पण्य ।रे।रे७।

(२)-रुणं त्रयोदशविषम् ।२।३८ ।

- (२)-प्रकृतेभेद्दान् महतोऽदंकारं प्रद्वः कारात् पम्प तन्मात्राणि, जमयमिन्द्रियः, तन्मात्रेम्यः स्थूलमृतानि । १।६१ ।
- (४) ऋष्ययसायी युद्धिः। २।१३ ।
- (४) अभिमानीऽह°कारः ।२।१६ ।

हेंद्रल

निपर्यं यः पञ्चनिधः । त्रयोदश करवानि ।

भाने में हानुशावनं, ततोऽत्रंगारः चह कारात् तन्मात्राक्षीन्द्रियाणि च

तन्मात्रेभ्यो विशेषाः।

च्यासायसत्तर्णो महान् शुटिः। श्रभिमानसत्तरणोऽड'नारः।

्याक्रव श्या स्थात पर जापरादिश्य की व्याख्या में उद्भुत देवल के सम्पूर्ण सन्दर्भ की हमने यहां निर्दिष्ट नहीं किया है। यहां केवल उतना ही जंश दिताया गया है, जो सुत्रों के साम साजात समानता रखता है। शेप भाग जन्य जानेक सुत्रों के जाशय को लेकर ही लिया गया मतीत होता है। कुत्र भाग यहां निर्दिष्ट सुत्रों की व्याख्या मात्र है, इसलिये उसकी दुलना करते से जपेना कर दी गई है। इन बल्लेखों से यह स्पष्ट हो जाता है, कि देवल के संमय में सांत्यपड-ध्यापी त्रन्थ विद्यामान था।

कुछ विद्वानों का यह विचार हो सकता है, कि सांख्यसूत्रशर ने ही देवल के मन्य से इन वास्यों को अपने अन्य में ले लिया होगा । इमलिये सूत्रों की प्राचीनता में सन्देह ही रहता है !

इस सम्बन्ध में हमारा निवेदन है, कि देवल ने स्वयं इस बात को स्तीकार फिया है, कि मैं पूर्व वार्षों के क्रम्बों के आधार पर ही सांस्य सिद्धान्तों का कथन कर रहा हूं। उनकी ही मैंने ने चैप करके रहे हा रूप में लिख दिया है। यह एक विशेष प्यान देने की बात है, कि देवल ने जिस प्रमुख का संदेष किया है, अर्थ 'प्राप्त के की और हमारा

ध्यान बालुट करता है। यह प्रयम लिखा जा चुका है, कि सांस्यवहध्यायों का हो दूसरा नाम 'पछितन्त' है। ऐसी स्थिति में देवल का सन्दर्भ, अवस्य किसी सांर्यमन्य के आधार पर होता जोहिये।

यह फहना, कि वेबल के लेख का जागर और कोई अन्य रहा होगा, केवल करणना-मूलक ही कहा जासकता है। जब तक इसके अन्य आधार को उपस्थित म किया जाय, उक्त विचार को स्वीकार नहीं किया जा सकता। भारतीय परम्पत कथा अन्य कारणों से भी पड़-पायी की परिल-अणीतता को सिद्ध विचा जा जुना है। इसिलिये देवल के अन्य का आधार, पड़-पायी ही निर्वाध रूप से फही जा सकती हैं। आधुनिक अनेक विद्धान ईस्वरूक्त की सांस्यत्वाति को हो सांस्य का प्राचीन अन्य कहते हैं। उन्हें देवल के उक्त सदमें की आंदों सील कर देखना चाहिये। ये अपने विचार प्रकट करते समय इल वात को भी भूल जाते हैं, कि सांस्यक्षीत स्वयं, एक अन्य अन्य के बागार पर लिया गया है। इसको फिस प्रकार समिविया सांस्य का प्राचीन अन्य माना जा सकता है?

देयल के शन्य का खाधार, सांर्यसप्ति को कहना तो सर्वथा उपहासास्पद् होगा। देवल, इंस्पर कृष्ण की अपेका अत्यन्त प्राचीन व्याचार्य है। इसके खिये दुछ प्रमाणों का हम यहा उत्तक्षेत्र कार्ते हैं।

(क) सांस्यसम्पति की ७२ थीं आर्था में ईस्यकुरूष तिस्ता है, कि यह पश्चितन्त्र सुफ्त तक गुरु शिष्य-परम्पा झारा मान्त सुआ है। सांस्यसन्ति का व्याक्याकार आवार्य माठर वस गुरुशिष्यपरम्परा को निम्बरीति पर स्पष्ट करता है।

"कपिताशसुरिक्षा प्राप्तम् ' । ततः पंचशिरप्रेन, तस्पाद् भागेनीलुक्षपालमीकिहारीत-देरसम्भतीनागतम् । ततर्रोभ्व ईश्ररफुर्लोन प्राप्तम् ।"

भाठर के हत शब्दों से यह नहीं कहा जा सकता, कि ईश्यरकृष्ण वा समय वेवल के ठीक व्यवन्तर ही था। वर्गिक वेवल के आगे लगा हुआ 'यह ति 'यह हस वात को शब्द कर देवा है, कि देवल कीर ईश्वरकृष्ण के वं.च मे भी अनेक साधवायां हो। गये हैं, जिनका इस परम्परा में इन्ति जी हो। माठर के व्यवन्ता कि प्रतास के इन्ति वा साथवायां है। माठर के व्यवन्ता कि व्यवन्ता कि कि विवेद मार्गिय, उत्तर, यात्मीकि, हारीत और वेवल इन पाव साधवायां के सावात माम निर्देश किया गया है। सारवसप्ति की अतिर्देशका उत्तरका में अनक, वस्तिष्ठ, हारीत, बाद्धित, कैरात, पीरिक, अध्यमेरवर (अवशास्त्रक्ष, इस्तर) पञ्चापिकरण, पञ्चित, वाप्रतास, कीरिक्ट की यात्म है। सारवसप्ति की अपनिष्ठ है। कार्में प्रवन्त की स्वया गया है। इनमें फेबल हारीत ऐसा गाम है। असमा उन्ते सारवायां के नामों पा उन्ते किया गया है। इनमें फेबल हारीत ऐसा गाम है, जिसमा उन्ते सा माठर ने भी विषया है। सारवसप्ति की अपमीता ताम उपल्या में वार्ग और प्रतीवर्ग है। युक्ति

इन सब शाचारी भा उल्लेख इमने प्रस्तानुसार इसी प्रम्य के हिती। वया सन्तम प्रकार में भी किया
है। कह निरोध लिंद न उन रथलों से भी गाहम विधे जा सकते हैं।

दीपिरासार ने सांत्यमत को रत्नीकार करने वाजे आचार्यों में नारायक, मनु और द्वैपायन इन तीन नायों वा और उन्लोख किया है।

सांट्यकारिका के न्याट्यायन्थों के खातिरिक, साहित्य में श्रन्यत्र भी प्रसागवरा श्रन्य श्रांक खाचार्यों के नामों का उल्लेख सिलता है। जैगीपन्य, जनक और पराशार का उल्लेख सुद्ध-चिति [१.। ६७] में किया गया है। जनक का नाम युक्तिदीपिका में भी है। महाभारत (१२। वैदैवै ४६-६२) में भी जन्य खनेक सांख्याचार्यों के नामों का उल्लेख है। इससे यह निश्चित सिद्धान्त प्रकट होता है, कि देवल और ईरवरकृष्ण के मध्य में खन्य खनेक सांद्याचार्यों का होना सर्वया संभव है। इसलिये ईरबरकृष्ण को खपेना देवल की प्राचीनता सुवरां सिद्ध है। ऐसी स्थिति में सांग्य-सप्तित को, देवल के प्रमथ का खाधान मानना सर्वया खसंगत तथा खसंभव है।

(स)—देवल की प्राचीनता का एक और प्रवल प्रमाण यह है, कि महाभारत में अनेक

स्थलों पर उसना उल्लेख खाता है। और सांख्य के साथ उसका सम्मन्य प्रस्ट होता है। महाभारत खादिपर्ने, अध्याय ६७ ग्लोक २५ में देवल के पिता का नाम प्रस्पृत ऋषि

उपलब्ध होता है।

सभापर्य [४११६,में, युधिष्ठिर के सभा प्रवेश के समय अनेक ऋषियों का सभा में उपस्थित होना बताया गया है। उनमें देवल का उल्लेख भी है। इस प्रसग में इवल के साथ 'असित' पर का भी निर्वेश है। असित, इसी का नामान्तर अथवा विशेषण के रूप में प्रयुक्त होता है। शान्तिपर्य [२२१। १] में भी देवल के साथ असित पद का प्रयोग है। आदिपर्य [१।१९४] में भी इसका उल्लेख है। सभापर्य के इस प्रसग की वास्तवियता विचारणीय है।

श्रुल्यपर्थ [४१।७] में वर्णन हैं, कि देवल ने जीगीपव्य के योग-प्रभाव को देखकर गार्हेश्यवर्ध को लोडा. जोर सम्बासक्तर्भ स्थीकार किया।

शहरूव्यवस का छाड़ा, आर सन्यासवस स्वाकार किया। शान्तिवर्ष अध्याय २३६ में जैगीवब्य ने क्षेत्रल को जितेन्द्रियता, रागद्वेपराहित्य, मानी-

पमान में समता आदि गुणा का उपदेश किया है, और इससे मझ की प्राप्ति बताई है।

शान्तिपर्क क्रान्याय २८१ में नारद-देमल संवाद का निरूपण है। नारद के पूछने पर देयल ने भूतों के उरवित्त-प्रजय का वर्णन किया है। उपसंहार में पुरुपपापख्यार्थ सांख्य शान की विधान मताया है। इस क्षान्य में अन्य भी अनेक वर्णन सारयसिद्धान्तों के अनुसार हैं। इसमें सांख्य के नाथ देवल का सम्यन्य निरिचत होता है।

भगवद्गीता (१० । १३) में मी देवल का उल्लेख है। इन सब अमाणों मे यह निश्चित

॰ "युरायपाप त्यार्थ हि म.स्यझान निनीयने" । तस्त्रय हादि पश्यन्ति बसमावे परां गतिम् ॥" [शान्तिपर्यं २८० । ३६७]

<sup>े</sup> सध्याय चीर रंलोको के निर्देश हमने, निर्णयक्षागर प्रेस बध्यई से मुहित, तथा दी० स्नार० कृत्वाचार्य च्यासाचार्य द्वारा सम्पादित, महानारत क "क्रमचोर्युः स स्करण क चाधार पर क्रिये हैं ।

होता है, कि देवल, ईर्वरकृष्ण की खोचना खरवन्त जाचीन खाचार्य था। इसलिये यह स्रसम्मय है, कि देवल खपने मन्य में ईर्वरकृष्ण को उद्दृष्टत करे।

(ग)—इसके श्रांतिरक, रेवब के उपर्युक्त चढ़रखों में कोई ऐसा लेख नहीं है, जिसकी किमी प्रकार की समानता, ईरवरकृष्ण के किसी लेख के साथ प्रकट की जा सके। सांस्वपदध्यायी-सूत्र तथा तस्त्वसमास के साथ, देवल के उद्घृत सन्दर्भ की समानता का निर्देश, श्रभी पहले किया जा चुका है।

इसमकार देवल के विश्वलित पूर्वोक वहरणों से यह स्पष्ट हो बाता है, कि देवल ने इन सांदर्वसिद्धान्तों का संत्तेप, सांद्र्यपदध्यायी और वस्यसमास के आधार पर ही किया है, जो उसके सामने विद्यमान थे। इनमें से वस्यसमास, सांद्र्यपदध्यायी का विषय-सूचीमात्र है। इसिलये सांद्र्यपदध्यायी को प्राचीनका निर्विद्याह रूप से सिद्ध होती है।

अपरादित्य की व्याख्या के अविरिक्त, देवल का उक सन्दर्भ कृत्यक्रवितर नामन प्रमध के मोचकाएड में भी उपलब्ध होता है। होनों त्वलों के पाठों में कोई अनवर नहीं है, इससे देवल के मन्य की मामाधिकता पुष्ट होती है। इस प्रसद्ध में ऐसा सन्देह नहीं किया जासकता, कि इन होतों में से कियी एक ने दूसरे के अन्य से ही इस सन्दर्भ को प्रविविषि कर लिया होगा। क्योंकि होनों क्यों पर सन्दर्भ की पुल न्यूनाधिकता है। एक के हारा दूसरे की प्रतिविषि की जाने पर ऐसा न हो सकता था। इससे अवगत होता है, कि इन होनों अन्धकारों ने मूलगठ से ही अवनी इच्छा से प्रसद्ध परंता को उद्भुव किया है। इसी मन्य के ब्रष्टम अकरण से देवल प्रसद्ध से उत्तरे स्वा सन्दर्भ प्रस्तुत किये गये हैं।

मैन्युपनिषद् और मांख्यसत्र--

(२५) भैच्युपतिषद् [६१९०] मे पाठ ई—"प्राकृतमर्ग त्रिगुणभेदपरिणामश्मद् महदार्थ विशेषान्त लिक्रम"

खपितपर् के प्रस्तुत प्रकरण में प्रकृति पुरुष के ओग्य भोक्त्राय का वर्धन है। वर्ध्यु क यात्रय में कहा है, कि प्रश्ति के विकार, युद्धप के अन्न हैं। तीन सुर्णों [सस्य, रजस्, समस्] के विरोध परिधानों से ही ये विकार प्रयत्ने स्वरूप का साथ करते हैं। वे हैं, यहत् से लगाकर विरोध पर्यत्व। ये सथ पद्धे पुरुष के भोज्य हैं। इसी प्रसङ्ग को पहत्यायीसूनों में इसप्रशर कहा है—

"गुरापरिशाममेदावानाराम् ।" [ साख्यदर्शन, नार७ ]

इत होनों की तुलना से राध्य होता है, कि उपनिपरकार ने इन सूत्रपहों को लेकर ही उक पक्ति लिकी है। *'महदार्थ निशेणन्व'* पद भी सांख्य में प्रतिपादिस पदार्थों के उरणसिक्षम भी स्रोर

भावककोड चोरिववटल सीरीज्, पर्याना से हैसपी सन् १६४६ में अवादित । इस अन्य का रचित्रा भट्ट भी क्लमीचर है। देवल का महत्तुत सन्दर्भ मोधकास्ट के १००—५०१ पुन्त पर देवें।

सकेत कर रहे हैं। 'महत् से लेकर विशेष पर्यन्त' यह वथन तभी हो सकता है, जब इनका कोई ज्यवस्थित हम हो। सारय में सर्वप्रथम कार्य 'महत्' वथा 'प्रत्तिम विकार 'विशेष' प्रधांतृस्थलमूत बताये गये हैं। सायय की इस उरवाद हम जी विशिष्ट प्रक्रिया को हर्य में रराकर ही उपनिषत्कार उपर्युक्त पत्ति जिल्ल सका है। उत्पत्ति का यह हम साग्य के [शाः शृ] सुत्र में निर्दिष्ट है। इस प्रसंग से उपनिषत्कार की खानियत्कार की खाने साम्य के स्थान का साम्य के शां कर हों। स्थान साम्य के शां कर हों। स्थान साम्य के शां कर हों। स्थान सो स्थान स्थान सो स्थान सो स्थान स्थान स्थान साम्य के स्थानियत्वार की खाने साम्य स्थान सो स्थान सो स्थान स्थान सो स्थान स्थान सो स्थान सो स्थान स्थान

'पष्टितन्त्र' और 'सांरयवृद्धाः' पदों से उद्धृत साख्यस्त्र-

(२६) - इसी प्रन्य के हितीय प्रकरण में इस मत को निर्पारित किया गया है, कि मूल पिष्टतन्त्र का रचिता किया गया है, कि मूल पिष्टतन्त्र का रचिता किया किया है। तथा उसी मूल पिष्टतन्त्र के आधार पर लिएने गये प्रकारित, वार्ष गयय आदि के मध्य भी इसी नाम से ज्यवहत होते रहे हैं। सार्यस्तित की माठर ज्यारया में पिष्टत-त्र के नाम से एक वाक्य उद्धत मिलता है। गौडपाइ ने भी माठर का अनुकरण करते हुए अपने भाव्य में उस बाक्य की लिखा है। माठर लिएना ई—

"ब्रिप बोक्तं पष्टितन्त्रे —युरुपाधिष्ठित प्रधान प्रवर्त्त ।" [कारिका १७]

इसी स्थल पर गीडवाद लिखता है-

"तया चीनत पष्टितभी-पुरुषाधिव्यत प्रधान प्रनस त ।"

हम देखते हैं, कि इसी कार्य को प्रतिपादन कानी वाला, प्राय इन्हीं पदों के साथ एक सन्न पड़भ्यायी में वपलक्ष होता है। सुन इसप्रकार है—

"तसन्निधानादधिष्ठातृर्त्वं मश्चित्रतः।" [सा० स्० शहरू]

सून की रचना और अर्थ के जाधार पर प्रतीत होता है, कि माठर के उक्त उद्धरण का जाधार यह सूत्र ही हो । यद्यपि मृतस्त्र और उद्धृत वास्य, दोनों का जाश्य समान है, पर-तु सूत्र में कुछ अधिक अर्थ का कथन है। फिर भी इस आगय को यदि एम प्ररट करें, तो अपदय उन राव्हों में कर सकते हैं, जिनमें माठर न किया है, और जो सूत्र के साथ छंड़ समानदा भी रखते हैं। यह बान इस समय अल्यन्त स्पष्ट हो जाती है, अब हम साख्यस्त्रों की अपिकदक्त व्याख्या में, इस सूत्र की अप्रतरिक्ष को देखते हैं। अपिकद लिखता है—

"वेतनाधिष्टान विना ग्रायनन प्रगत्त स इत्याह<del>ै ।</del>"

इस झवतरियका का रचनाहम, पष्टिवन्त्र के नाम से उद्धुत उपर्युक्त याक्य के साथ अस्यिक समानवा रदावा है। अनिकृद्ध न अपनी रचना में, अर्थ को प्रमत रूप में प्रकट करने के लिये दो नियेवार्थक पदी [ 'तिना' और 'न' ] का अधिक प्रयोग किया है। यदि इन पदो को अप्रयुक्त समभ्य जाय, तो दोनों वाक्यों की रचता एक हो जाती है। साठर के 'पुरुप' और 'प्रयान' पदों को जगह पर अनिकृद्ध 'वेवन' और 'अधेवन' पदा पा प्रयोग करता है। यह भेद, भेद नहीं कहा जा सकता। यह निरुवय है, कि अनिकृद्ध ने उत्त पत्ति, पट-आयोस्त्र के मारार्थ को लेकर ही लिखी है। इसीतिये बहु आगे 'इत्याह' करूर उक्त सूत्र का अवतरण कर रहा है। ठीक इसी

सरह, प्रतीत होता है— माठर ने भी पहंच्यायी के इसी सूत्र के भावाये को लेकर परितन्त्र के नाम से उपयुक्त पंक्ति लिएनी हो। यह भी निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि श्रमिष्ठह की पंक्ति का श्राधार, माठर का लेख नहीं है। श्रमिक्द्र की श्रपेत्ता माठर के श्राविभाषीन होने पर भी इस बात के कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं हैं, कि श्रमिक्द्र ने श्रपनी पंक्ति माठर के श्रेर को देश कर लिएन है। दिर भी दोनों को एक समान रचना, दोनों के किसी एक ही श्राधार-स्रोत का श्रमुमान पराती है, और यह स्रोत पह स्थायी का उक्त सूत्र ही कहा जा सफता है।

• संस्तृत साहित्य में प्रायः यह ऐत्या जाता है, कि खतेर आचार्य, दूसरे आचार्यों की विक्रयों के भावार्य को लेतर अपनी वाक्यर जात की क्षिण होते हैं हैं, जिनकी उत्ति होते हैं, जिनकी उत्ति होते हैं ने भावार्य को उन्होंने लिया है। प्रवीत यह होता है, कि जात्य प्रत्य को उन्होंने लिया है। प्रवीत यह होता है, कि जात्य प्रत्य को उन्होंने किया है। प्रवीत यह होता है, कि जात्य प्रत्य को उन्होंने करते, अपितु अपनी स्मृति शक्ति है के आधार पर ही उन पाक्यों में ऐसे प्रवान होते हैं। विषयेय से कभी र उन बाक्यों में ऐसे प्रवान होता है। अपनी प्रयोग होताता है, जो मूलमन्य में नहीं होते। परन्तु ये बाक्य, च्यून्त उन्हों के नाम पर वर विये जाते हैं, जिनके मलमन्य से उन्हें किया गया होता है।

प्रस्तुत एत्ररख के सम्बन्ध में भी बही बात कही जा सकती है। इसंप्रकार यह उद्धरण हमकी इस निश्चय पर ले जाता है, कि वर्षमान पहच्यायी के सुत्रों को परिवन्त्र के नाम पर भी उद्धुत किया जाता रहा है। इसी प्रन्य के तृतीय प्रकरख में हम इसे बात की सिद्ध कर बाये हैं, कि सांख्ययक्ष्यायी का ही दूसरा जाम परित्रम्य है जो सांयय का मौखिक प्रायद्वी पञ्चापि एक्पिसिस वार्षमध्य आहि प्राचीन ब्याचायों की स्वनाएं भी इसी प्रन्य के विषयों को बावार बनाकर लिसी गई होने के कारण लोक में परित्रम्य नाम से ही ज्यवहत होती रहीं।

स्रम हम यहां पर कुत्र ऐसे उदाहरणों का निर्देश कर देना बाहते हैं, जिनसे यह निर्देश हो जाता है, कि स्नम्य स्थानायों के वाक्यों को, वाक्य में कुत्र परिचर्तन होजाने पर भी, उन्हीं स्राचार्यों के नाम पर स्ट्र्श्त किया झाता रहा है, जिनके मन्य से उस मृतवाक्य को विषय गया है। स्था कहीं २ प्रम्य के नाम पर ही ऐसे वाक्य स्ट्रुड पर दिये गये हैं।

(क)--हरिभद्र सिप्तित पहरुशैनसस्ययय की ग्रायरत्नकृष 'तर्क-रहस्य शेषिका' नामक अगरना में, सांत्रकात प्रदर्शन परक ४१ वें रखोक की व्यान्या करते हुए व्याख्याकार ने लिखा है।

'श्राह च पतस्त्रात्वा: —शुक्षोद्धापं पुरुषः प्रत्ययः वीडमनुषश्यति तमनुषरप्रनातदारमापि तदा-रमक इच प्रतिभावते इति ।

हम देखते हैं, कि पतान्नति का कोई भी पाठ इस आनुपूर्वी में उपतब्ध नहीं है। पातान्नत योग सूत्रों में एक सूत्र इसमकार अपलब्ध होता है।

"इष्टा हसिमातः स्दोडो प्रत्यानुपस्यः।" [२।२०]

इस सूत्र का सर्वातमना धाराय गुण्यत्तने अपने मन्य में प्रकट किया है। प्रतीत होता

हैं, गुण्रस्त ने यह त्रांश्य निश्चित ही ज्यांसभाष्य से लेकर लिखा है। क्योंकि इस सूत्र पर भाष्य करते हये ज्यास लिखता है—

> "सुद्रोऽप्यसी प्रत्ययानुपर्यो यतः प्रत्ययं योदमनुषर्यति, तमनुषर्यन्ततदात्मापि तदात्पक इय प्रत्यवभासते।"

्वयासभाष्य के इस सन्दर्भ में 'असौ' पद के स्थान पर 'पुरुष' पद रखकर और 'अल्य पातुपरवः' इन सूत्र पदों को हटाकर केवल व्याख्याभाग का ही गुणरत्नने वल्लेल किया है। यदि यह मान लिया जाय, कि गुणरत्न ने साजान व्यासभाष्य को ही उद्भुत किया है, तो भी उसे पत्रखलि की उक्ति कहना सर्वथा असंगत होगा। अतः वस्तुस्थित वही है, कि पत्रखलि के सुत्र का ही सर्वाक्ष्मत आराय होने के कारण, इसकी पत्रखलि की उक्ति कह दिया गया है। क्योंकि इस अर्थ का वास्तविक एवं मौलिक आयार पत्रखलि का ही सन्न है।

(म्ब)—इसी प्रकार उक्त प्रन्थ में ही ४३वें पद्य की व्याख्या करते हुये गुणरांन पनः लिखता है—

"ईश्वरकृष्ण्रतु—'मतिनियताध्यवसायः श्रोबादिसमुस्थोऽध्यक्तम्' शति प्राहे ।"

हम देखते हैं, कि हैं इवरकृष्ण की सांख्यसप्ति में प्रत्यक्त का लक्षण इस आतुर्व के साथ उपलब्ध नहीं होता। वहां केवल 'प्रतिविषयाऽध्यवसायी रष्टम्' [का० प्र] इतना ही पाठ है। किर भी यह निश्चित है, कि गुगरन्त का उक्त लेख, इसी कारिका के आयार पर तिला गया है। इसलिये उसके उद्धरण में असामद्धर्य की उद्धावना नहीं की जासकती।

(ग) इसी बन्ध के न्यायमतप्रदर्शनपरक २४वें पद्य की, व्याख्या करते हुए गुण-

रत्न लिखता है-

.तथा च नैशाविकस्त्रम्-त्रात्मश्रागरिन्द्रियार्थबुद्धिमनः प्रवृत्तिदोपप्रेरः भावफलतुः लापवर्गमेदेन हार्शावर्षे तटिति प्रमेरम् ।''

हम देखते हैं, कि गौतम के न्यायसूत्रों में इस चातुपूर्वी का कोई भी सूत्र नहीं है। प्रस्युत १११६ संख्या पर जो सूत्र जगतंब्य है, उसका पाठ केवल—

" श्वारमशरीरेन्द्रियार्थवृद्धिमनः प्रवृत्तिदोपप्रेत्यमावफलदुःखापवर्गास्त् प्रमेयम् '''

्रवतना ही हैं। गुएएरला के बद्धुत पाठ में कुछ पाठ अधिक हैं। फिर भी उसने 'नैयायिक सुत्रम्' कहकर ही उसको बद्धुत किया है। यह निरिचत हैं, कि बसका उक्त लेख, इस न्यायसूत्र के आधार पर ही हैं।

्रां (मं) सांस्यसप्तित की ध्वी आर्या की व्यास्या करते हुए वावस्पति मिश्र ने सांस्य-तर कौमुदी में लिखा है—

"तथा चावटवर्षेनीपव्यसंघादे रागवान् जेगीपव्यो दशमहाकल्पनित्तं बन्मस्मरणमासन जनाच— 'दशसु महाकेल्पेषु विपरिचर्तमानेन कर्या—' इत्यादिना वन्धसन्दर्मेण ।'' " बाचस्पित मिश्र के लेख से यह प्रतीत होता है, कि श्रावटच--जैगीपव्य संवाद में जैगी-पम्य ने जो कथन किया है, उसका श्रादि-भाग 'दशसु महाकल्पेषु विपरिवर्त्तमानेन मया' यह होना चाहिये। क्योंकि वांचरपित स्वयं 'इत्यादिना अन्यसन्दर्भेष्य' लिख रहा है। श्रांतः यह श्रावरेय ही किसी प्रन्य का सन्दर्भ होना चाहिये, जिसके प्रारम्भिक पद उपर्यु के हों। सांव्यतत्त्वकी धुदी के इस लेख की व्याख्या करते हुए बालराम उदासीन ने लिखा है---

''कंन वचनेनोशचेरथाकांक्षायां योगमाष्य [पा॰ ₹,सू० १८] स्थितं तद्वचनमाह— दशस महाकरूपेप—इति ।"

इससे मतील होता हैं, कि ३। १८ सूत्र पर जोगमाध्य में जो खाबटच जैगीपन्य के संवाह का उल्लेख हैं, वहीं से जैंगीपन्य के कथन को बाचस्पति मिश्र ने यहां बद्धृत किया हैं । परन्तु योगभाष्य के उक्त सन्दर्भ में हम इस पाठ को वाचस्पतिनिर्दिष्ट खातुपूर्वी के खतुसार नहीं पाते। वहां पाठ इसमकार है—

"दशसु महासर्गेषु भव्यस्थादगभिगृततुष्टिसस्येन मया नरकतिर्पभवे दुःख संपरयता देशमनु-च्येषु पुनः पुनरुरवद्यमानेन"

इन दोनों पाठों में भेद होने पर भी आराय एक है, यदापि योगभाष्य में कुछ अधिक अर्थ का प्रतिपादन है। इस सम्बन्ध में वह भी नहीं कहा जा सकता, कि वायस्पित के लेख का कोई अन्य प्रम्थसन्दर्भ आधार होगा। क्योंकि इसप्रकार का सन्दर्भ और कोई भी उपलब्ध नहीं है। यदापि वायस्पित सिश्रने अपने लेख में योगभाष्य का नाम नहीं लिया है, परन्तु उसके 'अन्धसन्दर्भ' पद प्रयोग के आधार पर वालराम उदासीन ने उस अर्थ को स्पष्ट कर दिया है। इसिलंग यह निश्चित हैं, कि बाचस्पित के उक्त लेख का आधार योगभाष्य स्थित सन्दर्भ हो ही उसकार है।'

हमने उद्धरणों के ये हुझ ऐसे उदाहरण उपिथन किये हैं, जो रूपने मृतप्रन्थों में उसी आसुपूर्वों के साथ उपलब्ध नहीं होते। किर भी उन नामों पर वे उदारण ठीक है, जामें कोई असाम-आस्य नहीं समस्य जाता। माउर और गौहपाद व्याख्याओं में पष्टितन्त्र नाम से उद्युन पहण्यायी भूत्र की भी यही स्थित हैं। इससे बहु-यात्री के बहितन्त्र अपर नाम होने पर भी प्रकाश पड़ता हैं, और इसकी प्राचीनता को भी प्रमासित करता है।

इस यात को हम अनेक बार लिख चुके हैं. कि पञ्जीशान आदि के अन्यों के लिये भी 'पष्टितन्त्र' पर का प्रयोग होता रहा है। मन्तुत प्रसंग में यह अधिक संस्म हैं. कि पष्टितन्त्र नामें से उद्भुत उक्त सुत्र, पञ्जीशास के अन्य का हो। पञ्जीशास का अन्य, कि पिस्तन्त्र प्राच्यास्त्र की का अपनी से उद्भुत उक्त सुत्र, पञ्जीशास के अन्य को हो। पञ्जीशास का अन्य हिं। कि पष्टितन्त्रापरनाम परुष्यायों के [शाद ] सुत्र का व्यास्थानभूत ही यह पञ्जीशास का अन्त्र हो, जिसको सातर ने अपनी शृक्ति में उद्भुत किया है। पञ्चीशास और अनिकद होनों ही अपने र समय में इस सुत्र के व्यास्थानार

है। दोनों के समय का श्रात्यधिक श्रान्तर होने पर भी न्याख्यान में श्राश्चर्यजनक समानता है। यदि इस बात को ठीक माना जाय, कि 'पुरुषाधिष्ठित प्रधानं प्रधन्ति' यह पञ्चशिख का सूत्र है, श्रीर पडण्यायी [शाह ] मूत्र की न्याख्या के रूप में लिखा गया है, तो भी पडण्यायीसूत्र भी प्राचीनता व किपलप्रशीतता में सन्देह नहीं किया जा सकता।

(२७)—सांज्यसप्रति की अन्यतम व्याख्या युक्तिनोपिका के १२३ पृष्ठ की ६—१० पंक्तियों में एक लेख इसप्रकार उपलब्ध होता है—

''ए२ हि मारूपपुजा चाहः—चाहद्वारिकार्गान्द्रियाग्यर्थं सार्धायतुमहीन्त नान्यथा।''

इस उद्भृत वाक्य का रपष्ट अर्थ यह है, कि इन्द्रियां, आहङ्कारिक होने पर ही अर्थ को सिद्ध फर सकती हैं, भौतिक होने पर नहीं। पडण्यायी में यही अर्थ निम्नलिखित सूत्र से प्रतिपादित किया गया है।

"ब्राहद्वारिकस्वश्रुतेन" मीतिकानि" [ २।२० ]

युक्तिदीपिकांकार के लेख से यह स्पष्ट हैं, कि उसने उक्त बाक्य को कहीं से उद्दुश्त किया हैं। उससे यह भी ध्वनित होता हैं, कि कहाचित उसने इस बाक्य को कियी अन्य से पढ़कर या देखकर उद्दूश्त न किया हो, अरञ्जत परम्परा के आधार पर ही उसने इसे जाना हो। यह भी संभव हैं, कि इसी कारण अस्तुत वाक्य के पदिवन्यास में कुछ अन्यथा होगया हो, परन्तु अर्थ में कोई भेद नहीं हो पाया। ऐसी स्थिति में अधिक संभावना यही है, कि युक्तिदीपिकाकार के उद्धरण का मूल आधारस्तोत, पढध्यायी का उक्त सूत्र ही रहा हो।

यद्यपि 'सांख्यवृद्धाः' पद से, कपिल का ही प्रहण हो, यह आवश्यक नहीं है। बाचस्पति

मिश्र ने सांख्यतत्त्वकौमदी में एक उद्धरण इसी पद को लिखकर दिया है।

''यथाहः सारत्यषुद्धाः—

चनातुः तार्रमञ्जूषाः असस्ये नास्ति सम्बन्धः कार्याः तस्यसंगिमः । असम्बदश्य चौरमत्तिभिञ्जूयो न म्यमस्यित्साधृति [ का० E. ]

इसप्रकार के और भी लेख हो मकते हैं, जिनका अभी तक हमें ज्ञान नहीं । बाबस्पति के लेख में 'सांस्वयन्द्राः' पद, कपिल के लिये नहीं कहा जामकता । संभव हैं, यह पय किसी अन्य प्राचीन पंचित्रित्य अथवा वार्षगरस्य आदि आचार्य का हो । परन्तु युक्तिदीपिका के उक्त उद्धरण के सम्बन्ध में यह वात नहीं कही जा मकती । क्योंकि उसकी रचना, स्वरचना से पर्याप समानता रखती हैं । इसलिये उक्त उद्धरण का आधार, सूत्र को मानने में कोई अमामज्ञस्य प्रतीत नहीं होता। एक ही साधारण पर का अनेक आचारों के लिये प्रयोग होने में कोई वाधक प्रमाण नहीं हैं। भिन्न भिन्न लिहों के आधार पर, किस जगह किस आचार्य के लिये उस पर का प्रयोग किया गया है, इस बात का वियेचन कोई भी विवेचक अच्छी तरह कर सकता है।

मंख्या ( रं६ ) में निर्दिष्ट पष्टितन्त्र-मृत्र के लिये पञ्चिशिख की रचना होने के विषय में

जो विचार हमने प्रस्तुत किया है, वह 'श्राहकूारिकाणीन्द्रि गण्यर्थ सार्घायतुमर्हन्ति नान्यथा' इस सुत्र के सम्बन्ध में भी ममकता चाहिये। संभव है, यह पद्धशिष्यसूत्र हो, श्रीर वडन्यायी के [ २१२० ] सूत्र के ज्याख्यानरूप में लिखा गया हो।

गौतमकृत न्यायस्त्र [ शशाः ] का भाष्य करने हुए बाल्यायन सुनि ने सुग्मति प्रत्यत्त मन निर्देश-के प्रसंग में मन को इन्द्रिय चताया है। परन्तु गौतमतुत्रों में मन के इन्द्रिय होने का कहीं उल्लेख नहीं आता, तब मन को इन्द्रिय कैसे माना जाय ? इम आर्शका का उत्तर वाल्यायन ने यह दिया है-

क्षभिमाय यह है, कि गौतम सुत्रों में यहापि मन के इन्द्रिय होने का दल्लेख नहीं है, "तन्त्रान्तरसमाचाराज्यैतत् प्रत्येतव्यमिति ।" परन्तु भन्य शास्त्र में ऐसा उल्लेख पाया जाता है। श्रीर हमने यहां अपने शास्त्र में उसका प्रतिपेध नहीं किया है, इसिलिये हम की भी वह ऋभिमत ही है। इसप्रकार वात्स्यायन ने अन्य शास्त्र के उल्लेख पर मन को इन्द्रिय स्वीकार कर, सुखादि प्रत्यत्त के सामञ्जस्य का निरूपण किया है।

श्रव विचारणीय है, कि किस अन्य शास्त्रमें मन के इन्द्रिय होने का उत्लेख किया गया है। हम देखते हैं, कि वैशेषिक में कोई भी ऐसा मूत्र नहीं है, जिसमें मनके इन्द्रिय होने का वल्लेख हो। मीमांसा और वेदान्त में भी हमें कोई ऐसा सूत्र नहीं मिला। पातछल योगसूत्रों मे भी कोई ऐसा निर्देश उपलब्ध नहीं होता। तब अन्तनः हमारी हिष्ट सांख्यपद्यायां मुत्रों को स्रोर फुकती हैं, श्रीर हम देखते हैं, कि इम तन्त्र में मन के इन्द्रिय होने का उल्लेख है। यदि बात्स्यायन का निर्देश, सांख्य की दृष्टि से ही किया गया मान लिया जाय, नी वास्थायन का, सांख्य के लिये तन्त्र-पद प्रयोग भी विशेष महत्त्व रखता है। इम बात की प्रथम सिद्ध किया जाचुका है, कि सांख्यवडध्यायी का ही दूसरा नाम विद्यतन्त्र है, और इसके प्रत्यिक आधी 'तन्त्र' पट से भी

सांख्यपडण्यायी के दितीयाध्याय के १७ और १८ वें सूत्रों में श्रहहार से इन्द्रियों की इसका व्यवहार हो सकता है। उत्पत्ति का निर्देश हैं। श्रनस्तर १६ वें सूत्र में उन इन्द्रियों की गणना की गई है। सूत्र इस प्रकार है-

पांच कर्मेन्द्रिय और पांच ज्ञानेन्द्रियों के साथ एक आन्तर [मन] इन्द्रिय को जोड़ कर ग्वारह' इन्द्रियां होजाती हैं। २६ वें सूत्र में गुनः उभवप्रकार की इन्द्रियों के माश्र सम्बद्ध

<sup>।</sup> साल्य में इन्द्रियां ग्याह मार्जा गई है, बीर करब तरह । ताल्य यह है, कि बुढ़ि बीर घारकार को धन्त:-भारत प्रदेशका है —ताह काणों में दो करण मानने पर भी इन्द्रिय संज्ञा महीं दीगई। इसका विवेचन इसमका है —ताह काणों में दो

होने के कारण मन की उभयात्मक इन्द्रिय माना है। इसके श्रांतिरिक्त सांख्यपडण्यायी के अ६६ मृत्र में भी इस श्रार्थ का स्पष्ट उल्लेख है। इसकार सांख्यपडण्यायी ही ऐसा शास्त्र है, जिस में मन के इन्द्रिय होने का साझात उल्लेख है। फलत उम. के श्रावार पर वात्स्यायन के उक्त लेख को समञ्जस कहा जासकता है। यद्यपि ईश्वरकृष्ण की २६, २७ कारिकाश्रों में भी इस अर्थ का उल्लेख है, परन्तु उससे पूर्वव ी वात्स्यायन उसका निर्देश कैसे कर सकता है। श्रीर किर गौतम के श्राभिशय के साथ उसका सम्बन्ध को इना तो सर्वया श्रासम्ब है। इस रीति पर भी वात्स्यायन श्रीर गौतम से भी पर्व इन सन्नों की स्थित स्पष्ट होती है।

इस प्रकरण में हमने पहण्यायी के अनेक स्ट्रों के उद्धरण, मस्तृत साहित्य से चुन कर विखलाये हैं। उनमें से सच ही सायणाचार्य से प्राचीन अथवा दुछ उस के समकालिक हैं, और अनेक वाचरपति मिश्र तथा शंकराचार्य [ कं रथित काल ] से भी प्राचीन हैं, और दुछ तो ईरवर-कृष्ण से भी प्राचीन हैं। ऐसी स्थिति में पहण्यात्री सुत्रों की रचना, सायणाचार्य के अनन्तर मानना सर्वथा अनगत हैं। उन सब उद्दश्त सुत्रों की एक सुची यहा दे देना उपयुक्त हागा।

- (१)-सच्चरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृति । [१, ४, १०, ११, १०, १३, १८]
- (२)—श्रग्रपरिमार्गं तत् [ सनः ]। [ २ ]
- (३)—प्रकृतेर्महान महतोऽहकारः श्रहदारात पख्यतन्त्राशाणि । [3]
- (४)—सन्वरजस्तमसा साम्यावस्या प्रकृतिः, प्रकृतेमेदान्, महतोऽहंकारः, ष्राहकारात् पञ्च तन्मानाग्रि,वभयमिन्द्रियम्,तन्मात्रेभ्य स्थलमृतान्ति, प्रवरः।[५,५,२३,२४]
- (४)-सौदम्यादनुपलव्धिः। [ म, २१ ]
- (६)-कार्यदर्शनात्तद्रपलब्धे.। [६]
- (७)—नासदस्पादी नृश्ः गवसः। [६]
- ( = )-सामान्या वरणवृत्ति प्राणाचा वायवः पन्न । [१४]
- (६)--- उपादाननियमात् । १६ ]
- ( १० )-परिमाणात् । ि २० ]
- ( ११ )--समन्वयात्। [ २० ]
- ( १२ )-विषयोऽविषयोऽप्यति इरादेर्हानोपादानाभ्यामिन्द्रियस्य । [ २१ ]

भेद बाह्यपरया श्रीर अन्त करया । बाह्यकरया ८० -पाव ज्ञानिन्त्रिय, पाख कर्मेन्द्रिय । अन्त करणा तीनभागः यहकार-बुद्धि । इन्द्रियक्य मे जब हम इनका विभेचन करेंगे, तम दश बाह्य इन्द्रिय, एक मान्तरिन्त्रिय । इसमकार इन्द्रिय ग्वारह ही हैं । बुद्धि और व्यहंकार इन्द्रिय नहीं । केवल करेंग्य हैं ।

सुत्रों के श्रापे जो सख्या दी गई हैं, ये थे हैं, जिन सख्याशों पर हुस प्रकरण में इन सूर्ता की उद्गुत किया गया है। इन सुत्रा तथा इनक उदरण स्थलों का निर्देश वहीं पर देखना चाहिये।

#### वर्षमान सांल्यसूत्रों के उद्धरण

```
( १३ )--सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः, प्रकृतेर्महान्, महतोऽह्कः
                त्तनमात्रारयभग्रमिन्दियं, तन्मात्रेभ्यः स्थलमतानि, पुरुषः,
               विश्वतिर्धातः । [ २२ ]
      (१४)—अचेतनत्वेऽपि चीरवच्चेष्टितं प्रवानम्य । िरर ]
      ( १४ )-विग्रणाचेतनत्वादि ह्यो: [ २२ ]
      (१६)-- श्रसन्तिकृष्टार्थपरिच्छित्तिः प्रमा, तत्माधकतमं यत्ततः प्रमाणम् । [२३]
      (१७)-- अशक्तिरप्राविशतिधा । ि२४ ी
      (१८)-- त्रष्टिनेवचा । २४ ]
       (१६)-सिविरप्रधाः। २४ ]
       (२०)-विपर्ययभेदाः पद्म। [२४]
       (२१)-करण त्रवोदशविधम । विश्वी
       ( २२ )—अध्ययसायो बुद्धिः । [ २४ ]
       (२३)--अभिमानोऽहंकारः ३ २४ ]
       ( २४ )-- गुणपरिखासभेदान्नानात्वव । [ २४ ]
       (२४)--तरसन्तिधानादधिष्ठातृत्वं मण्डिवत् । [ २६ ]
       (२६)-माहद्वारिकत्वश्र तेर्न भौतिकानि । २७ ]
         वश्यसमास सुत्रों में से जो सूत्र हमें संस्कृत साहित्य में उद्धृत हुए उपलब्ध हुए हैं, उनकी
सुची निम्नलिग्वित है-
         (१)-पञ्चपर्वा श्रविद्या। ६ वे
         (२)—ब्रष्टी प्रकृतयः।[१४,'१६, २२] ।
         (३)-पोडश विकासः।[१४,१६,२२,२४]
         (8)-gen:1[16]
        (४)-पन्न बायवः। [१६, २४]
         (६)--त्रेग्रथम्। १६,२४]
         (७)--सम्बद्धाः । [ १६ ]
         ( = )--प्रतिसद्धरः। [ १६ ]
         (६)-- दश मुलिकार्था । १४]
       (१०)-त्रिविधोबन्धः २४]
       ( ११ )—त्रिविधं दुःसम् । [ २४ ]
       ( १२ )-- विविधं प्रमाणम् । [ २४ ]
       ( १३ )--पद्म कर्मयोनयः। [ १७ ]
```

#### पञ्चम प्रकरण

# √सांख्यषडध्यायी की रचना

द्वितीय प्रकरण के आरम्भ में निर्दिष्ट तीन आसेगों में से दो का समाधान विस्तारपूर्वक रिप्तले तीन प्रकरणों में करिदया गया है, और इस बात को भी सिद्ध कर दिया गया है, कि वर्त्त मान सांस्वयसूत्रों की रचना सांस्वयस्थित से बहुत पूर्व हो चुकी थी। श्रव तीसरे आदेश का ममाधान इस प्रकरण में किया जायगा। उसके लिये प्रथम महस्वपूर्ण प्रश्न यह उपस्थित होता है, कि क्या इन सम्पूर्ण पुत्रों को कवित की रचना माना जासकता है ? विद हां, तो इन सूत्रों में, कि क्या इन सम्पूर्ण पुत्रों को कवित की रचना माना जासकता है ? विद हां, तो इन सूत्रों में, कि सहलों के अनन्तर होने वाले अनेक आवारों के मत, उनके अपने शास्त्रों के पारिभाषिक पदमयोग, स्वया उनके स्वयडन मयडन का शिवाटन कैसे होसकता है ? यह एक अस्वयन्त स्थप बात है, कि सहलों वर्ष अनन्तर होने वाले आवारों, उनके शास्त्रों और क्षित्रान्तों का झान, प्रथम हो किएल को हो जाय, कदापि स्वीकार नहीं किया जासकता, इस्तिन्ये यह यह मान लिया जाय, कि इन सूत्रों में अनेक मूत्र ऐसे हैं, जिनको कृषिल-प्रणीत नहीं कहा जासकता, वे अनन्तर काल में किन्दी याचारों ने भीय में सिला दिये हैं, तो इस मान्यवा के लिये भी प्रमाण की आवारयकता होती । इस वातका विवेचन करना भी कितन है, कि कौन से सूत्र किया जाय कि अवस्वयस्य ज्ञावरयक होजात है, कि पुत्रों की रचना के सम्बन्ध में सुद्ध दृष्ट से विचार किया जाय कि अधित सम्बन्ध में सुद्ध हि से विचार किया जाय कि अधिता सम्बन्ध विचार

इसमें मन्देह नहीं, कि इस जटित समस्या की मुतकान के लिये आधुनिक खनेक विद्वानों ने प्रयत्न किया है। परन्तु ने कहां तक सफलता प्राप्त कर सके हैं. यह विचारणीय है। उनके लेखों को विद्वानों के मन्धुन उपस्थित कर देना ही दिखत है। इसके सम्बन्ध में हमें एक विस्तृत लेख, कोन्हापुर से प्रकाशित 'मस्कृतचिन्नका' नामक संस्कृत गासिक पत्रिका [१८-६६ शाकाव्य के खात्रिका मास के खड़ ] में हिएगोचर हुआ। इसके लेखक हैं, श्रीयुत अप्पारामां राशिवडेकर विद्यायाचरपति। लेख का शोपक है—'केन प्रणोतानि सांस्थ्यमुत्राणि' अर्थात् 'सांस्थ्यमुत्रों को फिलने बनाया ?' इस नेरा में लेखक महोदय ने खनेक पूर्वपची की फल्पना करके उसका समाधान करते हुए यह सिद्ध फरने का यत्न किया है. कि ये पडण्यायों रूप सास्यसुत्र गहिष कियल के ही यनाये हुए हैं।

श्रापने सृत्ररचना के सम्बन्ध में पूर्वपद्म उपस्थित करते हुए लिखा है—" यद्यपि "

यह लेल संस्कृत में है, इसने उमका हिन्दी अलुबाद करके युक्त में लिला है। तुलना के लिये हम यह लेख भी आधिकल रूप में यहां उन्हेंन किये देते हैं:---

अनेक प्राचीन वाक्यों से प्रमाणित होता है कि ये सांख्यसूत्र कपिल के बनाये हुए है, फिर भी युक्ति विरुद्ध होने से यह बात मानी नहीं जा सकती। क्योंकि श्रुति में कपिल को आदिविद्वान कहा है। पारचात्य विद्वान् भी कपिल को प्रथम दार्शनिक खीकार करते हैं। इसलिये कपिल का सब से प्राचीन होना स्पष्ट हैं, एक प्राचीन ऋाचार्य अपने से अर्वाचीन आचार्यों के मतों को स्वर्गवत प्रन्थ में किस प्रकार अन्तर्निविष्ट कर सकता है ? यदि करता है तो यह प्राचीन नहीं, किन्तु जिन आचार्यों के मतों को अपने प्रन्य में उपनिवद्ध करता है, उनसे यह अर्वार्यान ही होना चाहिये। इसप्रकार यदि आदिविद्वान कपिल ही इन सुत्रों का प्रणेता होता. तो अपने से बाद में होने वाले छः श्रीर सोलह स्रादि पदार्थ मानने वालों के मतों को स्रपने बनाये मन्थ में किसप्रकार उपनिबद्ध करता, परन्तु इन सांख्यसूत्रों में खरडन के लिये इसप्रकार के मत उपनियद हुए र दीखते हैं -

न समयायोऽस्ति प्रमाशाभावादः ।- ,

पोडशाहिष्यप्रेवम । न पट्पदार्थनियमस्तद्बोधान्म्बितः। नाणुनस्यता तत्कार्येश्रृतः। इस्यादि

ये समवाय या छः पदार्थ त्रादि मानने वाले गौतम त्रादि नैयायिक, भगवान् कपिल कं बहुत बाद में हुए हैं, इसिलये ये सांख्यसूत्र कपिलप्रणीत नहीं कहे जा सकते। किन्तु कणाद आदि के बाद में होने वाले किसी खाचार्य ने इन्हें बनाया है। इसके ऋतिरिक्त इन सूत्रों में बौद्ध ऋादि ऋवैदिक दर्शनों के मत भी श्रनृहित देखे जाते हैं, इसलिये यह भी नहीं कहा जा सकता कि वेदमूलक दारीनिक मतों को कपिल ने केद से लेकर ही अनुवाद कर दिया है। और शंकराचार्य के मत का खरडन करने में भी इन सुत्रों की प्रयुत्ति देखी जाती है। इसलिये इन सब बातों से यही अनुमान

<sup>&#</sup>x27;'यद्यपि 'अग्निः स कपिको नाम सांख्यसूत्रप्रवत्त कः' इत्यादीनि विद्यान्त एव भूयासि वचनानि श्रीमतः कवित्तमुने: सांस्यस्त्रप्रयोत्ते प्रमाणभूतानि, तथादि न तावित्रः सांस्यस्त्राणां कवित्तप्रयोतःव स्वीकर्तुं शन्यम्, बुक्तिविरद्धस्वात् । तथाहि-श्रूयते किल कपिलस्यादिविद्वस्यं देवेपु-'ऋपि प्रस्तं कपितं वस्तमधे ज्ञानैत्रिमिनं जावमानं च पश्येत् इति । पारचात्वा अप्यस्यादिदार्शनिकण्य-महीकुर्वन्ति । यादिविद्वःवाच्यास्य सर्वेभ्योऽपि प्राचीनत्वमर्यादुकः भवति । यश्च प्राचीनो नासायकी चीनानां मतान्यारमना विरचिते प्रवन्धे निवदं प्रभवेत् । यदि च निवध्नीयान्नासी प्राचीनः किन्तु वेषां मतान्यनेनोपनिबच्यन्ते ततोऽर्घांचीन एव स्यात् । एवं यदि महामुनिसादिविद्वान् कपिल एव सांस्यस्त्राणि प्रागोप्यम्मासी स्वरमात् परमाविनां षट्षोडशादिपदार्थवादिनां मतान्यास्मनः प्रवन्ध उपन्यमनस्यत् । निबद्धानि पुनरेवंविधानि मतानि सएडनीयतया सांस्यस्त्रेषु । यथा-

न समवायोऽस्ति त्रमारगाभावात्।

षोडशादिष्मध्येवमः।

न पट्पदार्थं नियमस्तद्वोधान्मुक्ति ।

नाणुनित्यता तत्कार्यभूतेः। इत्यादिपु ।

परभाविनंश भगवत. कपिलात् पटपदार्थवादिन इति नैतानि सांस्थस्त्राखि भगवता किलेन प्रखोतानि, किन्तु केयादादिश्यः पराचीनेनैव केनापि इत्यवश्यमञ्जूपैतच्यम् ।

थयोच्यते वेदेषु सर्वेषामपि दर्शनानां बीजमूनतयावस्थानेन न खलु वदनुवादस्यासम्भवविषयस्व मिति नानेन सोष्यस्त्राणां क्षित्रप्रणीतत्वं व्याह्न्यत इति । तथापि न गतिः, सूत्रेषु श्रमीपु दर्शनान्त-

हुद होता है कि श्री शङ्कराचार्य से भी अर्थाचीन किसी आचार्य ने इन सूत्रों का प्रथन विज्ञा है। ये सांख्यसूत्र कपिलप्रणीत नहीं कहे जा सकते ।"

इस पूर्वे पत्त को उपस्थित कर तेलक महोदन ने इसका समाधान इसप्रकार प्रारम ' किया है- 'इन' ऊर्धरेता मुनियों को एक अलौकिक प्रत्यत्त होता है, जिसके कारण वे भूत, भविष्यत् और वर्षमान की प्रत्येक वस्तु को दृष्टिगोचर कर सकते हैं। इसीलिये इन मुनियों ने स्वरचित सूत्रों में उन उन जाचार्यों के भिन्न भिन्न मतों का कथन किया है, और इसीलिये वेदान्त-इर्शन में जैमिनिके समान काप्णीजिनि (३।१।६), आत्रेय (१।४।४४) श्रौडुलोमि (४।४६), श्रादि मुनियों के मतों का संग्रह किया गया है। जैमिनि ने भी मीमांसादर्शन में भगवान ज्यास (द। ३। १७) स्रोट कार्याजिनि (४। ३। १७) प्रमृति आचार्यों के मतीं का संग्रह किया है। इसी प्रकार भक्तिमीसीसी में भगवान् शाव्डिल्य ने कारयप (२६), जैमिनि (६१), और बादरायण (६१) आदि आवार्यों के मतों को दिखलाया है। इसप्रकार और मी कर्ना कर लेनी चाहिये। इसी रीति पर मुनियों के अलौकिक प्रत्यत्तराली होने से ही दर्शन आदि में बौद आदि

मतों का उपन्यास छीर उनका खरडन देखा जाता है। जैसे न्यायदर्शन में शरीरात्मवादी चार्चाक के मत का खगडन (३।१।४), और चिंगिकविज्ञानवादी बौद्यमत का उपन्यास (३।२।११) हैखा जाता है। इसीप्रकार (२।२।२८ आदि) वेदान्तसुत्रों में भी विज्ञानवादी यौद्धमत का खरडन उपलब्ध होता है। पुराणों में भी बौद्धमत के योधक बाक्य दीखते हैं। विद्णुपुराण के हतीय बीरा का ब्रह्मारहवां अध्याय इसमें प्रमाख है। वाल्मीकि रामायण और महाभारत में भी बौद्ध अवि के नाम उपलब्य होते हैं। तो क्या बौद्ध आदि को हैं पायन आदि से भी प्राचीन मानना चाहिये ? अथवा मुनियों की अजीकिक प्रत्यत्त्रशासिता को ही इसका कारण मानना चाहिये ? इसका निर्णय विद्वान स्वयं करें । इस रीति पर यदि व्यास आदि म्हपियों को जातीकिक प्रस्यत्त ही जाने का सामर्थ्य स्त्रीकार किया जाता है, तो किर महर्षि किपल ने ही क्या अपराध

शासामित्र वीक्षादीनामाप महाध्यवृद्धितानि दश्यन्ते । दश्यते ह श्रीशंकराचार्यमतलयदनेऽपि प्रवृधिरेतेपास् । सत्ब्रानुमीयते -- श्रीवर, श्यापेतोऽव्यवीचीनेनैव केनापि संप्रीधतानि संप्यस्थाणीति ।

वाकाशुमानमा अध्यक्षमुख्ये रेतसाँ मुनीनामेतेना अस्य किरा भूते भवद् भावि च चस्तु विवयमागुपपाति । अलगण्य व वानपञ्जात तेवां तेवां सवात्यातमना संबधितेषु तृत्रेषु । शतदय च वेदासदर्शने श्चत एव चामाामरुपानवध्यस्य तथा तथा मर्वारचारचाः सम्बन्धयु पुरु ३ । ४०५४ च प्रशासित चेन्नोपसरुपार्येति जैमिनीय 'स्वामिनः फलश्चेतिर यात्रेयः' (३ । ४ । ४४), 'बस्यापिति चेन्नोपसरुपार्येति कार्यमानामा (२ । १८) है। तेवा तेवा ग्रुनीना मतानि संगृहान्ते । जीस्निनर्गय मीमांसाद्यांने 'कालाम्यासंडिप यादरिः कर्ममेदात्' वया तथा शुक्राचा व्यवस्था । प्रश्निक स्थापना कार्याची । प्रश्निक स्थापना स्थापना स्थापना । प्रश्निक स्थापना स्थापना । स्थापना स्थापना स्थापना । स्थापना स्थापना स्थापना । स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना । स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना । स्थापना स्थापन स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापन स्यापना स्थापन स्थापन स्थापना स्थापन स्थापन स्थापना स्थापना स्थापना व्यातस्य कार्याजिनियमृतीनां च मतं संज्ञमाइ । भक्तिमीमांसायां च सगवान् कार्यडस्य: 'नामस्यर्थरार कार्यपः कान्यामनाननपूरामा वनाव वनाव । सर्मावार ( १३ ), 'नाननित वीमनिः सम्मवार' ( १३ ), 'कतमस्माद् बान्दाययो रष्टायार्' ( १३ ) ्रहुति कास्वपादीनां मतानि प्रदश्यामासेति । यद्यमन्यवृद्युद्धम् ।

किया है, जोिक उनके सूतों मे तौद्ध स्त्रादि मनों के उपन्याम को सहन नहीं, करते, स्त्रीर उसी के कारण सूत्रों की ही स्त्राचिनता को सिद्ध करते हो। इसिलये स्तरान्त प्राचीन स्रलोकिक प्रत्यक् राष्त्री महीं किपला ने ही इन विद्यमान साद्ध्य सूत्रों की रचना की है यह सिद्धान्त स्त्रप्तर्य स्त्रीकार करना चाहिये। ऐसी स्रवश्या मे बोद्ध स्त्रादि मनो का उपन्यास मी साख्यमूतों में सम्भव होसकता है, स्त्रीर इससे सूत्रों का स्त्राचीनता भी सिद्ध नहीं की जासकती।"

श्रीयुत अपाशर्मा के विचारों की अमान्यता-

लेसक मरोदय के इस समायान का साराश इतना ही है कि प्राचीन मुनिजन त्रिकात्वरीं थे, इसीलिये वे अपने से हजारा वर्ष बाद होने वाले आवारों के सिद्धा-ते का उटलेस भी उन्हीं के शब्दों हारा अपने अन्यों में फरसके। हमारे विचार म यह समायान वर्षमान सदी में एक हारमाएद वस्तु है। आज इस बात को गोई भी स्त्रों करते के लिये तथार नहीं। यदि उस समय का कोई भी सुनि, आज के रेडियो जोर एटॉमिक वम् आदि के आधुनिक रूप में आदिएकार की वामन कोई मन्य जिस्ताता, तो हम पण्डित जी के समायान का कुत्र महत्त्व समस सकते थे।

आपने सीमा सा ओर बेदा नदरीन में छुद्र आचार्यों के नामा का उरलेख़ बताया है। इसमें फोर्ड ए-बेट नहीं कि बदान्त और सोमासा के कर्ता व्यास और जैमिनि समनाज़िक थे, व्यासके प्रवान शिष्यों में जैमिनि का नाम आवा, हैं । परिडत जी ने भी अपने केरासे इस बातको सामा है,

प्रकाशिकमस्यवराषित्वादेव सुनीवा दर्शनाविद्ध बंद्धिविमवानामुग्यासस्तरवर्षक्रिय प्रकाश्यत । यथा न्यायद्र्णेनं 'शरीरदाहे पावकाभावादः' (३।१।४) इत्यादिष्ठ सून गरीरास्मयादिन अनुवाहस्य प्रवाह । प्रताह प्रवाह पावकाभावादः (३।१।४) इत्यादिष्ठ सून गरीरास्मयादिन अनुवाहस्य प्रवाह । प्रताह प्रवाह प्रवाह प्रवाह प्रवाह स्वाह प्रवाह । साम्यव्य प्रवाह प्रवाह प्रवाह प्रवाह । साम्यव्य प्रवाह प्रवाह प्रवाह प्रवाह प्रवाह । साम्यव्य प्रवाह प

महायो नाह्ययानाळ, त्यानुमह्काव्या । विष्यास वेदान् यस्मृत् स तस्माद् व्यास हित स्तृत ॥
 वेदानप्यापयामास महामान्दपद्धमान् । सुमन्तु जीमिन् पैहा शुक चैव स्वमा मनम् ॥
 म० भा०. जादिपर्यं, ष० ६४ । रखो० १३०, १३१ ]

विधिक्ते पर्वत्वत्वे पाराश्यों महातपा । वेदानृष्यापयामास व्यास जिप्यान् महातपा ॥ सुमन्तु च महाभाग वेदायायमेव च । जैमिन् च महाप्राज्ञ वेस चापि वपरितनम् ॥

\_\_\_\_\_\_ म० भा०, रान्ति०, अ०३३५। २लो० ५१, २७। ]

खापुनिक खन्य विदान भी इससे पूर्ण सिहंगत हैं, ऐसी खंबस्था में गुरू खंपने मन्य में शिष्य के सिद्धान्त हो धीर शिष्य खपने मन्य में गुरू के निद्धान्त को स्थान देस हना है, इसलिये मोमांना में ह्यास का उल्लेख और वेदान्त में जैमिन का उल्लेख किसी प्रियोग सिद्धान्त का निर्धेय निर्देश करता। परन्तु काप्यांजिन, खोडुजोिंस खोर खाने या खादि आचार्यों का उल्लेख नेदान बीर सीमांसा में होने पर भी खापने इनकी ज्यास खोर लेमिन से परचाद्वारी कैसे मान लिया पर्द हम न समक के है। इस नामोल्लेग से ती बदी पर ही खाचार्यों को वेदान या मीमांसा में नामोल्लेग का प्रवीत है, या उनने समकालिक थे। इनलिये इन खाचार्यों को वेदान या मीमांसा में नामोल्लेग क्यांस था तैमिनि की खलेकिक मरपच्यालिता का प्रमाख नहीं होसकता। यदी वात शायिहरूप प्रयोत 'भित्तिभोसारा' नामक मत्य में चित्तियित खाचार्यों के सन्यन्त में मी जानलिती चाहिये। भित्तिभीसारा में इल्लियित खाचार्यों, शायिहरूप के शायवार्यों ही होसकते 'हैं, पद्धार्थिं। भित्तिभीसारा में इल्लियित खाचार्ये, शायिहरूप के शायवार्यों ही होसकते 'हैं,

न्याय, वेदान्त सूत्रों में साजात गाँद आदि मना का खरडन निर्श-

एक और महत्त्रपृष् वात पण्डित है। अपने समावान में देही है। आपका नियार है कि गीतम के न्यायस्त्र और न्यास के वेदान्त स्त्रीं में बीद खाबि मर्वा ला उपन्यास संधा दंग्डंन किया गया है। इसंके सन्यन्य में इस एक विचार उपरित्त करना चाहते हैं—वांपि चृह कांभीवक सर्वा रा में निर्देश सिक्र नहीं हाम को लें हैं कि गीतम का समय कीनसा है ? क्यायम्त्रपणे ॥ गीर्थ का समय कीनसा है ? क्यांकि इस यहां पर इसके निज्य के लिवे क्यिश्वत नहीं हुए हैं, इसलिये चेहा मान लें तें हैं कि गीतम का समय खुद्ध से पूर्व हैं कीर निवस्त करना चार का समय निरिचत ही खुद्ध से पूर्व है, किर भी यह प्रतिवादन करना अंतरण का लिव हो में वीर्द्ध खादि मर्वो का उपन्यास या एक समय निरिचत ही खादि मर्वो का उपन्यास या एक समय कि निर्मात ही। क्याय मर्वो के निर्मात की लिवे परिचत ही हो करना अपने स्त्रीं के की हम स्त्रीं के निवस का स्त्रीं के की का अपने स्त्रीं के निवस का सिक्र करने स्त्रीं के निवस है। इस अप की निवस करने स्त्रीं के लिवे परिवस वीर विवस है। उना कि स्त्रीं का पीर कीर निवस हों से स्त्रीं है। उनाहरण के लिवे पर स्त्रीं विवस पीर कीर भीर बीद आदि का सान्। इसर कीर कीर पर स्त्रीं है। उनाहरण के लिवे पर स्त्रीं विवस का तिलस बीद आदि का सान्। इसर हों है। उनाहरण के लिवे पर स्त्रीं विवस का तिलस विवस का सान्। इसर हों है। उनाहरण के लिवे पर स्त्रीं विवस का तिलस विवस का सान्। इसर हों ही स्त्री का पीर कीर का सान्। इसर हों ही विवस का सान्। इसर हों ही कि सार हों ही विवस का सान्। इसर हों हों ही कीर हों ही है। इसर हों हों ही है। इसर हों हों हों ही ही ही ही ही ही ही है। इसर हों हों ही ही ही ही है। इसर हों हों ही ही ही ही ही ही ही ही है। हों हों ही ही ही ही ही ही ही है। ही हों हों ही ही ही ही

'शरीरटाहे पातकासा ॥त्' । २ । १ ४ ।

इस प्रकरण में यही सिद्ध किया गया है कि आत्या, इन्द्रिय शरीर और भगसे श्रथण् वस्तु हैं। इससे पहले दोन सुंत्रों में इन्द्रियों से खातम का भेद सिद्ध किया गया है, अर्थोत् इन्द्रियां आत्मा नहीं होसकती। जननंद इन तीनें सुत्रों (४—६) में शरीर से खातम का भेद सिद्ध किया गया है। क्या गीतम इस बात को स्थान में दशार इन सुंत्रों की रचनों कर रहा है कि मैं बाद से

गौतम के मंभय को निकेष इस घटन के परिटिष्ठ कर्य 'नेपसहार' नामक शकरण में किया गया है।

होने वाले वार्या क के मत का खण्डन कर रहा हूँ ? हमारे पास इसका कोई भी प्रमाण नहीं। इन स्त्रों में कोई भी ऐसा पद नहीं, कोई भी ऐसी रचना नहीं, जो इन सूत्रों के साथ पार्वाक का सम्बन्ध प्रकट कर सके।

यह एक साधारण बात है कि जब कोई विद्वान किसी वस्तु के स्वरूप का निर्णय करने के लिये उपिश्वत होता है, तब उसके हृदय में उस वस्तु के अनुकृत या अतिकृत मानों का उदय होना स्वाभाविक है, अनुकृत भावों का संबह और प्रतिकृत भावों का प्रत्याह्यान करने से ही उस वातु का स्कर निर्णय होसाकत। है। आत्मस्वरूप का निर्णय करने के लिये प्रष्टुच हुआ गौतम इस मातको देखता है कि लोक में इन्द्रियाशय, शरीराशय और अन्तःकरणाश्य ज्यवहार ही ऐसे होते हैं जो आत्मस्वरूप के निर्णय में सन्देह जनक होने से वाधक हैं। इसीलिये गौतम ने आत्मा को इनसे मिन्तं विद्ध करने के लिये इन तीन प्रकरणों की रचना की। जेसे आत्मा को मन और इन्द्रियों से अविरिक्त सिद्ध करने समय गौतम यह नहीं सोचवे कि इस मन (इन्द्रियास्मयाद) को और भी कोई मानता है या नहीं ठीक इसीप्रकार शरीर से अविरिक्त सिद्ध करने समय गौतम को यह प्यान नहीं है कि चार्वाक इस मत को मानेगा। हमारे लेखका अभिनाय यही है कि केवल वादों के खरडन मण्डन का अवलस्थन कर पूर्वापर का निर्णय करना आतम्भय है जब तक कि एक दूसरे की एक त्यारे के पर, स्पष्ट नामोव्लेख या रचना का समावेश प्रतीत न हो।

वेदान्त सूत्रों में भी इसी सरह कोई पद या रचनासान्य या नामोल्लेख नहीं है, जिससे पह स्वप्त प्रतीत होसके कि व्यासने यहां बौद्ध खादि सतों को सद्य करके सूत्रों का तिसींस किया है। खाजकत हम केवल भाष्यकारों का खिलागय लेकर ही इसप्रकार की व्यवस्था करते हैं। याजकत हम केवल भाष्यकारों का समय उस समय के परचात् है, जब कि इन बादों को विशेष र सम्प्रदायों ने खपना लिया था, इसलिये भाष्यकारों ने उन बादों को उन्हीं सम्प्रदायों के नामों से व्यवहृत किया और केवल खभ्भासवरा हम भी खाज उसी तरह व्यवहार करते पत्ने जारहे हैं।

यह बात इमलिये भी पुष्ट होती हैं, कि शास्त्रों में अनेक ऐसे बाद हैं जिनको अमीतक किसी सम्प्रदायने नहीं अपनाया, इसीलिये उनके साथ किसी सम्प्रदाय का नाम नहीं, ये शास्त्र में आज भी अपने ही नाम से व्यवहार होते हैं, जैसे यहीं प्रकृत में दो वादों का नाम आया है- 'इन्द्रियासम्वाद' और 'अन्तरकरणास्त्रवाद' । यदि आज ही आनन्दसमाजी 'इन्द्रियासमाद' को अपनालें, तो सी वर्ष के बाद यह स्थिर होजायगा, कि यह वाद आनन्दसमाज का सिद्धान्त है, क्या किर हम यह सिद्ध करने के लिये तथार होंगे ? कि गौतम ने अपनी अलीकिक प्रत्यक्शालिता के कारण सहसों वर्ष पहले ही इस वाद का खण्डन किया हुआ है। हमारा तो इस विषय में यही मत हैं कि शरवेक वाद का मद्भाव, प्रत्येक समय में हो सकता है। इसलिये किसी प्रन्थ में किसी बाद के उत्लेख मात्र से हम असकी पूर्वापरता का निर्णय करने में असमर्थ हैं, जब तक कि किसी आपार्य का, रचना का तथा विरोप पारिम्।पिकपन्तों वा हम बहां उल्लेख न देरों। क्योंकि

फैबल बाद का उन्लेख किसी भी आचार्य के मस्तिष्क की करना हो सकती है। विशेषकर. दारोनिक आचार्यों ने लिये यह एक सामारण सी नात है कि वे अपने सतको पुछ करने के लिये प्रथम अनेक वादों (मतों) को उपस्थित कर उनकी असारता प्रकट करते हैं। उनमें अनेक वाद केवल करपनामृतक होते हैं।

इन सब वार्तो पर विचार करते हुए हमारा निश्चय है कि न्यायसूत्र या प्रवास्त्रों में कोई ऐसे पह, नाम या रचनासाम्य नहीं हैं, जिनका अवलम्बन कर सूत्रों में चार्वाक बौद्ध आदि का समय जोड़ा जासके, जो कि इन सूत्रों की रचना के वाद हुए हैं। यदि उनमें से किसी का समय पूर्व हो, तो हमें उसके लिये कोई विरोध नहीं। परन्तु इसके विकद्ध सांस्वयसूत्रों में ऐसे अनेक सूत्र हैं जिनमें कपित के परचादावी आवारों के खिद्धान्तों का स्वष्ट उन्तेख मालूम होता है। चद्दाहरण के लिये हो चार सुत्र हम यहां चदुकृत करते हैं:—

'न वयं पह्यदार्थवादिनो बेशोपिकादिवत्'। १ । २५ । 'न पह्यदार्थनियमस्तर्योधान्युवितः' । ५ । ८५ । 'षोडशादिव्यचेवम्' । ५ । ८६ । 'न समवाबोडिंग अभाणामागर्द' । ५ । ६६ । 'न परिमाणाचानविश्य' द्वान्यो नवांगास्' । ५ । ६० ।

इन पांचों सुत्रों की रचना से यह स्पष्ट माल्य होरहा है कि इन सुत्रों का निर्माण गीतम और फणाद के सिद्धान्तों को ध्यान में रसकर ही होसकता है। यहां तो स्पष्ट 'पैशेषिक' पद रक्ता हुवा है, और किर उसके साथ 'पट्पदार्थवादी'। क्याद के पैशेषिक दर्शन के व्यतिरिक्त और यह क्या होसकता है। इसीतरह पोडशपरार्थवादी भौनम स्पष्ट है। वैशेषिक में ही ममनाय नामक छठा पदार्थ माना गया है, गुणों में परिमाणचातुर्विष्य न्याय वैशेषिक पा ही एक कन्तर्गत अवान्तर मत है। यह सम रचना इनम्र नार की है जो गौरम और कखाद के साथ इन सुत्रों का स्पष्ट सम्बन्ध को इसीही है। न्यायसृत्र और कम्मृत्रों की रचना ऐती नहीं थी। इसिविये ने सुत्र इन सुत्रों की रचना ऐती नहीं थी। इसिविये ने सुत्र इन सुत्रों की रचना में उदाहरण तहीं होसकते। इसीविये पिण्डतजी का यह समाधान-कि विकालदर्शी सुनिजन अपने पश्चादार्थी आचार्यों के मनों का भी उपन्यास या प्यव्हन खरचिन मन्यों में खलांकिक प्रययक्षशास्त्रिता द्वारा कराये हैं—सर्वया निर्मूल और हेय है। अन एव पण्डित जी के समायाना नासार ये सत्र क्रिकालक्ष्मीत नहीं कहे जासकते।

रामायण महामारत आदि में बाँद आदि मतों का उल्लेख-

एक बात परिवत जी ने अपने लेख में और प्रकट की है कि वालमीकि रामायण, महाभारत स्त्रीर अन्य पुराणों में भी बौद्ध आदि भर्तो का वर्णन खाता है। वालमीकि स्त्रीर महाभारत तथा पुराणों के प्रणेता ज्यास निश्चित ही बौद्ध काल के बहुत पूर्व ही चुके हैं, इसलिये यह स्पष्ट है कि उनके भन्यों में बौद्ध खादि का वर्णन उनके अजीकिक भरवच्यालिता के कारण ही होसकता है, धन्यथा नहीं। इसके सम्यन्ध में हम इतना ही लिखनेना पर्याप्त सममने हैं कि रामायण महामाँति और पुराणों भी रचना यहुत अर्थाचीन काल तक होती रही है। सबसे प्रथम रामायण महामाँति जीतिये। लाहीर पे लालचन्द अनुभन्धान पुस्तकालय में बीससे अधिक प्राचीन इस्तिहर रामायण के विद्यमान हैं, इनके पाठों में रलोकों का ही नहीं प्रस्तुत अध्यायों का भेद है, इसी पुस्तकालय से रामायण का मन्य प्रकारित हुआ है, यह रामायण की पश्चिमोचार शासाक अर्द्धितार सम्पादित किया गया है। इसके अतिरिक्त रामायण की हो शासा और हैं एक बङ्गोरकल शासा, दूमरी दाचिणात्य शासा। लाहीर कलकत्ता और वश्यई की मुद्रेत रामायणों को भी आप परस्पर मिलाकर देखें, तो आपको स्पष्ट मालून होजायना कि इनमें अध्यायों के अध्यायों का भेद है। यह तो स्पष्ट देखें, तो आपको स्पष्ट मालून होजायना कि इनमें अध्यायों के अध्यायों का मेद है। यह तो स्पष्ट देखें, तो आपको स्पष्ट मालून होजायना कि इनमें अध्यायों के अध्यायों का स्पर्ट मालून श्री सन्त रहेंगों के मध्यकालिक परिवर्तों का ही है। तीनों शास्ताओं का इकहा रामध्याय करने से यह स्पष्ट प्रतिवि होजाता है कि इनकी रचना कितने अर्थाधीन कालतक होती रही है ।

महामारत के सन्त्र-ध में तो ऐतिहासिकों ने सिद्ध फरिदया है कि इनकी वत्तमान रूप सोति ने खनसे सगभग २३०० वर्ष से कुत्र पूर्व दिया है । पुराणों के सन्त्र-ध में कहना न्यर्थ हैं इनके खने »

भ स्रतेक आधुनिक ऐतिहासिक तो रामायण की रचना, महाभारत की रचना से भी यान भी तिद्ध करते हैं। उसमें एक यह दुक्ति उपस्थित की जाती है कि महाभारत में राशियों का वर्णन कहीं नहीं, परन्तु रामायण में कहें राशियों के नाम उपकथ्य होते हैं। क्यों कि बाधुनिक जिद्दम्ण्यवन ने इस बातको स्थीकार किया हुआ है कि भारती में का शियों का ज्ञान स्थान से प्राप्त हुआ है, इससिये भारत के साथ पूनान का सम्पर्क होने से पक्ष है। हो से पक्ष हो है। वह समायण कराना का सम्पर्क होने हे थाद हुई। भारत से ज्ञान का सम्पर्क होने हे थाद हुई। भारत से ज्ञान का सम्पर्क होने हैं। हो हो है हि हमायण के स्थान हुई। अत्रत पहिंच के सिंह हो हो है है वह से स्थान हुई। अत्रत से क्या स्थान का सम्पर्क होने हि हम समायण की स्थान हुई। अत्रत से क्या स्थान का सम्पर्क होने सिंह होता है है। हम स्थान का स्थान स्थान है।

सन्त्री दितिदेश ये स्थोप्यसंस्थेषु पण्यस् । प्रहेषु वर्षे दे लागे वारणवाधिन्दुना सह ॥ ६ ॥ पुत्ये जानस्तु भरतो मीनलगेने प्रसन्त्रथी । सार्षे वाती तु सीमित्री सुलीरेऽभ्युद्धित स्यी ॥ १४ ॥ शांक तालका ह शांक्याय ५६ व सम्बर्ध निर्णयसागरं सन्ति ।

चाहे हुस कथन से पूर्वास्त्र म यह सिद्ध न डिया जांस्त्रे कि समूर्यी रामायण भी स्वान हसी समय हैं? दर फिर भी यह शबरेय माह्म होता है, इसवी सत् के मतुर्मार तक रामायण की रचना शरत होती रहो होती। यहा यह शबरय प्यान रहे कि हमारा मर्ट इससे सबंगा विन्दू है कि यूना क सम्पर्के से पहले भारतीय श्रायों को राशिशान नहीं या, इसका स्थाधिकरय हम विपस्तार भागक रचना में परेंगे।

षत्रं मान महाभारत मन्य का रचना का समय खनते २६०० वर्ष वर्षत् हमा से रागमग ४०० वर्षे पहले तर प्रवादा जाता है। यह बाव ध्यान रचना चाहिते नि चाहे सम्मूर्ण महाभारत की रचना दा बद कात हो, पर हतना खनस्य स्वीकार किया नासका है कि महाभारत की रचना हम समय वक्त होती रही है। इससा समने खनिक सम्बद्ध साथि का बनाया हुंचा है। इन सन वार्त् का विषयस्य जानो क तिसे तान पाइत विश्वास विश्वास विश्वास का होती रही है। इससा सम्बद्ध स्वाद्ध का विश्वास का विश्वास वार्ति का बनाया हुंचा है। इस सन वार्त् का विश्वस्य जानो क तिसे तान पाइत्य विश्वास चित्रस्य का विश्वस्य विश्वस विश्वस का विश्वस विश्वस

भागों की रचना तो अब से कब वर्ष पहले तक होती रही है, इन सब बानों को देखते क्या यह सम्भव नहीं कि उन प्रन्थों से बौद आदि. का वर्णन रोसके। इसलिये हमारे विचार में इन प्रमाणाभासों को उपस्थित करके भी परिडत जी सांख्यसतों की प्राचीनना ग्रीर किपलप्रणीतचा को चित्र काने में सफन नहीं होसड़े ।

√सांद्यक्षत्रों की प्राचीनना थीर कपिल की रचना होते में श्री मत्यवत सामश्रमी के विचार—

श्रीयत पं० सस्यवन सामगमी ने भी अपने 'निकक्तालोचन' नामक प्रत्थ में प्रसंग्राय सांख्य के सम्बन्ध में बहुन कर जिला है। यह सम्पूर्ण विश्वरण कलकते से १६०७ ईठ में प्रकाशित 'निरुक्तालोचन' के दिशिय संस्करण के ६६ पुष्ट से १०० वें पुष्ट तक में किया शया है । आविनिक सब ही बिहानों की तरह यह तो सामध्रमी जी ने भी निर्धान्त स्वीकार किया है. कि व्यक्तिक दर्शन हारों में कपिल ही सबसे प्रथम आचार्य थे'। सांख्य के इस प्रकरण की जन्मित मनसंहिता का लगय निर्धारण करने के प्रसंग में सामधर्मा जी ने यहां स्थान दिया है. श्रीर यह सिद्ध किया है कि इस भूगुप्रोक मनुसंहिता से सांस्यदर्शन यहत प्राचीन है। इस सम्बन्ध में जो विद्यान, विस्तृतरूप से श्री सामधमी का मत जानना चाहें, उन्हें निरुक्तालीचन के इस प्रकृत्या को देखना होता । यहां हम उतने ही खंश का निरूपण करेंगे, जो इस प्रकरण के लिये उपयोगी होस कला है।

यद्यपि इस होटे से प्रकरण में सामध्यी जी ने सांख्यपढण्याची सत्रों की रचना के सम्बन्ध में अपना स्पष्ट मत प्रकट नहीं किया, तथापि इस विषय को उन्होंने खलता ही छोड़ हिया हो ऐसा भी नहीं है। निरुक्ताबीचन के ६८ वें उच्छ पर सामधनी जी जिसते हैं—"न वर्य' पर पदार्थ नारिनो वैशेषिकादिवन् ( सां० ११-४ ) वह सांत्यसूत्र तो दूसरे कषिता या पद्माशिया-चार्व का बताया होसकता है, इसप्रकार इस सूत्र के देखे जाते से सांख्यशास्त्र की पडण्यांची ही। चैहोपिक आदि के बाद की बनी सिद्ध होती है, उससे भी पूर्व निर्मित हत्या सांट्यहर्शन नहीं, भा

• मामध्रमी जी के विचारों की समान्यता---

इससे यह तो स्पष्ट है कि सामभर्मा जी इस सुत्र को सांख्य के मुलप्रवर्ष क और लेखक करित का बनाया हुआ नहीं मानते । बात ठीक भी है, जब किएल, आदि दार्शनिकविद्वान-हैं, तय वह अनन्तर प्रणीत वैरोपिक का उल्तेख कैसे करता ? पर आप इस सुत्र को द्वितीय किपत

श्राहमन्त्राने त सांवददर्शनस्यैनास्विकदर्शनेषु प्राथम्बम्, सांत्यप्रयमाचार्यस्य कविवास्थैय 'बादिविद्वान्' इति प्रसिद्धे " । निहनातीयन पु॰ १७, पं॰ १३, १४।

<sup>ं</sup>न वर्ष प्रपदार्थवादिनो वैकेषिकादिवर्' (१ च. २४) इति मास्यसूत्रन्तु द्वितीयकापितस्य द्वा प्रज्ञातन्त्राचार्यस्य वा अतिवृक्तर्देवि । वया चंत्रसृत्युर्धनात् सांस्थरास्त्रोयपर्याध्यास्य एव पेकेपिकादिन परवाद सिच्यति, न 🏿 सांत्यदर्शनस्य तत्पूर्वजस्य । निरुक्तालीयन युव्ह स्म ।

या पश्चिशिखाचार्य की बनाया मानते हैं। यहां आपके लेखसे यह नहीं प्रतीत होता कि केवल यह एक ही सत्र द्वितीय किपिल या पद्धशिक्षाचार्य का मिलाया हच्चा है या सम्पूर्ण पदध्यायी का ही निर्माण इन्होंने किया। इस बानको स्पष्ट करने के लिये खापने इसी प्रकरण में आगे तत्त्वसमास की ज्याख्या सर्वोपकारिसी का एक उद्धरस देकर बताया है कि सांख्यपद्वच्यायी अग्नि के अवसार भगवान कपिल की बनाई हुई है। पर इसके सम्बन्ध में हमने पहले दोनों ही प्रकरणों में विस्तृत आलोचना की हैं, और अपना मन भी स्पष्ट कप से प्रक्रम करहिया है। बसलिये पने फिर दवारी यहां लिखना व्यर्थ है। सारांश इतना है कि सत्रपड्यायी और तस्वसमास एकही कपिल के वनाये हुए हैं । फिर सामश्रमी जी ने सन्दिहान हो कर स्वयं ही यह लिखटिया है कि शायद यह सत्रपड्यायी पञ्चशिखाचार्य की ही बनाई हुई हो। पर जिस (१।२५) सूत्र के भरोसे पर आप कहते हैं कि यह कपिलप्रस्थात नहीं होसकती. उसे आप पश्चशिख-प्रस्थात कैसे बतासकते हैं ? क्या आपका यह अभिप्राय है, कि कपिल के समयमें तो वेशेपिक न था. पर पद्धशिख के समय से पर्व वैशेषिक वन चका था. क्योंकि ऐसा मानने पर ही आपका कथन संगत हो सकता है। परन्त यह बात किसी तरह भी युक्तियुक्त नहीं कही जासकती. क्योंकि कपिल और पञ्चशिप समकालिक हैं. यह बात क्रनेक प्रमाणों से सिद्ध है। यद्यपि पद्धशिख, कपिल का प्रशिष्य था, पर किवल के रहते हुए ही वह मौड विद्वान हो चुका था, इसीलिये इन कापिलसूत्रों में पद्मशिल का मत भी पायाजाता है, इसलिये मालूम होता है जो वैशेषिक कषिल के समय में नहीं था. यह पश्चशिख के समय में भी नहीं होसकता।। इन सब वातों को हमने 'करिलप्रणीत पष्टितन्त्र' नामक दिलीय प्रकरण में विस्तारपर्वक वर्णन वर दिया है। ऐसी अवस्था में सामध्रमी जी पा सञ्चपडध्यायी को पञ्चशिख-प्राणीत चताना नितानत आन्त है। मालूम ऐसा होता है कि सामश्रमी जी ने सत्रों की रचनासम्बन्धी आन्तरिक साची का अवलम्य न लेने के कारण ही यह घोखा खाया है। पर यह ध्यान रखने की बात है कि (१। ६४) सत्र को वेख कर ही आपको यह सन्देह हुआ है कि कदाचित ये सत्र कपिल प्रणीत नहीं होसपते। इसप्रकार के और भी अनेक सत्र हैं. जी इस विचार को हुद करने के पर्याप्त साधन हैं। इस सम्बन्ध में अपना मत हम आगे प्रकट करेंगे। पर इतने से यह स्पष्ट है कि श्रीयत सामश्रमी जी भी उन सन्दिग्ध स्थलों की कोई संगति न लगासके, और सूत्रों के कपिल-प्रणीत होने का ही निपेध कर बैठे।

र्माख्यस्त्रों के सम्बन्ध में, लोकमान्य तिलक तथा श्रीयुत वैद्य के विचार-

लोकमान्य बाल गंगाघर तिलक श्रीर जिन्तामणि विनायक वैद्य ने भी श्राप्ते 'गीता रहस्य' श्रीर 'महाभारत भीमांसा' नामक मन्यों में सांख्यशास्त्र पर श्रव्हा विचार किया है। परन्तु इन रोगें ही विद्वानों ने वर्षमान सांख्यपडण्याची की सुत्रस्थना के सम्बन्ध में कुद्ध भी नहीं तिस्ता। इनके मन्यों को देसने से वह स्पष्ट प्रतीत होता है कि इनके हुदयों में ये भाव स्थिरता पागये हैं कि इन सांख्यस्थों से सांख्य-सप्ति प्राचीन मन्य है। इसलिये सांख्यमत का प्रतिवादन करने में इन विद्वानों से संरियंस्त्रों की अपेदा सांख्यमध्यित की ही अवलक्ष्य कैना उत्पास समा। है। माल्म यह होता है कि इन्होंने सांत्यस्त्रों को गर्मीर दृष्टि से हे वने में उपेदा ही की है। सांत्य के उन सिन्म स्थलों को देखकर जिनका वर्णन हम अभी तक करने आ रहे हैं, इनका यह विभार हो जाना विल्डल सम्भव है कि ये स्त्र किपल प्रणीत मही, पर स्त्रों को संप्ति के वाट का वताया जाना किस युक्ति से सिछ है, यह इम न समक सके। इस सम्पूर्ण अंश की सिप्तत क्यात्यान हम 'कपिलप्रणीतपष्टितन्त्र' नामक दिसीय प्रकरण और 'पष्टितन्त्र अध्या सांक्ष्यप्रध्यायो' नामक हनीय प्रकरण में कर आये हैं। यहां केश्रत स्त्रों की आन्तरिक रचना सम्बन्धी साधी के यिषय में बिचार करना है, और इस विषय पर लो॰ विलक्ष तथा श्रीशुत यैथे दोनों चुप हैं।

श्री पं० राजाराम, श्रीर सींख्य के प्राचीन ग्रन्थ...

लाहीर के पं० राजारामकी ने एक पत्थ खिरत हैं—'सांख्य के तीन प्राचीन प्रदर्श । इसीन कामने २० मूत्रवाले तस्त्रसभास, और योगसूत्रों के क्षासभाग्य से उद्दृष्ट कुछ प्रज्ञारास्त्र के सूत्र, तथा सांस्यस्पनित इन तीने प्रन्थों को ही सांस्य के प्राचीनप्रन्थ प्रधासित किया है । इन सब बाता की क्षालोचना इन द्वितीय और स्त्रीय प्रकार में कर बाये हैं, यहां केवल उतने ही अश पर विचार करना है, जिसका उपलेख सूत्रों की रचना के आधार पर किया गया है । परिवत जी ने इस बात को बहुत बलपूर्वक सिद्ध फरने का यस्त किया है, कि यह सांस्वयद्वध्यायी कपिलप्रश्लीत नहीं हो सकता । इसमे आपने सुक्यतवा र शुक्तियां उपस्थित की हैं । सांस्वयद्वात्रों की अवीचीनता में श्री राजारोंस्त्री प्रदिश्ति प्रवित्यां—

(१) श्रावनी पहली युक्ति यह है, कि 'पुराने श्रावार्यी' (श्रद्धरावार्यं, विस्तृतावार्यं श्रावार्यं, विस्तृतावार्यं श्रावारं, विस्तृतावारं श्रावि ) ने इन सूत्री में से एक मी सूत्र कहीं प्रवृत्त नहीं वि या'। इसके सम्बन्ध में हम यहां इतना ही कह देना पर्याप्त समकते हैं, कि जब न राहुरावार्यं था श्रीत न कारिकाकर देश्यरफृष्ण ने ही कहम लिया था, उम अस्यत्व प्राचीनकाल में भी श्रीक सूत्रीं के उद्धरण प्रन्यों में पाये जाते हैं। उस स्वाप्त प्रवृत्ते वि वि वि स्वाप्त प्रति के मार्था में हैं। इसिल्ये राहुरावार्यं श्रावि के मार्था में हन सूत्रों को उद्धरण 'नामक चतुर्थं प्रति मही कहा सकता कि ये सूत्र श्रावत् के मार्था में हन सूत्रों को उत्तरण न होने वर्र भी यह नहीं कहा सकता कि ये सूत्र श्रावत् के अवार्यो में हैं, वी कपिल-प्रणीत नहीं हैं। यथि पर प्रति का सकता कि ये सूत्रों के उत्तर्ता में की वित्र हों में भी इन सूत्रों के उत्तर्ता में ना निर्देश इसी प्रन्य के चतुर्थं प्रकृत्य में किया गया है। यदि पंत्र राजारामजो इस क्यों में भी सूत्रों के उत्तर्ता में मार्थ में में प्रति सामको हैं, तो उत्तर एक वात तो ता वात्र देना चारियो। वर्तामां सांस्थपडण्डणापी सूत्रों के व्यारावाक्षारों में सच से प्राचीन व्याख्याम र श्रीतक समक्षा जाता है। श्रीतक्ष स्त्र सूत्रों की व्यार्था में कर्ता एक स्वक्त पर भी सांरयस्थलित की क्रिसी वारिया को उद्धुत नहीं किया, तो क्या इसका यह अभिप्राय समक्षता चाहिने, कि श्रीतर्द्ध के समय इंश्वरकृत्यूर्ण्यां सांस्यस्थात में ही श्री १ यदि सम्युच ही उम्ब समय वक्ष सांब्यस्थाति नहीं थी, त्र तो स्त्रों की श्राचीनता सुतरां मिद्ध हो। व्यदि श्रीतस्द्धव्यास्था में सप्ति का उद्धरण न होने पर भी सप्ति श्रीति श्रीति श्रीति वि वित्र स्था स्रिति श्रीति स्राचीन स्त्री स्रिति स्री वित्र स्रीति स्री वित्र स्रीति स्रीति स्री वित्र स्रीति स्रीति

प्राचीन हो सकती हैं, तो शङ्कराचार्य आदि के अन्यों में सुत्रों का उद्धरण न होने पर भी सृत्र उत्तरे प्राचीन हो सकते हैं। ऐसी अवस्था में जब कि अन्य अनेक कारणों से सुत्रों की प्राचीनता और कपिल-प्रणीतता सिद्ध है, ° तब केवल दो चार अन्यों में उद्धरण न होने से उनकी प्राचीनता का लोप कर देना बद्धिमत्ता नहीं कही जासकती।

(२) दूसरी युक्ति आपने यह दी है कि 'सूत्रों की रचना बहुत स्थलों पर कारिकाओं की रचना से मिलती हैं। क्यों कि कारिकाओं की रचना तो छन्दोबद्ध हुई है, पर सूत्र की रचना का छन्द मे होना आकरिमक नहीं कहा जा सकता। इसिलये माल्म होता है, कि इन सूत्रों की रचना कारिकाओं के आधार पर की गई हैं। 'इसके लिये आपने तीन उदाहरण उपस्थित किये हैं— (1) हेतुमदनित्यमन्यापि सिक्तियमनेकमाश्रितं लिह्नम्। (सारुयस्त, १।१।१२४ सारुपकारिका हैं)

(ii) सामान्यकरणावृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च । (सारूपसत्र २।३१ सारूपकारिका २६)

सास्त्रिक एकादशकः प्रनत्ते वैकृतादहं कारात् । (सांख्यकारिका २४) सास्त्रिकमेकादशकं प्रवर्तते वैकृतादहंकारात । (सांख्यसत्र २११८)

श्रीयुत परिडत राजाराम जी का कहना है कि प्रथम दो उदाहरणों में तो सृत्र श्रीर कारिका में मात्रा का भी भेद नहीं, सर्वथा एक ही हैं। तीसरे उदाहरण में केवल पु'नपु'सक का भेद है। यस्तुत: सूत्र कारिका एक ही हैं।

उपत युक्तियों की श्रमान्यता-

इसमें कोई सन्देह नहीं, आवाततः श्रीयुत एं॰ राजाराम जी का मत ठीक माल्म होता है। पर सूद्मरिष्ट से प्रत्यों का पर्यालीचन करने पर इसकी खसरयता स्पष्ट होजाती है। प्रथम सूत्रका जो पाठ परिवृत्त जी ने लिखा है, उसमें पाठ भेद भी हैं। सूत्रों के प्राचीन व्याख्याकार व्यक्तिरुद्ध ने उस सूत्र का पाठ इसप्रकार दिया है—

हेतमदनिश्यं सकियमनेकमाश्रिनं लिगम् ।

यहां पर 'श्रवधापि' पदकी सुत्रांशाता का न होना स्पष्ट है। श्रामिकद्ध व्याख्यान में भी यह पद नहीं है, श्रीर न इसकी व्याख्या की गई है। श्रामिकद्ध व्याख्या के सम्पादक टाक्टर रिपर्ड गार्ने (Dr Richard Ganba) ने श्रवनी टिप्पर्की में इस वात को श्रीर भी पपट कर दिया है। इससे यह सिद्ध है कि 'श्रवधाप' पद सूत्रांश नहीं है, श्रीर इसीलिये चत्र की रचना छन्दे पद समें यह सिद्ध है कि 'श्रवधाप' पद सूत्रांश नहीं है, श्रीर इसीलिये चत्र की रचना छन्दे पद नहीं कही जा सकती। अतीत यह होना है कि विद्यानमित्तु या श्राम्य किसी लेखक ने मारिका के संस्तादश यहां पर भी 'श्रव्यापि' पद की श्रवश लिय दिया, श्रीर यह श्रीनच्छ के बाद लिया गया। इसलिये इस सूत्र की कारिका के साधार पर बनाया हुआ नहीं कहा जा सकता, प्रश्वन कारिका ही सूत्र के श्राधार पर बनी हुई कही जा सकती है, जीता कि हम दुनीय प्रकरण में सिद्ध वर

<sup>ै</sup> देखें इसी मन्य का द्वितीय कथा चतुर्थ मनस्या ।

श्राये हैं। दूसरे छौर वीसरे सूत्र के सम्यन्य में भी वहां विस्तारपूर्वक निर्देश कर दिया गया है।

यह भी मानने में कोई वाथा नहीं, कि सूत्रों में भी पद्यान्य रचना हो सकती है। विद्वानों के मुख से अनायाम ही वह आनुपूर्वी प्रकट हो जाती है, उसमें उनका पगरचना के विचार से कोई यल नहीं होता। इसकिये सांक्यसूत्रों में भी यिद हो एक सूत्र ऐने आगये हों, तो के नज उतने से सूत्रों का निर्माण कारिकाओं के आधार पर कदापि नहीं बताया जा सकता। श्रीयुत पंगराजाम जी ने और भी ऐसे कई सूत्र इस प्रकरण में उन्छुत किये हैं, जिनमें से कुछ सूत्रों को मिला कर तथा उनमें से कुछ घटा बढ़ाकर उन्हें कारिका का रूप दिया जा सकता है। यदि इसी तरह नांक पूछ काट कर उत्तरा सीधा करके सूत्रों की कारिका बना, उन्हें कारिकामृतक कहा जा सकता है, वय तो पिएडत जी को अवश्य सन्तोप करना चाहिये, क्योंकि इस रीति पर सारे ही सूत्रमन्थों को कारिकामृतक कहा जा सकता है। सूत्र और कारिकाम् के तुलनाश्मक विचार करने के लिये एतीय प्रवरण में इन सब न्यलों को हमने स्पष्ट कर दिया है।

(४) श्रीयुत पं० राजाराम जी की पांचवीं युक्ति फिर ऐसी ही है, जिसका सूत्र रचना के साथ सन्बन्ध है। आप लिखते हैं--'सूत्रों की बनावट से भी यह सिद्ध होता है कि सूत्र कारिका के ढांचे में ढते हैं। जैसे कारिका १२ में है "प्रीत्यप्रीतिविवादात्मका" सूत्र शहरू में है "प्रीत्य-प्रीतिविपादार्थः" यहां सूत्र की स्वतन्त्र बनावट "सुखदु:खगोहार्थः" खब्दी हो सकती थी'। यहां श्रापने सूत्र की वास्तविक रचना को कारिका के ढांचे में उला हुआ किम युक्ति से समका है ? यदि हम यह कहते' कि यह कारिका ही सत्र के आबार पर बनी है, तो आप इसका क्या उत्तर दे सकेंगे ? आप तिखते हैं कि 'सुखदु:खमोहांधे 'सूत्र की स्वतन्त्र बनायट अच्छी हो सकती थी। पर आपने यह बताने का कर नहीं उठाया, कि पहली बनावट में क्या परतन्त्रता और क्या प्राई है। इस तो यह नममते हैं कि मृतकार चारे 'सुम्बदु:खमोहाखें:' सूत्र बनाते, चाहे वे अब 'भीत्य-प्रीतिविपादायी:' यना गये, इस वात में श्रीयन पं॰ राजाराम जी, सहर्वि कपिल पर अभियोग नहीं कर सकते। पर यह अवश्य है, कि कारिकाकार, मुक्कार के ही शब्दों को कारिका में रखकर एक कमी अवश्य कर गये हैं। जो अर्थ मूत्र से प्रकट हो जाता है, वह कारिका से नहीं होता. जिसका प्रकट होता आवश्यक है। सबकार ने प्रति अप्रीति और विपाद को कह कर आगे 'आदा' पद रक्छा है। जिससे सत्त्व, रजस और तगम के अन्य खरों का भी प्रहण हो जाता है। जैसे प्रीति से दया, ऋजता ( सरतता ), मृदुता, लज्जा, सन्तोष, विवेच और समा आदि का महण होजाता है। अप्रीति से मान, मद, मत्सर, ईप्यां और लोभ आदिका तथा विपाद से वखाना, कृपणता, कृदिलता श्रीर श्रज्ञान श्रादि का संबद होजाता है। परन्तु कारिका में ऐमा कोई राज्य न होने से यहां दया च्यादि के असंप्रह के कारण कारिका की रचना अपूर्ण है। सब की रचना पूर्ण खतन्त्र और बहत श्रस्टी है। सम्भव है छन्दोरचना से वाधित होकर कारिकाकार की वैसी रचना फरनी पड़ी हो। हमारा तो यह मत है कि कारिकाकार जहां तक हो सकता है. सूत्रों के ही शब्दों में सुत्रकार के

सिद्धान्त की रखना बचित समफता है। इसलिये अनेक स्थलों पर आर्थिक न्यूनता होने पर्भी उसने इसी रौली का अनुसरण किया है। क्योंकि जिस पष्टितन्त्र के आधार पर ईरवरकृष्ण कारि-काओं की रचना फर रहा है, उसके लिये उसके हृदय में स्थान होना अस्यन्त आवश्यक है।

यहां हम इतना और लिखदेना चाहते हैं, कि 'फ्रीत्यफ्रीतिविषावादां :' इस सूत्र की ज़ी व्याख्या हमने अभी की है, वह केवल करना नहीं है, प्रत्युत सहर्षि कपिल के समकालिक वनके प्रशिष्य परुचितावार्य ने भी इस सूत्र की यही च्याख्या की है। पद्मिश्राखाचार्य ने भी इस सूत्र की यही च्याख्या की है। पद्मिश्राखाचार्य का प्रश्च इस प्रकार हैं:—

सन्धं नाम मसादलाषवान्भिष्यङ्गश्रीतितितृत्वासृन्तोपादिरूपानकाभेदं समासतः सुसासकतः । एवं रजोपि श्रोसादिनानाभेदं समासतो हुःवास्यक्षम् । एवं तुन्धीपि तिद्वादिनानाभेदं समासतो सोडास्पक्षमः १ ।

ऐसी खबस्थामें हम यह निश्चित कई सकते हैं, कि सूत्र की राजा मीलिक स्वतन्त्र स्त्रीर सर्वभा पूर्ण है, स्त्रीर कारिका की रचना त्यून तथा स्त्राधीन है। इसलिये श्रीयुत पं० राजाराग जी का विचार कहापि मान्य नहीं होसकता।

इसी के साथ श्री गुत पं राजाराम जी ने एक और सब दिया है, उसके सस्वम्थ में आप तिस्कते हैं—'कारिका ६७ में हैं "चक्रश्रीमयद्भृतरारीरः"। सृत्र ३।तर हैं "चक्रश्रमणप्रद् धृतरारीरः" इस 'धृतरारीरः' वद को 'तिष्ठित' की ष्याकाङ्जा है। यह पर कारिका में विषयाम है, सृत्र में अध्याहार करना पड़ता है।' तो क्या इससे यह तिस्त हो जाता है, कि यह सृत्र किपान है, सृत्र में अध्याहार करना पड़ता है। तो क्या इससे यह तिस्त हो जाता है, कि यह सृत्र किपान का वानाय हुआ तहीं, कारिकाओं के निर्माण के याद इसे किसी ने वनादिया है ? यदि सृत्र में क्रियाप्त का वावाहार करना है। यह स्तर क्ष्याहार करना है। यह स्तर कुछ सृत्र में ही ष्याजाय, तो उसका सृत्र ति क्या रह जायाग ? सृत्र तो सदा व्याक्ष्यभिक्ती होते हैं। हम पण्डित जी की इस तर्कछरात्वता की त समक्त सके। सृत्र में क्योंकि 'तिष्ठित' कियाप्त का अध्याहार करना पड़ता है, इसिकाये यह किपाण का बनाया हुआ नहीं, आपके विचार से तो किर कारिया किपाण की बनाई हो जानी चाहिये, क्योंकि उसमें कियाप्त का अध्याहार करना पड़ता हो जानी चाहिये, क्योंकि उसमें क्रियाप्त का अध्यादार सही करना पड़ता। 'किर कारिया के आधार पर यदि सृत्र की रचना होती, तो सृत्र में भी 'तिष्ठित' कियाप्त रखदिया गया होता।

श्रीयुत राजागम जी के उक्त विचारों का श्राधार, तथा उसका विवेचन-

चाने परिवत्नी लिखते हैं, 'सच तो यह है, कहां आदिविद्वान भगवान कविल धौर कहां यह सुत्र, जितमें बैरोविक न्याय बौद्ध के चवान्तर भेदों के धौर नवीन परिष्कृत वेवान्त के

<sup>े</sup> यह पश्चितित का प्रम्थ विज्ञाननिष्ट्रेचे इसी ( ११६२७ ) स्थापर, इस बर्ख के ही प्रकट वसने के लिये उद्धल किया है।

पारिमापिक शब्द लिखकर उनका संयदन किया है। जिससे पाया जाता है, कि इन महिसापिक शब्दों के प्रचार के मीछे यह मन्थ रचा गया। केवल यही एक दर्शन है, जिसमें नवपन्याय के प्रवा की तरह मंगलाचरण पर विचार किया है "मंगलाचरण शिष्टाचारात् फलदर्शनात् श्रुतितरचिति" श्राशा मिरहत जी के इस लेख से स्पन्ट प्रवीत होजाता है, कि आपको इन सूत्रों के कपितप्रणीत होने में क्यों सन्देह हुआ १ न्याय वैशेषिक, बौद्ध तथा वेदान्स फ़ादि की पारिभाषिक पर्दों को यहाँ देखकर, हेबल परिवत जी को नहीं, प्रत्युव अनेक विद्वानों को यह घोखा हुआ है, किये सूत्र कृषिलप्रणीत नहीं। पर सच वात यह है कि विद्वानों ने इन सूत्रों की गम्भीर ट्राप्टि से प्रतन करने में कभी की है। यदि सुत्रों की रचना सन्त्रन्थी आन्तरिक साक्षी के लिये शिथर यस्त किया जाता तो अभी तक यह निरुप्य किया जासकता था, कि जिन सूत्रों में न्यायादि के नाम या पारिभाषिक पदों का प्रयोग है, क्या वे क्रसिक प्राचीत रचना के साथ सम्बन्ध रखते हैं, या उन्हें किन्हीं विद्वानों ने मध्यकाल में सूत्रों के बीचमें मिला देने का बहन किया है। इस इसी बात की प्रस्तुत प्रकरण में अन्छी तरह स्पष्ट करेंगे। श्रीयुत परिवृत राजाराम जी ने भी यहां मंगलाचरण सस्यन्धी एक सृत्र उद्भृत किया है, इससे आपका यही प्रयोजन प्रतीत होता है, कि यह सुत्र कपिलप्रणीत नहीं हो सक्ता। पर इसका यह अभिप्राय नहीं कि ये सब ही सुत्र कपिल-प्रणीत नहीं हैं। इस बात का जिवेचन करना परिइत जी का कर्त्तक्य था। परन्तु आपने इस श्रोर ध्यात न देकर सब हैं। सुत्रों के कपिल-प्रशीत होने का निषेध कर दिया, जैसा कि आपसे पहले और भी आधुनिक विद्वान् करते रहे हैं। इस इसी प्रकरण में खागे सपट करेंगे, कि पदध्यायी के अनेक सुत्र कपिल प्रणीत क्यों नहीं हैं ? ऐसी अवस्था में सब ही सुत्रों को कपिल प्रणीत त ज्ञानना युक्तिसंगत नहीं फहा जासकता। इस्रतिये श्रीयुत पं० राजाराम जी कामत इस विषय में मान्य नहीं हो सक्ता । √सांस्यद्वश्लों पर प्रो० मैक्समूलर तथा प्रो० कीथ के विचार—

प्री० मैक्समृतर और ग्रे० कीथ आदि ने भी स्वरंचित प्रश्यों में सांस्वशास्त्र पर अपने विचार प्रकट किये हैं। वे भी इन सुत्रों को कपिलप्रणीत या प्राचीन नहीं मानते। इस बात को विचार प्रकट किये हैं। वे भी इन सुत्रों को कपिलप्रणीत या प्राचीन नहीं मानते। इस बात को सिद्ध करने के लिये जो युक्तियां उन्होंने उपरिवत को हैं, उनका स्वश्चन के साथ कोई सम्बन्ध सिद्ध करने के लिये जो युक्तियां वर्गोंन कर दिया गया है, अथवा आगे कर दिया जायगा। नहीं। जो इस है, उसका युक्तियां का भी जिनका जिया प्रकरण के साथ सम्बन्ध है, वहां उनका विचार किया गया। युक्तियां का भी जिनका जिया प्रकरण के साथ सम्बन्ध प्राचीन माना है। पर प्रह है। अध्यापक सैक्समृतर ने 'तन्त्रसमास' वो अवस्य कपिलप्रणीत और प्राचीन माना है। पर प्रह है। अध्यापक सैक्समृतर ने 'तन्त्रसमास' वा विपयसंचप-वालिका या सूचीमात्र कहा जासकता निश्चन है, कि 'तन्त्रसमास' पडध्यायी का विपयसंचप-वालिका या सूचीमात्र कहा जासकता

इसी प्रन्य ( सांत्य के तीन प्राचीन मृन्य ) की भूमिका में श्रीवृत पंत्र रामसम जो ने बीर मो कई एंप्से युक्तियां उपस्थित की है, किसे पर प्यापीस्त्र कपित असितां उपस्थित की है, किसे पर प्यापीस्त्र कपित प्राचीत नहीं हैं। परन्तु उन शुक्तियां वा स्वारचना से बोई सम्प्रत्य नहीं, इसिताये उनके सम्प्रत्य का विचार कन्य प्रकर्यों में बयास्थल किया गया है।

हैं। इसीलिये इसका नाम 'तद्रासमास' है। समाम संत्रेप को कहते हैं, पहले से विशमान विशाद का ही संत्रेप हो सकता है। यदि 'तत्त्वसमास' के किपलप्रणीत होने में कोई सन्देह नहीं, तो 'सांख्यवध्यायी' के किपलप्रणीत होने में किसी तरह भी सन्देह न होना चाहिये। किपल ने प्रथम 'सांख्यवध्यायी' का निर्माण कर, अनन्तर विषयसूची के रूप में इस 'तद्रवसमास' को बनाया। 'तत्त्वसमास' को शास्त्र नहीं कहा जासकता, वह वेचल शास्त्र की सुची या गालिका है। एड थ्यायी शास्त्र है, तन्त्र है, इसको 'सांख्यशास्त्र' था 'पष्टिवन्त्र' कहने में कोई संकोच नहीं होता। 'तत्त्वसमास' को विषत्रार्ण तना और प्राचीनता को स्वीकार कर पट व्यायी की किपलप्रणीतता और प्राचीनता का निषेध परना अशक्य है। इस विषेचन का सुत्रों की रचना के साथ जहां तक सम्बन्ध है, उस अंश में थे होनों अध्यापक महोदय भी चुप हैं, और पहले से ही यह निरूच कर बैठे हैं, कि ये सूत्र अर्थन्त अर्थाचन हैं, १४ वीं या १४ वीं सदी से अपर इनको नहीं घसीटा जा सकता।

## पूर्वपत्त का उपसंहार---

इन सय विद्वानों के विवरणों से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि सुत्रों की रचना के सम्यन्ध में जितना मनन होना चाहिये था, उतना नहीं हुआ। एक दो विद्वानों को छोड़कर शेप ने तो सूत्रों को उठाकर देखने का कष्ट करना भी व्यर्थ ही समका है। कुछ समय से क्या पारचात्य झौर क्या भारतीय प्राय: सबही विद्वानों के मस्तिष्क में यह भाव स्थिर हो गया है कि सांख्य का प्राचीन और प्रामाणिक प्रन्थ 'सारियसप्तिति' ही है। सुत्रों की रचना किसी परिडत ने बाद में कर डाली है। इस धारणा का विशेष कारण भी है, इसका उल्लेख हम इस प्रकरण के आरम्भ में कर चुने हैं। बात इतनी ही है कि इन सूत्रों में छनेक अर्थाचीन आचारों के नाम लेकर सिद्धान्तों का सरडन तथा उनके पारिभाषिक पदों का प्रयोग पावा जाता है। यह सब होने पर भी हम यह न समक सके कि कारिकाओं के बाद, वेबल बाद ही नहीं प्रत्युत कारिकाओं के आधार पर, सूत्रों की रचना क्यों मानी जाती है ? हां ! यह अवश्य कहा जासकता है कि उपलभ्यमान सम्पूर्ण सूत्रों का रचयिता फपिल नहीं हो सकता, क्योंकि कपिल अपने से महस्तों वर्ष पीछे होने वाले आचार्यों के गर्तो फा उल्लेस उन्हीं के शन्दों में कैसे पर सकता है? इमी का विशेचन करने के लिये आवश्यक है कि स्थों की रचना को गम्भीर दृष्टि से मनन किया जाय, श्रौर देव्या जाय कि क्या इनमें कोई ऐसी रपना है जिसका कपिल के साथ सम्बन्ध नहीं ? सचमुव उसका निर्माण कपिल के द्वारा नहीं हुआ, यह अर्जाचीन रचना कपिल के सिर मही गई, और उसीने इस दार्शनिक साहित्य में एक विप्लव राहा पर दिया, जिसके वेग में बड़े बड़े बिहान् भी वास्तविक मार्ग का श्रन्वेपण न फर सके ? सांस्ययुत्रों की रचना, थार उनमें प्रविष्त थंश---

इस सम्बन्ध में मोत्यसूत्रों का श्रानेकतार श्राप्ययन करने से हमारा यह शिर मत हो गया है, कि इनमें वई स्थलों पर प्रश्लेप हैं। कहीं पर एक सुत्र का है, कहीं दो का, कहीं पार का, श्रीर कहीं २ तो प्रतेषकत्तांश्रों ने कमाल व ि --- १ १ १ १ में में में में में में में

ही प्रतेप हैं। इन सब ही प्रतेषों का हम

स्पष्ट हो जायगा, कि जिन स्वां के आधार पर हम इस सम्पूर्ण कपित की कृति को अर्वाचीन कह बैटते हैं, वे सुत्र ही किन्हीं आचार्यों ने बाद में यहां मिला दिये हैं। उनका शोध होने पर हम विशुद्ध सांख्यशास्त्र का निष्कलद्ध स्वरूप देख सकते हैं, तब हमकी निश्चय होजायगा कि कपित-प्रणीत सांख्य का मृत्यस्थ यही है।

आदीप को समभने के लिये, प्रारम्भिक विषयोपक्रम —

पष्टितन्त्र श्रर्थात् सांख्यशास्त्र का प्रारम्भ इस सूत्र से होता है ---

'श्रथ त्रिविधदःसात्यन्तनिवृत्तिरत्यन्तपुरुपार्थः '।

इस सूत्र में शास्त्रारम्भ का प्रयोजन यताया गया है। इससे आगले पांच सुत्रों में इस बात को सिद्ध किया गया है, कि दु:ख की आरवन्त निष्ठत्ति, औषण आदि दृष्ट उपायों तथा व्योविष्टोमादि तैदिक (अदृष्ट) उपायों से नहीं हो सकती। क्योंकि ये उपाय स्वयं अपायी हैं, इनसे तीनों दु:खों की आरयन्तिनृश्ति आर्थात् मोक्सिद्धि आसम्भव है। इसिलये मोक्सिप्ति के हेतु इस सांख्यशास्त्र आर्थात् झानशास्त्र का आरम्भ अस्यन्त आयर्यक है। इसलये मोक्सिप्त दृत्रे दक्ष शास्त्रारम्भ को टृद्द फरके आगे यह विचार उपस्थित होता है कि अरयन्तदु:खनिष्टृत्ति या मोक् उसी को हो सकता है, जो बद्ध हो। इमलिये जब तक पुरुष के साथ बन्ध क्य स्व गा योग प्रतिपादन न किया जाय, मोक्सास्त्र का आरम्भ असम्भव है। इस प्रकरण का प्रथम सत्र यह हैं:—

'न स्त्रभावनो बदस्य मोत्तसाधनोवदेशविधिः '।

रयभाव से ही जातमा वद्ध नहीं कहा जासकता, क्योंकि स्वभाव के अमनायी होने से उसके हटाने के किये अनुप्रान करता असङ्गत है। शास्त्र भी अशक्य वस्तु की प्राप्ति के लिये कभी "उपवेश नहीं करता, क्योंकि इसकरह का उपवेश नहीं के बरायर है। कदाचित कोई यह आराष्ट्रा करें कि चादर की स्वाभाविक सफेदी रक्ष देने से, और बंध की अंकुरजननशक्ति भूम देने से जैसे नष्ट हो जाती है, इसीवरह स्वभाव से बढ़ आत्मा का भी मोझ संभव हो सकता है। उसे ध्यान रहना चाहिये कि सांस्थमत में किनी वस्तु का सर्वथा नाश नहीं होता। यादर की सफेदी और वीज की अंकुरजननशक्ति का, कुछ समय के लिये विरोभाव हो जाता है। इसिवर्य यदि आत्मा की स्वभावतः बढ़ माना जाय, और उस वन्य का कुछ समय के लिये विरोभाव मान लिया जाय, तो यह हु: की अरयन्तिनृत्ति नहीं कहीं जा सकता। है स्वका मान प्रवाध में होगा। ऐसी अयस्या में आत्मा को स्वभावतः वद्ध नहीं माना जा सकता। ये स्व वातें ग्यारहवें सूत्र तक प्रतिपादन की गई हैं। इससे आगे सनहवें सूत्र तक बन्ध के चार निमित्तों का प्रत्यास्थान किया गया है—काल, देश, अवस्था और कमें, अर्थान् काल्योग से, वेशवोग से, प्रवश्यायोग से और कमीवोग से भी आत्मा का वन्ध नहीं हो सकता।

१ सूत्र देखना चाई, को मूलअन्य से देखिये !

इसके धार्गे घठारहवा सत्र इसप्रकार हे ---

'प्रकृतिनिधन्धनाच्येच तस्या ग्रापि पारतन ग्रम '।

प्रकृति के कारण भी बन्घ मानना ठींक नहीं, क्योंकि प्रकृति भी इस श्रश में कुछ परवन्त्र ही हैं। फर्म या सयोग व्यादि के विना प्रकृति शुष्ट नहीं कर सक्ती। इसप्रकार यहा तक आसा को बन्च में डालने वाने सत्र ही निमित्तों का प्रत्यारयान कर दिया । आत्मा स्वभाग से भी यद नहीं, और देश श्रादि का सम्बन्ध तथा प्रकृति भी उसकी यद्ध नीी कर सकते, तो क्या फिर श्रात्मा का बन्ध है ही नहीं ? यदि ऐसी बात है, तर मीच्छास्त्र का उपदेश न्यर्थ है। जय बन्य ही महीं aो मोत्त कैसा? यह आशंका उपस्थित होंगे परं महर्षि कपिल उन्नीसर्या सिद्धान्तसूर इस

<sup>'</sup>न नित्यशुद्भयुक्तस्मागस्य तद्योगस्तद्यागा**रते**' ।

नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्त स्वभाव आत्मा का 'तत्रोग' अर्थात् बन्धयोग, 'तद्योगं' के बिना श्रयीत प्रकृतियोग के जिना नहीं हो सकता। प्रकृतियोग ही बन्धयोंग का कारण है। प्रकृति का श्रात्मा के साथ सम्बन्ध होने से ही आत्मा बढ़ हो जाता है।

इसप्रकार सिद्धान्त का निरूपण होने पर यहा फिर यह आकाना उत्पन्न होती है कि ष्टात्मा के साथ प्रकृति का सम्बन्ध कैसे ? क्योंकि तित्य शुद्ध श्रादि स्वभाव वाले आत्मा का प्रकृति के साथ सन्त्र-थ, बिना ही किसी निमित्तान्तर के कंसे हों सकता है ? ऐसी अत्रस्था में जिस तरह स्वभाव या देशकाल व्यादि के सन्त्रन्य से आत्मा का वन्य व्यसगत है, इसीप्रकार प्रकृतियोग से बन्ध कहना भी असगत ही होगा। इसलिये इस शाकाचा की पृति होना अत्यन्त यावश्यक है, कि प्रकृतिसंयोग भी आत्मा के साथ कैसे ? यहा यह ध्यान रतने की बात है कि कपिल ने इस बान का उत्तर जिस सूत्र से दिया है, यह सूत्र, इस उन्नीसने सूत्र से अगक्षा वीसवा सुत्र (आजकत के स्त्रक्रमातुर्वार) नहीं है। वर्त्तमान स्त्रक्रमातुसार उसकी संरया ४४ है। वह इसप्रकार है —

'तद्योगोऽध्यविषयाना समानस्यम्'।

व्यात्मा के साथ प्रकृतिसयोग भी व्यविषेक के कारण होता है, इसलिये बन्ध के निमित्त प्रकृतिसंयोग को श्रन्य-स्त्रभाव या कालयोग श्रादि निमित्तो-के समान नहीं माना जा सकता। √१६ वें स्त्र के अनन्तर एक लम्या प्रहोप—

इन दोनों सूत्रों की रचना से यह स्मष्ट प्रति हो रहा है, कि उन्नीसर्ने सूत्र के अनन्तर यह सूत्र होना चाहिये । उन्नीसवे सूत्र के अन्तिम पद् हें 'तद्योगनकोगाहते'। उन्हीं पद्दों को लेकर अगता सूत्र हैं — 'तरोगोऽच्यवित्रेकात्'। हमारे विचार में यह सूत्ररचना इतनी स्पष्ट है कि अपने अव्यवहित आनन्तर्थ के लिये किसी अन्य प्रमाण नी अपेवा नहीं रस्तती। शादकृत स्त्रीर अर्थकृत दोनो ही सम्बन्धों के खाधार पर पहले सुत्र के ठाक अनन्तर दूसरा सूत खाना चाहियें। इसलिये हम निस्तन्त्रेह कह सकते हैं कि बीसवें सुत्र से लेकर चौवनवें सूत्र तक कुल पेंतास सूत्र यहा पर प्रक्तित है। ये सूत्र प्रकरण निरुद्ध, श्रास्त की पनकन्त आदि दीवों से वृधिन हैं।

इत सूत्रों से सम्बन्ध में और कुत्र विचार उपस्थित करने के पहले हम अधिकल रूप सं उन को यहां दक्ष्यत करदेना चाहते हैं—

ना विद्यातो ऽप्यनस्तुना चन्धायोगात् ।

वस्तुत्वे सिद्धान्तहानिः।

विजातीयहै तापरि इत ।

विरुद्धोभयस्त्रा चेत् ।

न ताहक्षदार्थाप्रतीते ।

न वर्ग पर्यदार्भगदिनो चैशेपिकादिवत् ।

श्वनियतरोपि नार्थाक्तिकस्य मेनहोऽन्यथा वालोग्यकाद्विमस्वव ।

नानादिविषयोपरागनिमिन्तोडप्यस्य ।

नानादायपारपानामचाऽत्यस्य । न पाद्याभ्यन्तरयोरुपर\*अगेपरम्य समानोऽपि देशमेदान्\* स्नृष्टमस्पपाटलिपुत्ररः ग्योरिव

द्वयोरेकदेशसम्बद्धी परागाचा स्थापस्था ।

ष्यद्रप्रयाच्चेत् ।

न ह्योरेककालायोगाइपकार्योपकारकमानः ।

पत्रकर्मेवदिति चेत्र।

नास्ति हि तत्र स्थिर एक<sup>३</sup> श्रात्भा यो गर्भाधानादिकमेसा<sup>५</sup> संस्मियते ।

स्थिरकार्यासिके चाणिकत्वम ।

न प्रश्वमिद्यायात्रात्र।

भतिस्थायविरोधाण्य ।

दृष्टा-तासिद्धेश्च।

युगपञ्जायमानदीर्ने कार्यकारणभार ।

पूर्वावायं उत्तराधीगात् ।

तज्ञाने तदयोगादुमयव्यामचारादपि न ।

पूर्वमानिमाने १ न नियमः।

न निज्ञानमार्थं वाह्यप्रवितः।

तदमाने तदमानाच्छम्यं तर्हि ।

शन्य तत्त्वं मारो विनश्यति वस्तुधर्मदगद् विनाशस्य ।

ऋपवादमात्रमनुखानाम् ।

उभयपत्तसभानद्येमादयमपि ।

श्चपुरुषार्थस्यम् नयथा ।

<sup>&#</sup>x27; ° २२र इन्होप०' दिलानभिन् । ° 'देशव्यवधानात्' विलानभिन्:। 3 '० एकात्मा' वि० भि० ।

<sup>&</sup>quot; धानादिना संठ' वि ७ मि० । " भावमान" वि० मि० । " '०ए मत्वाद्यण' वि० मि०

इसके थागे घठारहवां सूत्र इमप्रकार है —

'प्रस्तिनियन्धनाच्चेत्रः तस्याः त्रापि पारतन्त्रयमः '।

प्रकृति के कारण भी वन्ध मानना ठींक नहीं, क्यों कि प्रकृति भी इस प्रंश में छुछ परान्त्र ही है, कमें या संयोग खादि के विना प्रकृति छुछ नहीं कर सकती। इसप्रेमार यहां तक फ्रांला को बन्य में डालने वाले सब ही निभित्तों का प्रत्यार बात कर दिया। प्रशास्मा न्वेभीय से भी बद नहीं, और देश खादि का सम्बन्ध तथा प्रकृति भी उपको यद्ध नहीं कर सकते, तो क्या किर खाला का बन्ध है ही नहीं ? खिद ऐसी बात है, तब मोत्त्रशास्त्र का उपदेश ज्यर्थ है। जब बन्य ही नहीं में कि कैसा? यह खाशंका उपशिक्ष होने पर महर्षि करिता है स्मानस्त्र इस प्रकार किरात हैं.—

'न निस्पशद्भवस्मकस्यभागस्य तद्योगस्तद्योगाहतैः।

निस्य शुद्ध बुद्ध मुक्त स्थभाव आस्मा का 'तत्त्वोग' अर्थात् बन्धयोग, 'तशोग' के थिना अर्थात् प्रकृतियोग के बिना नहीं हो संकंता। प्रकृतियोग ही बन्धयोग का कारण है। प्रकृति का

श्रात्मा के साथ सम्बन्ध होने से ही आत्मा बढ़ हो जाता है।

इसप्रकार सिद्धान्त का किरूपंग होने पर यहां पिर यह आकांना उत्पन्न होती है कि आस्ता के साथ प्रकृति का सम्बन्ध कैसे ? क्योंकि नित्य द्युद्ध आदि स्वभाग वालें आत्ता का प्रकृति के साथ सम्बन्ध, विना ही किसी निमित्तान्तर के कैसे हो सकता है ? ऐसी अवस्था में जिस तरह स्वभाव या देशनाल आदि के सम्बन्ध से आस्ता का वन्व अस्तात है, इसीप्रकार प्रकृतियोग से वन्य कहना भी असंगत ही होगा। इसलिये इस आकांना की पृति होना अस्वयन्त आवस्यक है, कि प्रकृतिसीयोग भी आस्ता के साथ कैसे ? यहां यह ध्यान रस्तने की बात है कि किपल ने इस बान का उत्तर जिस सुब से दिया है, वह स्थुक महन के सुबक्तमांनुसार) नहीं है। वर्तमान सुबक्तमानुसार उसकी संत्या ४४ है। वह इसमकार है:—

'तद्योगीऽप्यविवेवान्त समानत्रम्'।

श्रात्मा के साथ प्रकृतिसंयोग भी अवियेक के कारण होता है, इसित्रये बन्ध के निमित्त प्रकृतिसंयोग को अन्य-स्त्रभाव या कालयोग आदि निमित्तों—के समान नहीं माना जा सकता।

र्र्ह वें सूत्र के अनन्तर एक लम्बा प्रचाप-

इन दोमी सूत्रों की रचना से यह राष्ट्र प्रतीत हो रहा है, कि उन्नीसर्वे स्थ के अनन्तर यह सूत्र होना चीहिये। उन्नीसर्वे स्थ के अन्तिम पद हैं 'तथोगर चोगाहते'। उन्हीं पदों को लेकर अगन्ता सूत्र हैं— 'नथोगोऽ थिने विकास हैं कि अपने अगन्ता सूत्र हैं— 'नथोगोऽ थिने विकास । हिमारे विचार में यह सूत्र एचना इतनी रपष्ट हैं कि अपने अव्यवसहित आनन्तर्य के लिये किसी अन्य प्रमाण की अपना नहीं रसती। राज्द हुत और अर्थ हुत होनों ही सम्बन्धों के आधार पर पहले सूत्र वे ठीक अनन्तर दूसरा सूत्र औना चाहिये। इसतिये हम निस्सन्देह कह सकते हैं कि वीसर्वे सूत्र से लेकर पौचनर्वे सूत्र वक कुलिए ते से पूत्र यहां पर प्राक्तित हैं। ये सूत्र प्रकरण विवद्ध, असंबद्ध तथा पुनक स्त आदि दोषों से दूपित हैं।

वत्तर सांच्य की खोर से यह रिया गया है — 'खिनयतरोऽि नाथीतिनस्य समहोऽन्यण यात्रोग्मकारितमः म्'। एन मो अनियतपदायवादी हैं, पर जो पदार्ग युद्धिने सिद्ध नहीं होती उसे कैसे स्वीकार करतें, ऐसे पदार्थ को मान लेना तो बाल हों या पाततों जैसी बात होगी।

इस स्वसे माल्स होता है कि साक्य भी णनियतपदार्थवाती हैं। इस मातको स्नका 'श्रानयतरनेऽपि' पद अस्यन्व स्यष्ट कर रहा है। साल्स होता है इसीकिये शनिन्द, ने अपनी हृत्ति में कई स्थलों पर रे सार्य को श्रानयतपदार्थनादी कह हाला है।

इसके सम्यन्य में हमारा विचार यह है कि यह सुन साख्यसिदान्य के जियह हिन्या गया है। साख्य आनियतपदार्थमादों वभी नहीं पहें जातक है। साख्य भे जेतन और अजेवन दो निश्चित तरमों का जिप्पेयन किया गया है। आधिमोति ह रिष्ट में उनकी पच्योम तथा आप्यासिमक हिन्द से साठ विभागों में विभक्त कर दिया यथा है। इसिन्ये किसी भी अपस्या में सांव्यपादियों को अनियवपदार्थमाद्री नहीं पहां जा सपता। इसीन्यि (१।१) ६१ सुन के भाव्य में विज्ञानिम् के अनियवपदार्थमाद्री नहीं पहां जा सपता। इसीन्यि (१।१) ६१) सुन के भाव्य में विज्ञानिम् कृति मुल्यनाय उपेक्षणीय ।। सार्व्या में विज्ञानिम् कृति मुल्यनाय उपेक्षणीय ।। सार्व्या में व्यक्तिय किया है- एत्वा ग्रावों का अव्यवस्थान स्व किया है, किर यह कि सहा जासक है। कि सार्व्य अनियवपदार्थमाद्री वह सार्व्य किया है, किर यह कि सहा जासक है। कि सार्व्य अनियवपदार्थमाद्री हैं। इसिन्ये यह सूत्र सिद्धान्विक्द होने से इस प्रश्न रह की प्रविज्ञता को स्वष्ट कर सहा है।

भाग । म मृतिविशेपावः।

निष्कियस्य तदसम्भगतः ।

मूर्त्तत्थाद् घटादिवत् समानधर्मापत्तावपसिकान्तः ।

गतिश्रुतिरप्युपाधियोगादाकाशवत ।

न कर्म गाप्यतदर्भ तात् ।

निग्'सादिश्रनिचिरोवश्चेति ।

चानिप्रसयितरन्यधम 'खे ।

युत्तिकार व्यनिरुद्ध के मतानुसार इन सूत्रों में विरोपकर बीद्ध और जैनें का ही प्रत्या रयान हैं। व्यनिरुद्ध ने इन सूत्रों में निभ्नार्लिश्वत रीति से प्रवंरर्णों की यहपना की हैं — प्रजिप्त सूत्रों में प्रथम प्रकरण—

(१) श्रविवायाद का खरडन (२०-१६ सूत्र तक)। इस प्रकरण का आरम्भ श्रनिवद इसप्रकार करता है—'श्रथाविद्यया तस्य वन्यो भविद्यतीत्यत जाह'—श्रथांत् श्रविद्या के कारण खास्मा का वन्य होजायगा, इसलिये कहा—। यहां पर हम इतना व्यात हिला देना उचित सममते हैं, कि जब सूत्रकार ने श्रास्मा के वन्य के सम्वन्ध में श्रप्ता स्थिर सिद्धान्त प्रकट कर दिया, किर इस बात की सम्भावना ही। कहां रह जाती है कि श्रन्य कारणों से भी श्रास्मा का श्रम्थ होसकता है, श्रीर वह भी उस श्रवंश्या में जब कि श्रप्ता स्थिर सिद्धान्त प्रकट करने से पहले सूत्रकार ने स्थयं श्रमेक पूर्वपत्तमतों को इस सम्बन्ध में उपिश्यत वर दिया है। यदि ये पूर्वपत्तमत (२०-४४ सूत्र तक) सूत्रकार के द्वारा ही। उपिश्यत किये गये होते, तो सूत्रकार श्रवश्य इन मर्ता हो। भी पहले पूर्वपत्त के साथ ही प्रमट करता। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है, कि यह सम्बूर्ण प्रकरण पश्चाद्यर्थी किसी विद्यान का कार्य है।

विज्ञानभिक्त लिस्तता है, इस प्रकरण (२०-२६ सूत्र तक ) में बेदान्तप्रतिपाद्य अविधा की बन्धहेतुता का खरडन नहीं, किन्तु चिणकविज्ञानात्मवादी बौद्ध का ही खरडन किया गया

है। उसने यह बात स्पष्ट लिखी है-

एमिश्न सुनैर्न स्रमीनांमासि हान्तो निराक्तियत इति अमी न फर्चन्यः। मस्रमीमांसाया कैनापि सृत्रेणाविद्यामात्रको बन्बस्याकुकस्यात् । · · · · · · । तस्मादन प्रकरणै विज्ञानवादिनां वन्यहें तुःय-वस्योप साज्ञानिकाकियते?

यहां यह भी एक ध्यान देने की बात है कि 'न वयं पटपुदार्थवादिनो वैशेषिकदिवत' यह सूत्र बीद के मुख से कहलाया गया है, यह कहना है कि हम वैशेषिक या नैयायिकों की तरह छ: या सोलह आदि नियत पदार्थों को ही मानने वाले नहीं हैं। इसलिये सन् और असत् से 'विलक्षण एक अविद्या नामक अठिरिक पदार्थ को मान क्षेत्रे में क्या हानि हैं? इस बात का

१ इने सुत्रों का प्रचेर किस समय हुआ है, इसका निर्याय इसी प्रकरण के अन्त में विया जायगा।

५०० वर्ष वाद तक के बीच में ही हो सकता है। क्योंकि ईसा से ४०० वर्ष पहले खुड़न के प्रसिद्ध नगर होने पर भी पाट लियुत्र भविष्यत् के गर्भ में ही था, श्रीरईसा के एक हजारवर्ष बाद सुन्त वा तो नामावशेप ही रह गया, पर पाटलिपुत्र का पूर्ण प्रघायतन ईसा की छठी शताब्दी में ही हो चुका था। हर्प वर्षन के समय पाटिलिएज कोई बड़ा नगर नहीं समका जाता था। देशभेद को बतलाने के लिये इस सुत्र के रचियता ने इन नामों का यहां उल्लेख किया है। इसप्रकार नामोल्लेख, तास्का-लिक प्रसिद्धि का प्रयत्त प्रमाण है, श्रौर इतिहास से इन दोनों नगरों की साथ २ प्रसिद्धि इन्हीं (३४० B.C. से ४०० A.D. तक के) वर्षों में सम्मव हो सकती है।

श्राज हम इस पात को स्पष्ट नहीं वह सकते कि जिस समय प्रथम ही इन सूत्रों का पड-ध्यायी में मिश्रण किया गया, उस समय इसके विरुद्ध कुत्र आन्दोलन उठा था या नहीं ? पर यह अवश्य कहा जा सकता है, कि उस समय में प्रचारप्रान अथवा लोकमान्य प्रन्थों में प्रचीप की प्रधा अवश्य प्रचित्त थी। महाभारत के २४ हजार रह्यों का एक लाख हो जाना इसी का फल है। खाजकत जो आयुर्वेद की 'चरफ संहिता' हमें उपलब्ध हो रही है, वह भी खीनवेश, परक श्रीर स्टब्बल इन तीन श्राचार्यों द्वारा भिन्न २ समय में रचित परिष्कृत तथा परिवर्धित हुई है। इस-, लिये हमें यह कहते संकोच नहीं होता कि उम समय विद्वान किसी भी प्रचलित प्रन्थ में उसे समयातुकूल बनाने के लिये कुछ प्रत्नेन कर देना, और अपने विचार के अनुसार उस की कमी को पूरा कर देना द्वरा नहीं समकतेथे, चाहे आज हमारा विचार कैसा ही हो।

## प्रिचिप्त सुशों में तीसरा प्रकरण—

(३) इन प्रक्षिप्त सूत्रों में तीसरा प्रकरण व्यालीमर्थे सूत्रसे सैंतालीसमें मूत्र तक करपना (५) २७ अ। १७ व प्रता च वारार १ वर्ष है... वाह्यक्त्वारागाद्वच इसुक्तम्। १नु वार्ष च वस्तु नास्ति, शिज्ञानात्मकत्त्राः ज्यान इति विज्ञानवादिनं निशक्तोति—'। विज्ञानिमन् इस प्रकरण का श्रवताण करता है— श्रपर तु काश्निका छाडुः—विकाशातिरिक्तवस्त्रमावेन घन्धोऽपि विद्यानमार्त्र, इग्नियदार्थवस् । श्रातीऽन्यन्तिभिध्या चेत्र च नत्र कारण्यमस्तीति, तस्मानमपाकसीति ।' इन र प्राचनार्यः, सं कोई विशेष द्यार्थभेद नहीं, पर इतिरुद्ध ने स्पष्ट ही विज्ञानवादी का नाम ले रे दिया है। ४२, ४३, ४४ मूत्रों में सात्तात् बौढ़ों के कई प्रसिद्ध पारिभाषिकपदः प्रसुक्त हुए २ हैं। उ १५४१ ६ । ०५, ०५, ०० रहता विकास प्रकार के अहरण का सार्त्यम, वीद्धी के शूर्यवाद के अहरण का सार्त्यम, वीद्धी के शूर्यवाद के जाराज्य अर्थानकार हैं। हमारे विचार में इन वौद्ध दार्शनिक पारिभाषिक पदों का प्रयोग और खरहन में ही समझते हैं। हमारे विचार में इसप्रकार के खब्दन संख्टन की कल्पना, कपिल के समय में करना, सम्भावना के वाहर की बात क्तनगर प्रति । इसिलिये यही मानना ठीक होगा कि ये -सूत्र भी किएल के परचात् वौडों के प्रभावकाल में ही ६। बचाया नव नव नव व प्रत्याख्यान करने के लिये यहाँ मिलाये गये हैं, जैमा कि हम पिछले उनके गर्तों का समावेश व प्रत्याख्यान करने के लिये यहाँ मिलाये गये हैं, जैमा कि हम पिछले प्रकरण में भी निर्णय कर आये हैं।

हमारे विचार में विद्यानिमन् ने यह अवतरिएका ठीक नहीं लिखी। क्योंकि जब आप अवतरिएका में, बन्द की चिएकता के सम्बन्ध में अनियतकारिएता या अकारिएता दीप विद्यात कर रहे हैं, तम आप उम सुत्र का अवतरिए कैसे करसकते हैं, जिसमें प्रत्येक वस्तु की चिएकता को निद्ध किया गया है। अनिकद ने इसकी अवतरिएका इसप्रकार लिखी है— आकारिययों इस्ताह—। हमारे विचार में यह अवतरिएका ठीक है। वैसे तो इस प्रकरण में व्यारयाकारों के अने असारियर हैं, परन्तु यह बात प्रकरण में भेद डालने वाली है, इसलिये यहां इसका इल्लेख कर दिया गया है। इस प्रकरण के सुत्रों की रचना बड़ी शिथिल और भावहीन मालम होती है।

इन सब बातों के खितिरिक्त इस प्रकरण में विशेष ध्यान देने योग्य ब्राहाईमचां (१८) सूत्र है—'न वाह्यान्यन्तरगोरुपरःगे (च्यो ) परम्म कमागोऽपि देशमेशत, खुष्नस्थाटिलपुत्रस्थोतियः'। सूत्र के खितम पह हैं—'लुष्मस्थाटिलपुत्रस्थोतियः'। यहां भारत के प्राचीन दो प्रसिद्धं नगरों का नामोल्लेख किया गया है—सूष्म और पाटिलपुत्र। इससे यह स्पष्ट प्रमीत होता है, कि यह सूत्र कपिल-प्रणीत नहीं हो सकता; क्योंकि विश्व के समय खुष्म और पाटिलपुत्र की स्थिति थी ही नहीं, फिर यह इनका उल्लेख की काता ? इससे यह निश्चित किया या सकता है, कि यह सम्प्रण प्रकरण ही किसी परिष्ठत ने बाद में यहां मिला दिया है।

इन सत्रों के प्रचेप काल का अनुमान-

रु इन श्रद्य जिनु नामों के वहनेख से इन सूत्रों के यहां ।ौर मिलाये जाने के समय पा इक श्रमुमान किया जा सकता है। श्रम्भ ग्रह्म किन्य (Alexander Cunningham) ने श्रम्भ पा पुस्तक 'प्रश्रद्य वर्षांप्रक्ती खॉक इिएडया' (Ancient Geography of India) में १६४ से १६६ पृष्ट तक लु इन का गनेपणापूर्ण पेतिहासिक वर्णन लिखा है। आजकल इनको 'पुप' यहते हैं, अब यह बहुत लोटा सा गांव है। जिला श्रम्भलों में जगाधरी से पूर्व 'शृहिया' गांव है, इमी से विकल पूर्व और पूर्व में दथालगद, मादलपुर और प्रुच ये तीन छोटे छोटे गांव हैं। मौगो-लिक परिस्थिति से यह राष्ट्र आग्रम होता है कि ये सन गांव किसी समय में एक ही थे। कर्नियम ने यह भी लिगा है कि यहां बहुत पुराने चांदी और तांव के सिक्के पाये गये हैं, जो दिल्ली के द्व यर और चौहान राजाओं से लेकर ईसा से एक हजार वर्ष पहले वक के हैं। लगभग दो हज़ार वर्ष (एक हज़ार वर्ष ईसा से पहले और एक हज़ार वर्ष धाद) के सिक्कों का यहां पाया जाना यह सिद्ध करता है, कि वस समय में उदाहरण के लिये उस नाम लिया आंना संगत हो मालूम होता है। पाटिलपुत्र की स्थापना ईसा से लगभग पार सौ वर्ष पहले हुई मानो जाती है। बौद्ध इतिहास से भी इसी बात का निर्णय होता है। इसमें यह सिद्ध है कि इन सुत्रों का भिजान ईसा से लगभग ३४० वर्ष पहले से लगानर इंसा के तमान हिसा है। हिस्स से वह सिद्ध है कि इन सुत्रों का भिजान ईसा से लगभग ३४० वर्ष पहले से लगानर इसा है।

<sup>।</sup> देशः-Alexander Cunningham को Ancient Geography of India पृष्ट ३६७, १६६। कराक्यों से सन् १९२७ में प्रकारित, भी शुरेन्द्रमाण मनुसदार कारंगों M.A. हारा सम्पद्धि ।

४०० वर्ष वाद तक के बोच में ही हो सकता है। क्यों कि ईसा से ४०० वर्ष पहले क्रुडन के प्रसिद्ध नगर होने पर भी पाटलियुत्र अविष्ठत के पर्क में ही था, और ईसा के एक हजार वर्ष वाद खुन्त पा तो नामायरोप ही रह गया, पर पाटलियुत्र का पूर्ण प्रधापतन ईसा की झठी शताच्यी में ही हो पुरा था। हर्ष पर्यत के समय पाटलियुत्र कोई बड़ा नगर नहीं समम्ब्र जाता था। देशमेर को वतानि के लिये इस सुन्न के रिचयता ने इन नामों का यहां कल्लेट किया है। इसप्रक्रर नामोल्लेस, तास्क्रालिक मिसिट का प्रक्षा प्रमाण है, और इतिहास से इन होनों नगरें की साथ र प्रसिद्ध इन्हीं (३४० B.C. से ४०० A.D. एक के) वर्षों में सम्भव हो सकती है।

खाज हम हस वात को रुप्ट नहीं यह सकते कि जिस समय प्रथम ही इन सुनों का पड़ध्यापी में सिश्रण किया नथा, उस समय इसके विरुद्ध कुत्र धान्योतन उठा था या नहीं ? पर यह
स्वर्य कहा जा सकता है, कि उस समय में प्रवारणान अथवा लोकमान्य मन्यों में महोत्य की
प्रथा अवस्य प्रवित्त थीं। महाभारत के २४ हजार रहो को का एक लाख हो जाना इसी का फल है।
साजकत को धायुनेंद की 'चरक संहिता' हमें उपलब्ध हो रही है, वह भी अग्नियेश, चरफ
और हडवल इन बीन आधार्यों हारा भिज्ञ २ समय में राजित परिकृत वथा परिवर्धित हुई हो। इसतिसे हमें यह फहते राकोच नहीं होता कि उस समय बिद्वान किसी भी प्रचित्त प्रथम में उसे
समयानुक्त बनाने के लिये कुछ प्रनेत कर देना, और अपने विचार के खनुमार उस की कमी को
पूरा कर नेना हात नहीं समकते थे, चाह आज हमारा विचार कैसा हो हो।

## √ प्रीचित्त सृशों में तीसरा प्रकरण —

(३) इस प्रशिष्त सूत्रों में तीसरा प्रकरण वृद्यालीमुर्वे वृत्रसे सैंतालीसमें सूत्र तक करना दिया गया है। श्रामिक्द इसका प्रारम्भ वो प्रस्ता है-'श्रासम्पर्णगार्वण इस्कृत्या। मनु पार्श च यस्तु मास्ति, शिवानापमक्ता-व्यान इनि निहानवादिनं निशासीति—'। बिहानिभिक्ष इस प्रकरण का श्रयतारण करता है— श्रवरं तु नारिनका काहु:—मिशानीतिस्तनकसम्पानिन वन्योऽनि विशानमाने, इंग्ल्यादाणिकात्रों में श्रवेद विशोप अर्थभेद नहीं, पर क्रिक्ट ने स्पष्ट ही विशानपादी पा नाम ले ' विद्या है। ४२, ४३, ४४ वृत्रों में साह्यात वीदों के कई प्रसिद्ध पारिमापिकपद प्रयुक्त हुए र हैं। इस्तानकादी प्रशासिक वीदों के कई प्रसिद्ध पारिमापिकपद प्रयुक्त हुए र हैं। इस्तानकादी विशानमाने हो हो स्थानका हुन अकरण का तास्त्य वीदों के श्रयवाद के स्वयन्त में हो सम्प्रस्त हैं। हमारे विभाग में इन वीदों के कार्य प्रसिद्ध पारिमापिक परों का प्रयोग और इस्त्रकार के राव्हन की करना, विशान के पारिमापिक परों का प्रयोग और इस्त्रकार के राव्हन की करना, विशान के सहाद की यात हैं। इस्ति यही मानाा जीन होगा कि ये-स्वन्यी किए के प्रसान के वीदों के प्रयान में हैं। इस्तर की प्रत्यान परने के लिये यही मिलावे से यह की प्रारम में ही होगा कि ये-स्वन्यी किपल के परमान के वीदों के प्रयान में ही हिस्त कर साविद्यो पर आप हैं।

## प्रचिप्त सुत्रों में चतुर्थ प्रकरण —

(४) इन स्त्रों में चौषा प्रकरण खड़वालीसमें सूत्र से चौबनमें मूत्र तक समाप्त विया गया है। इसका प्रारम्भ अनिकद्ध ने इसप्रकार किया है - 'श्रूर्यगिने निराकर्तुं देहपिमाण् आसीत स्पणक्रमतमाह—"। अर्थात श्रूर्यवाद का निराकरण करने के लिए, आत्मा हो देहर परिमाण मानने वाले स्पणक (उन्) मत का कथन करते हैं—। विद्यानिभन्त ने इस प्रकरण का व्यारम्भ और ही रंति से किया है, वह लिएतता है—'तरे मन्यक्रएणियमे नास्तिक्रमतानि द्वितानि । इदानी प्रश्निरसाविश्रामणिशम्माव्याम्यप्यान वन्यक्रारणिन निरम्मते—'। इसप्रकार वन्य के कारणों ने वचाले हुण नासिक मतीं का रायडन पर दिया है, अब पहले प्रयाख्यान मे शेष रहे हुए आसिकों के द्वारा प्रतिचादित अन्य वन्य कारणों का भी निरास किया जाता है।

एक ही सूत्र की दो भिन्न भिन्न अनवरिष्कारों के होने से यहां हमारा ध्यान एक बात की ओर अवश्य आकृष्ट होता है, नह है इन दोनों अववरिष्काओं के लिखे जाने का भिन्न भिन्न समय । अनिकद्ध की अववरिष्का जम ममय लिखी गई मालूम होती है, जब कि यहां बौद्ध धर्म के लाध साथ जैनधर्म पा भी प्रावस्य था, परन्तु विद्यानिमन्न की अवसरिष्का जैनियों की प्रवत्तत का लोग होजाने पर तथा वर्त्तमान वैष्ण्य सम्प्रदार्गों के बल एकड़ने पर लिखी गई प्रति होती है। वर्षोंकि तात्मालिक आस्तिक सम्प्रदार्थों में चैष्ण्य ही आत्मा का परिमाण अणु मानकर स्थम गति, आगित भानते रहे हैं, इसलिये विद्यानिभन्न के विचारानुसार वैष्ण्य सम्प्रदाय के रत्यहन के लिखे ही इस सूत्र की रचना की आसकती है। इसके सम्पन्य में विष्णुत विचेचन 'सांद्यसूत्रों के व्यास्थाकार' नामक पष्ठ प्रकरण में किया जायगा। इतना अवस्य कहा जासकता है, कि इन सूत्रों की रचना जैन आदि सम्प्रदायों का प्रस्माक्ष्म करने के निचार से ही की गई मालूम होती है।

√प्रचिष्त प्रकरण के अन्तिम <u>क्य</u>ों की पुनरुकता—

इन सन वातों के आतिरिक इस प्रचिप्त मकरण के आन्तिम तीन स्व इस विचार को पुष्ट करने के लिये प्रवल प्रमाण हैं, कि वे स्व किपलप्रणीत नहीं कहे जा सकते। इन तीन सुत्रों के पाठकम में अनिरुद्ध और विज्ञानिभन्न ने परस्पर कुछ भेद कर दिया है। अनिरुद्ध इन सुत्रों को इस कम से पढ़ता है—

न कर्मणापतद्धर्मत्वात् । निर्मु पारिश्रुतिविरोवधिति । श्रितमसक्तिरन्यभगैत्वे । मरन्तु विज्ञानभिन् ने इनका क्रम इसवरह रफ्खा है — न कर्मणाप्यतद्धर्मत्वात् । श्रातिश्राक्तिर-मपर्गेत्वे । निर्गु शादिश्रुतिविरोधश्चेति ।

इन सत्रों की श्चना में जो सब से पहले ब्यान देने की बात है, वह है पनहक्ति होए। सब ही ज्याख्याकार इन सूत्रों को कर्म से थन्ध होने के प्रत्याख्यान में लगाते हैं, पर इस अर्थ का मितिपादन प्रथम ही १४ और १६ सूत्र में किया जा चुका है। यह बात सर्वथा कल्पना के पाहर हैं कि महर्षि कपिल एक ही प्रकर्ण में एक ही बाठ की बतलाने के लिये दो स्थलों पर सूत्रों की रचना करते । यहां जिस बात को 'न कर्ममणाप्यतद्धर्मसाल्' और 'अतिप्राक्तिरमपर्भत्वे' इन दो सत्रों से प्रकट किया है, ई क इसी बात को और इन्हीं शब्दों में कविता ने प्रथम ही सीलहवें सूत्र में कह दिया है--'न कर्मणान्यपर्यरमाइतिम्र तनतेश्वा । इससे यह स्वष्ट मासून हो रहा है, कि ये दोनी सुन ष्यर्थ तथा पुनवक्त हैं। इसीप्रकार 'निर्णु शादिश्वितिशे वस्त्रेति' इस सूत्र से प्रतिपाद्य अर्थ की भी 'असमीडमं पुरुष इति' इस सूत्र के द्वारा प्रथम धकट कर दिया गया है। इन दी सूत्रों में यह भी एक ध्यान देने की बात है, कि दोनों जगह अन्त में 'इति पद का प्रयोग किया गया है। प्रथम सूत्र 'ऋतङ्गीऽय' पुरुष इति' पें तो 'इति' वद के प्रयोग की सङ्गित रपप्र माल्यन होती है, सन्भय है, यहां प्रथम पदों को श्रृति का उद्धरण बतलाने के लिये 'इति' पद का प्रयोग हुआ हो। क्योंकि श्रुति में साज्ञात् इन्हीं पदों के द्वारा पुरुष की असङ्घ बताया गया है '। परन्तु अगले सुत्र 'िर्गुणादिश्रुनिनिरी वरचेनि' में 'इति' पद क्यों पदा गया ? यह हम न समभ सरे । विज्ञान-भिक्त के सामने भी यह बाबा अवस्य उपस्थित हुई मालून होती है। इसीलिये इसका समा-धान करने के िकये उसने सूत्रों के पाठकम में भेद कर दिया है, जैसा हम अभी ऊपर दिखा श्राचे हैं। उसने 'निर्मु शादिम्विविरोधश्चेति' इस सृत्र की ३४वां सूत्र मान कर 'इति' पद की व्याख्या इसनकार की ई- इति शब्दो वन्वहेतुवरीसासमाप्ती । पर हमारे विचार में इति शब्द की यह ज्याख्या ठीक नहीं मालूम होती। क्योंकि १६वें सूत्र में प्रकृतियोग को बन्धयोग का हेर् बता-कर इस आफांचा को पूरा नहीं किया गया कि प्रकृतियोग भी आत्मा के राथ फैसे ? जब एक इस का उत्तर न दे दिया जाय, प्रकरण की समारित नहीं होनी चाहिये। इसिलिये यर्त्तमान स्वतंख्या के अत्सार ४४ वें मृत्र में ही प्रकरण को समाप्त कहा जासकता है, इससे पूर्व नहीं । ऐसी अवस्था में विज्ञानिम सद्वारा प्रनिपादिन 'इति' शब्द की व्याख्या कहाँ तक ठीक है, यह विचारणीय है। संभव है १४ वें सत्र का अनुकर्ण करते हुए यहां 'इति' यह रख दिया गया हो, इस बात की अपेला महीं की गई, कि वहां 'इति' पद सप्रयोजन है, पर यहां निष्प्रयोजन होजायगा। अथवा यह भी कर ाना की जासकती है, कि प्रकरण के प्रसेपकर्ता ने अपनी रचना की समाप्ति का चीतन करने के लिये ही यहां 'इति' पद का प्रयोग किया हो।

इन तीनों सूत्रों के पुनरुक्त होने में महादेव और विज्ञानशिस्कों भी सन्देह हुआ है। श्रीर उन्होंने इस दोपको हटाने के लिये यस्त भी किया है। परधे प्रथने यलमें सफल नहीं है।सके।

देखो-बृहशास्यक उपनिषद्, ब्रव्याय ४, वाहारा ३, करिडका १४, १६ ॥

उन्होंने पहले सूत्र में 'कमें' पद का अर्थ त्रिहित और निषिद्ध कमें किया है, श्रीर यहां - 'कमें' पद 'का अर्थ उस विहितनिषिद्ध कमें से जन्य अहुए किया है।' वस्तुतः न्याख्याकारों की यह मेदकलना फेवल कलरना ही है। जम 'कमें' पद, विहित निषिद्ध कमें और तज्जन्य अहुए दोनों के लिए अतिरिक्त सुत्र है, सब एक ही स्थल पर दोनों की बन्यहेतुता का निषेध होसबता है, उसके लिए अतिरिक्त सृत्र स्थान निष्मयोजन हैं। एक यह भी बात है कि जम विहितनिषद्ध कमें बन्ध के हेतु नहीं हो सकते, तब तज्जन्य अहुए में बन्धहेतुता की नलपना करना ही असंगत है। वस्तुतः अहुए की कोई स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं, वह तो केवल कमों के फल दिलाने का द्वार है। वस्तुतः अहुए की कोई स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं, वह तो केवल कमों के फल दिलाने का द्वार है। वस्तुतः अहुए की कोई का परस्पर संयोजकमात्र है। यह नवयं बन्धका हेनु होजायगा, यह कल्पना दूरापेत हैं। इसिल्य ब्यारयाकारों का पुनक्ति दोष का समाधान संगत नहीं माल्म होता। इन सब बातों पर विचार करते हुए हम यही कह सन्देत हैं कि दर्वे सूच से लगानर अर्थ सूत्र तक का (३१ सूत्रों का) प्रकर्पण प्रिकृत हैं, कि पिलप्रणीत नहीं

√प्रविध्तप्रकरण के श्रान्तिम सूत्र की अग्रिम सूत्र से असंगति<u></u>

इस बात का एक और भी खपेहलक है, और यह है—क्याख्याकारों के द्वारा वर्षमान ४४ वें सूत्र की ४४ वें सूत्र से शंगति न लगा सकता। विज्ञानिमचु ४४ वें सूत्र के 'इति' पद की व्याख्या के साथ साथ उस सूत्र का व्याख्यान समाप्त करके, ४४ वें सूत्र की अवतरियका का प्रारम्भ इसमकार करता है—

> 'तदेवं न रतमानते। यद्धस्येरवादिना प्रषष्टकेनेतरवृतिषेषतः प्रकृतिपुरुषसंयोगएय साक्ताद्धयः हेतरविषारितः।—'

अर्थाग् इसप्रकार 'न स्वमाको यहस्य' (स्० ७) इत्यावि स्वस्मृह से दूसरे वादों का लयखन करके प्रकृति श्रीर पुरुष के संवोग को ही सालान् बन्य का हेतु निर्णय कर दिया गया है। जिल्लामिल के इल लेखालुसार यह देखना चाहिये कि 'न रमाक्तो यहस्य' यहाँ से लगा कर फितने प्रकरण से प्रकृति-पुरुष के संवोग को ही बन्ध का हेतु निर्णय किया गया है। यह स्पष्ट है, कि १६ वें स्पृत्र में ही इस बात का निर्णय है, श्रीर उसके पहले इतर वादों का प्रतिरोध भी किया गया है। अनन्तर 'न निराश्क्ष असुम्मागस्य तथीगस्योगाहते' यह १६ वां सृत्र है। इससे यह निर्णय है कि प्रकृतिपुरुष्ठ समुम्मागस्य तथीगस्योगाहते' यह १६ वां सृत्र है। इससे यह निर्णय है कि प्रकृतिपुरुष्ठ संयोग की बन्धहेहता वा निर्णायक प्रकरण ७ वें सृत्र से १६ वें सृत्र तक पर्यवस्तित है। अनन्तर विज्ञानमिलु अवतर्राणका में लिसता है-'तत्रेषमाशंत्र'। वहां (मृत्ति-पुरुपसंयोग की चन्धहेतुता के निर्णायक प्रकरण के सम्प्रन्ध में) यह आशंका है। विज्ञानमिलु उस आशंका के अवतर्राणका में इततरह प्रस्ट करता है।

<sup>&#</sup>x27;मि हि विद्वित निषद्ध समेवापि पुरुषस्य बन्तः । १ । १६ पर विज्ञानमिष्ठ । 'पूर्व विद्वितिपिद्धः धार्पारं स्थिप कर्मचा बन्चो निराकृतः । ध्व तु तक्तन्याहरूदेनिते । ११ २२ पर विज्ञानमिष्ठ । 'पूर्व विद्वितिपिद्धः कर्मचा बन्चो निराकृतः । ध्व त्वानमिद्धः सम्यापि वं निरस्वित ।' १ । १२ पर महादेव वेदान्ती ।

'ननु प्रमृतिसभोगोऽषि पुरुरे स्तामावित्रसादिनिस्तायस्य क्रमे न माति । संधोगस्य सामान १ निकरनमलादिनिमित्तकस्ये हि भुत्तस्यापि धम्धापित्तिरिसादिरोषा यथायोग्य समाना प्रयेति । १ तामिमामासङ्गं परिवरति—'।

अर्थान अकृतिसयोग भी पुरुष में स्त्राभाविकत्व आदि विकल्पों से प्रस्त क्यों नहीं माना जाता ? अभिप्राय यह है कि ७ वें सुत्रसे १८ वें सुत्र तक बन्धयोग के जो निमित्त वत्रये गये हैं, उन का सरवन कर रे १६ वें सिद्धान्तसूत्र में धन्धयोग का निमित्त प्रकृतियोग को हो वताया है। अब आराक यह है कि प्रकृतियोग भी पुरुष के साथ स्वामानिक हैं ? या किन्हीं निमित्तिरिशें में होता है ? यदि प्रकृतियोग को स्वामानिक मान लिया जाय तो प्रकृतियोग के सदा हा रहने से आत्मा का मोच न होना चाहिये। यदि प्रकृतिसयोग का निमित्त काल, देश आदि को ही माना जाय, तो वसमें समान रूप से वे ही दोष उपस्थित होंगे, जो कि काल देश आदि को बन्ध का निमित्त मानने में बता दिये गये हें (१व वें सूत्र से १८ में सूत्र तक में)। ऐसी अपस्था में मुक्त पुरुष भी भी बन्धयोग हो जाना चाहिये। इस आशोक का परिदार करता है ४४ में सुत्र से—

तत्रोगोऽध्यविषेवात् च समानत्वम् ।

प्रकृतियोग भी पुरुष में खविषेक रूप निर्मत्त से होता है, इसलिये फाल देश खादि, निर्मित्तों के साथ इसकी समानता नहीं कही जा सकवी।

इस वर्णन से यह सिद्ध है कि निज्ञानभित्त ४४ वें सूत्र का ४४ वें सूत्र से सम्बन्ध न जोड़ समा, और ४४ वें सूत्र की अववरिण्का के लिये उसे ७ से १६ वें सूत्र तरु के प्ररुप्त का ही अनलम्न लेना पड़ा। इसलिये शब्दरचना के अतिरिक्त अर्थसम्बन्ध से भी १६ वें सूत्र के आगे ही यह ४४ वा सूत्र आगा चाहिये, यह निश्चित है। ऐभी आरक्षा में २० वें सूत्र से ४४ वें सूत्र तक पैतीस सूत्रों के प्रक्तिह होने में कोई भी सन्देह रोप नहीं रह आता।

इस दिशा में अनिरुद्ध का यतन-

यहा यह लिए देना अत्यन्त आत्रयक है कि ४४ वें सूत्र का ४४ वें सूत्र से सन्यन्य जोड़ के लिए क्याख्याकार अनिरुद्ध ने बड़े हाथ पैर कारे हैं। यह इस पहले भी दिया आये हैं कि ४३ और ४४ वें सूत्रों के क्षम से अनिरुद्ध और विज्ञानिभन्तु का भेद है। अनिरुद्ध ने इन मृत्रों का क्षम इसम्रकार स्वया है---

निगु णादिश्रुतिनिरोधस्चति ।

श्रुतिषम्पितरम्यधर्मं स्ते ।

पहले सूत्र ना अर्थ किया है—'यहि कमें को आत्मा का घमें माना जाय, तो आत्मा को निर्माण बतलाने वाली 'अमझो छाय पुरुष' इत्यादि श्रृतियों के साथ निरोध होगा। दूसरे सूत्र का अर्थ है—अच्छा, वर्स आत्मा का घमें मत हो, अन्य के धमें से मी वियायिरोप हो जायगा, क्योंकि सामा के ज्यापक होने से उसका सत्ये साथ मन्यन्य है, इसलिये कहा कि अन्य के धमें

से क्रिया मानने पर श्रातित्रसंक्ति होगी, सबके साथ सम्बन्ध एक जैसा होने से मुक्त श्रात्माओं का भी बन्य हो जायगा।' यह व्याख्या करके श्रातिकद्व १४ वें सूत्र की श्रवतरिएका इसप्रकार करता है-

ननु तनाषि धर्माधर्मञ्जनस्यास्ति, चद्धस्य मुनस्यर्थं प्रमृतिर्दं श्यते । तत्र यस्तव सिद्धान्तः, सीऽ॰

श्माके भविष्यतीति समानमित्यत ज्ञाह- ।'

श्रयांत् तरे (सांस्य के) मत में भी सो धर्म और श्रधर्म की ज्यवस्या है। यद्ध माला की मुक्ति के लिये प्रवृत्ति भी देखां जावी है। इस यिषय में जो तेरा सिद्धान्त है, वही हमारा भी हो जायगा, यह दोनों पन्तों में समान ही है। इसलिये कहता है—

तद्योगेऽप्यविवेशाननः समानत्यम् ।

धर्माधर्भ योगेऽपि म समानधर्मत्वम्, ऋश्विकात् । यदि तान्त्रिकौ धर्माधर्मयोग स्नासनः स्यातदा तुल्यसम् । कि स्वविषेकादारमनो धर्माधर्मयोगामिभान इति वय समानक्षम् ।

अभिन्नाय यह है कि आत्मा के साथ घर्मा वर्म का योग होने पर भी हनारे हुन्हारे सह में समानधमेता नहीं हो सकती, क्योंकि हम तो धर्मावर्म का योग आधिवेक से सानते हैं, यदि आत्मा के साथ धर्माधर्म का योग वास्तविक होता, तो समानना होती।

श्रनिरुद्ध के मत का विवेधन—

(१) इस विषय में सब से पहली विचारणीय बात यह है, कि जानिरुद्ध में वहां हो सब सा पत्ती की समानता की घरणमा का प्रतिपेध इस स्त्र से किया है और धर्माधर्म के योग में ही जाधिक रूपो निर्मित्त बताया है। धर्माधर्म के मुक्त के परिणाम हैं, इसी तरह इच्छा है य सुख दुः के काम संकरण विचित्रित्सा जादि भी तो प्रकृति के ही परिणाम हैं, अश्रम के साथ इनका योग मानने के लिये क्या जब जाधिक से जातिरिक्त और कोई निर्मित्त हूं हमा चाहिये ? पदि वह कहा जाय कि धर्माधर्म सबके ही उपलज्ज्य हैं, तो यही कहना होगा कि प्रकृतियोग का ही निर्मित्त जाविक है। जाश्रमाय यह है कि वन्धयोग का निर्मित्त प्रकृतियोग, और प्रकृतियोग का निर्मित्त जाबिक कहा जाना चाहिये, सेवल धर्माधर्मथाय म नहीं।

(२) दूसरी बात यह है कि जनिकड़ ने ज्ञपना चर्न ठीफ करने के लिये सूत्र का पाठ भी वदल दिया है, 'तचीगः' प्रथमान्त पाठ की जगह 'तचीगे' सप्तन्यन्त पाठ बनाया है, जब कि प्रथमान्त पाठ से भी उसवा जर्थ संगत हो सफता था, पर सप्तन्यन्त पाठ बनाकर भी बहु ज्यने

आर्थसांगत्य में सफलता प्राप्त न कर सका।

(३) तीसरी बात यह है कि स्वयं अभिरुद्ध ने १६ वें सूत्र की व्याख्या में लिखा है—

. 🐪 🦿 ऋविषेक्षं थिना नारमनः कदापि घन्धाः, विस्वविवेकाद्वन्ध इस्यमियानः ।

आतमा वा यन्य अविवेक के विमा करापि महीं हो सकता। वर्षों कि आतमा स्वभावतः नितम हात सुद्ध मुक्त है, इसकिये आंववेक से भी वन्य का अभिमान ही कहना चाहिये। अव विचारणीय यह है कि अविवेक को आत्मा के बन्य का निमित्त सांख्य में कहां बताया गया है ? हमारी हिंदे में सन से प्रथम स्थल ४५ वी सून ही है। अनियेत बन्च का निमित्त प्रकृतियोग के हारा ही हो सकता है, इसिलये प्रकृतियोग के प्रतिशदक १६वें सून और खियके के प्रतिशदक ४४ वें सूत्र के वीच अन्य किसी बात का कहा जाना सर्वधा अक्षेत्रत है, और इसीलये ४४ वें सूत्र में आविक को केवल धर्माधर्म के योग का निमित्त धराना भी अस्मात ही है। इन सय बातों को विचारते हुए हम निश्चित कह सकते हैं, कि इन सूत्रों का भाव समकते में अनिरुद्ध को भाम हुआ है. और वह ४५ वें सूत्र की संगित लगाने में सर्वधा असकत रहा है। इमलिये २०वें सूत्र से ४६वें सूत्र तक (३४ सूत्रों) के प्रचेष में आवि लगाने में सर्वधा असकत रहा है। इमलिये २०वें सूत्र से ४६वें सूत्र तक (३४ सूत्रों) के प्रचेष में आवि लगाने में सर्वधा असकत रहा है। इमलिये २०वें सूत्र से ४६वें सूत्र तक (३४ सूत्रों) के प्रचेष में कोई भी धाधा उप्रविचत की जानी चराक्य है। प्रथम तीन अध्यायों में और कोई प्रचेष नहीं—

इसके कागे प्रधम कथ्याय और हितीय हतीय प्रध्यायों में हमें कोई ऐसा सूत्र या सूत्रांश नहीं मिला, जिसको प्रक्षित कहा जासके, इसलिये सांच्यतास्त्र का यह स्वयूर्ण भाग करिल-प्रणीत ही है, यह निःसन्दिश्य कहा जासकता है। सांच्य के इस भाग में उन पश्चीम तस्यों और साठ पदार्थों का विस्तृत वर्णन है, जिनके काशार पर इसे सांच्यतास्त्र या पष्टितन्त्र कहा जासा है। इस्हीं तीन कथ्यायों का संत्रेण ईश्यरकृष्ण में कारिकार में किया है, इस घात का विस्तृत वर्णन हम इसी प्रन्थ के 'बिष्टतन्त्र अध्या सांच्य-पदश्यायी' नामक तृतीय प्रकरण में कृत आये हैं।

√ चतर्थ अध्याय में प्रतेप....

चतुर्थे अध्याय में हमें एक स्त्रांश प्रसिप्त माल्य होता है। यहां पर स्त्रीं की पूर्वापर चानपर्या इसमकार है—

्लच्चातिश्ययोगात् तद्वत् । २४ । न कामचारित्रः रागोपहते शुक्तवत् । २५ । गुरायोगाद्वन्धः शुक्तसः । २६ ।

इनमें २५वें स्वका 'शुक्रवस्' पद प्रसिप्त है। इसके प्रसिप्त होने के हैतुकों का निर्देश करने से पहले इन सूत्रों का व्यथे लिखदेना व्याध्यक है। २४ वें सुक्का २५ वें सुक् से कोई व्याधिक सम्बन्ध नहीं है, इसलिये उतका यहां अर्थ दिखाना व्यनावस्यक हैं, केवल व्यापुर्वी दिखाने के लिये उसका उल्लेख कर दिया है। २५ वें सुक्का व्यर्थ न्यास्थाशों ने भिन्न २ किया है। व्यन्तिस्द इस सुत्र का यह व्यर्थ करता है:—

सरागस्यापि भुनितर्भविष्यतीति, श्रमाष्ट्र—'न कामचारिश्न' रागोपहृते सुन्दश्तः रागोपहृतसम्बन्धम्बन्नारित्समेव नास्ति, कि पुनर्भु नितर्गित । येथा व्यासस्य सरादशः न मुभितरिति ।

तस्तृतस्य शुक्रम्य चीतरागरग्रन्मुनिनम् ता, एतम् ।

अप्रांत् रागयुक्त (संकारी) पुरुष को भी शुक्ति हो जाएगें, इंसर्किये इस विषय में इस भया-रात से दवाद हुव पुरुष की कामपारिता ही नहीं है, किर शुक्ति का तो कहना ही क्या? ंजिसे राग्युत व्यासिकी मुक्ति नहीं हुई, उसके पुत्र शुक्त की वीतराग होने से मुक्ति हो गई, इम तरह। ैं। इस खर्थ में कई बात विचारकीय हैं—

- (१) सबसे प्रथम यह, कि जब अवतरिण्ना में यह नहा गया है, कि—सराग की मी सिक ही जायगा। इसिन से सुत्र फहा गया—सराग की मुक्ति नहीं हो सनती। तब इसि अर्थ में 'शुक्रमत्' उदाहरण कैसे दिया जा सकता है। क्योंकि 'सराग की मुक्ति नहीं हो सनती' इस 'बात की कहन र रपान उसी या देना चाहिये था जिस सराग की मुक्ति न हुई हो, परन्तु यहा रहान्त उसका पाया जाना है, जिसकी मुक्ति होगई है। इससे स्पष्ट है कि स्त्रार्थ से यह रहान्त विरक्ष है।
- (२), दूसरी बान व्यनिरद्ध के सुत्रार्थ के सम्बन्ध में यह है कि इस दृष्टान्विरोध को हटाने फेलिये व्यनिकद्ध ने पहले, सुत्रार्थ नुसार का दृष्टान्व दिया है जो सूत्र में नहीं, फर स्त्रार्थ ना इयि विरेकी दृष्टान्व हाक का बनावा है। क्या पेसी व्यनस्थाम सृत्र में, स्वार्था नुसारी ज्यास का ही, इप्टान्व नहीं दिया जा सबता था १ यदि यह कहा जाय, कि स्त्रार विराव ने व्यविरेकी दृष्टान्व की वे दिया होगा, क्यों क ज्यांतिरेकी भी तो दृष्टान्व होता ही है। इक्के विरद्ध हम यही कह सकते हैं, कि सुत्रकार ने सम्पूर्ण शास्त्र में कहीं भी ज्यांतिरेकी दृष्टान्व नहीं कहा। ऐसो अवस्था में स्त्रकार की शालों के सर्वथा विरुद्ध हम इस एक ही स्थल में ज्यांतिरेकी दृष्टान्व केंग्रे मान लें १ यदि कही। एक स्थल में भी व्यन्यत्र सृत्रकार ने व्यविरेकी दृष्टान्व केंग्रे मान लेंव।
- (३) तीसरी बात सूत्रायं के सम्बन्ध में यह है कि व्याच्यावार अनिरुद्ध ने सूत्र के रागोपहते 'पद का अर्थ विभक्तिविपरियाम करके 'रागोपहतस्य' क्ष्या है। और 'कामचारित्य' द का अर्थ नहीं किया। रागोपहत पुरुप के लिये कामचारिता का निपेध करता हुआ अनिरुद्ध, पामचारिता पद था क्या अर्थ समक रहा है, इस बात को हम अब कैसे समक 'ह कामचारिता का साधारण अर्थ तो—इन्आनुमार इधर उधर पूमना 'फिरना—ही हो सफता है वह बात, (इन्आनुसार इधर उधर पूमना) रागपुक पुरुप के लिये अतम्भय है यह कैसे कहा जा सकेगा ? क्या रागी पुरुप में ही कामचारिता किया हो होती ? हम तो ससार में रागी पुरुप में ही कामचारिता अधिक देखते हैं। ऐसी अपस्था में यह अनिरुद्ध कृत स्वार्थ कुछ अचता नहीं। यदि कामचारित पद का वही अर्थ किया जाय, जो विज्ञानिक ने किया है, तब तो अविरुद्ध का अर्थ सर्थमा अस्तात कहा जाया। विज्ञानिक इस स्वत्य वा अर्थ इस्पर्य का वाया। विज्ञानिक इस स्वत्य वा अर्थ इस्पर्य करता हैं—

रागिताङ्गो न नार्थे इत्याह्--,न कामचारित्व रागोपहते शुक्तत् ! रागोपृष्टते पुरुषे कामदः सङ्गो न कर्तच्य । शुक्रात् । यथा शुक्तव्ही प्रशट्टरूप इति श्रसा सामचार न सरीति । रूपलोलुपैर्व-५नभयात् । तद्वदिस्पर्य-।

्र हु. अर्थात् रागी पुरुष का सग न करना चाहिये, इस बान को कहता हूँ-रागी पुरुष *ने कागना* ( **इ**च्छा -मपनी ख़ुशी ) से संग न करना चाहिये । तोते की तरह ! जैसे तोता वडे अच्छे **रुप**हूँग वाला होता है, यह समफ्रकर वह इच्छातुसार पुरुषों के साथ सम नहीं फगता, (ऋपनी इच्छा से तो यह अमलों में ही रहता है, आवादी में तीता बहुत कम पाया जाता है, तीता की वड़ी बड़ी टार जंगलों में 'नेरती जाती हैं) क्योंकि उसे डर रहता है, कहीं रूप के लोगी सुक्ते बाधलें। इस तरह पर, यह सुत्र का कार्य हुट्या।

अतिरुद्ध के अर्थ में जी हमने ऊपर दीय दिसाये हैं, ये सर्रहा विज्ञानिमत्त्र के अर्थ में नहीं हैं। इन दोनों अर्थों में यह एक चडा भेद हैं, जो 'शुक' पद के अर्थ का है। अतिहरू के अनुसार वदि शुक्त यह का कार्य, ज्यास-पुत्र शुक्रेव किया जाता है, तो वह स्तार्थ के सर्वधा विपरीत हो जाता है। विहानिभिन्ति अनुसार यह उसका अर्थ वीता किया जाता है, तो सनार्थ की सगति तो हो जातो है, मरन्तु एक और आपनि सामने आखड़ी होती है। यह आपनि है, अमते 'गुण्योगाद्य-च शुक्रवत्' सूत्र का 'शुक्रवत्' पर । अभिपाय यह है, कि इस सत्र के शक्रपट वा अर्थ सिवाय तीते के और कुछ नहीं होसकता। ऐसी अवस्था में पिछले सुत्र से ही यहा इस पर की अनुवृत्ति आसकती थी, किर वहा 'शुक्रवत्' पद क्यों रक्ता गया ? मालूम यह होता है, कि इस ( २६वे ) सत्र में मौलिक रूप से 'शुरुवत्' पद रक्ता गया, क्वींकि पहते ( २४वें ) सत्र में यदि वास्तविक रूप से 'शुक्रवत्' पद होता, तो दूसरे सूत्र में उसके पढते की कोई ब्रावश्य-फता नहीं थी। क्योंकि पहले सब से इसमें उस पद की अनुष्ट्रिय के लिये कोई पाधा नहीं दीखती। पर दूसरे सूत्र में यह पद साचात् पढा गया है, इसिवये स्पष्ट मालूस होता है कि पहले सूत्र में बह पद अवश्य न होगा। फिर यह आया कहा से ? यह पक आपश्यक विचारणीय बात है। रिचर्ड गार्चे ( Richard Gorbe ) ने जपनी सम्पाहित अनिरुद्धपत्ति में इस सूत्र पर एक टिप्पछी दी है ' उससे माल्म होता है, कि किन्हीं हस्तिलियित मुखकों में यह 'शुक्रवत्' पद 'कामचारित्व' पर से प्रथम ही लिचा हुआ है। इससे हम एक परि-साम पर पहुँचे हैं, श्रीर वह यह है, न्सूनकार ने वेचल 'न कामचारित्व रागोपहते' इतना ही सन्न लिखा होगा। क्योंकि इस सूत्र का सम्बन्ध जगने सूत्र के साथ है, और दोनों को मिलाकर ही पूरा अर्थ हो पाता है, \* इसलिये सूत्रकार ने अगले २६ वें सूत्र में ही दोनों सूत्रों का इच्छान्त 'शुक्रमत' इकट्टा दे दिया। यर कालान्तर में सूत्रों की इसे रचना को न सममते हुए, अथवा समक्रते हुए भी पत्ने ही सूत्र में व्यर्थ की पूर्णता करने के लिये, किसी लेखक ने 'शुक्रवन' पद

Thus AC like the other commentators, B puts মুভ্রব before ভালবাদিব, ্ ম, ও য় ২২ জী হিঅলী ! মুক্ত ২০৪ )

मध्मसून में 'शुक्रवत्' पद न रहते से दोनों सूत्रों का अर्थ इसपकार होता है---

रागी प्रत्यों में इच्छानुबार (कामनावश) सेर्थ ने करना चाहिये। १४। नवाँकि ऐसे पुरुष का सन करने पर उनके गुण अर्थाव राग आदि के साथ सम्बन्ध होने से पुरुष वन्यनके वह जाता है। होने की तरह | जैसे शोता अपने गुणा या बहेजियों के कामों से बाचा जाता है। बीसे ही पुरुष भी राग आहि से बज हो जाता है। सुन में गुणा पर जिल्हा है।

को यहां प्रान्तभाग [ Marjin ] पर सूत्र के पहले ही लिख लिया होगा, जैसा कि रिचर्ड गार्ष ( Richard Garbe ) की टिप्पणी से मालूम होना है, कि यह पद किन्हीं हस्तिलिस्ति पुसकों में सूत्र के प्रारम्भ में ही रक्खा गया है। अनन्तर किसी अन्य लेखक ने उस पुस्तक से सूत्रों की प्रतिलिप करते समय, यह सोचकर कि 'वत'? याले पद सब सूत्रों के अन्यमें ही लिखे हुए हैं, इस 'शुक्तवत' पद को भी धारम्भ से उठाकर अन्त में जोड़ दिया। जिसके कारण सूत्र की उपलम्यमान रचना बनगई। व्याल्या करते समय अनिरुद्ध को यह बात अवश्य खटको मालूम होती है, कि इक्हें दोनों सूत्रों में 'शुक्रवत' पद, एक ही अर्थ को कैसी कह सकता है ? इसलिये उसने पहले सूत्र में शुक्र का अर्थ व्यासपुत्र कर डाला, चाहे बह शेष सूत्रार्थ से इसकी संगतिन लगा सका। उसके अनन्तरभाव। व्याख्याकार विज्ञानभिन्नु ने इस अर्थ के असांगरय को समका, और शुक्र पद का सूत्रार्थानुसारी अर्थ किया। इस दशा में अर्थ मंगति तो होगई, पर रचतासम्बन्धि शूनवा अपरय वनी रही। इसके लिये यह आवश्यक है, कि प्रथम सूत्र के 'शुक्रवत्' पद को प्रदिष्प समक्ष जाव।

'शुक्रवन्' पहके प्रचिप्त होने में उपयुक्त प्रवल सीन व युक्तियों के होते हुए भी, पक्ष करना और को जासकती हैं। होनों सूत्रों में समानार्थक 'शुक्रवन्' पदके रहने पर अर्थसन्वर्ध्य असीत तो कोई नहीं रहती, पर रचना को न्यूनता अवस्य प्रतीत होतो है, इस अवस्था में इन यही कह सकते हैं, कि आवार्थ को रीतो ही ऐसी है, कि वे आतुव्यां से पढ़े हुए भो दो सूत्री में समानार्थक हम्दान्तपद एकते ही रख देते हैं। उदाहरण के लिये सूत्रों से एक स्थल हम वहां चतुष्त करते हैं—

तस्कर्मार्जितस्याचदर्यं मिसचेष्टा सोक्स्त् ।

समानकर्पयोगे युद्धैः प्राधान्यं लोक्यल्लोक्यत् । ( ख.२. सूत्र ४६, ४० )

परन्तु इसको भी सर्वथा निवम न सममता पाहिये। क्योंकि कई रथकों पर सुत्रकार ने एक सूत्र में टप्टान्त देकर, अगले सूत्र में आवश्यकता पड़ने पर केवल अतिदेश कर दिया है। जैसे-

दृष्टस्त्योरिन्द्रस्य ।

प्रणतिमदा०--०वंतुकालाचर्दत् ॥ ( भ ४ स्त्र १८. १६ )

विरक्तस्य हेयहानसुपादेशोपादानं हंसस्रीरस्तः।

लन्यातिराययोगात् तद्वतः। ( च ४ स. व २३, २४ )

संभातरायपागत् तर्वता (व व स्तून रूप, क)
पर इस कल्पना में भी यह व्यवस्य मानना पड़ेगा, कि व्यनिष्द का वर्ष व्यसंगत है, उसने रपना
की सुर्मता पर इतना ध्यान नहीं दिया, जितना कि देना चाहिये था। इसलिये यह स्पर्ध में
विरुद्ध ही वर्ष कर गया है। ऐसी व्यवस्था में हमें यह श्यिर करने में बोई वापा मान्यनही

क प्रानित्त के क्या का ब्राह्मीयत्व । स. १६वें न्यू में पुत्र: "हुकरण पर का होता । त. रिवर्ड तार्चे (Richard Garbe) की टिज्यों ने निर्देष्ट 'शुक्रवण्' परका क्रमक श्वान शिवर्षय ।

वेती, कि इस २४वें सूत्र में न्यास-पुत्र शुकरेय गा वर्णन विल्हल नहीं हैं।

चतुर्थ अध्याय में और कोई ऐसा सूत्र या सूत्रांश नहीं है, जिसके सम्बन्ध में कपिल-र्याचवं प्राध्याय के प्रचेष---कृति विषयक सन्देह उपरिथत किया जासके । इसिलवे अब पांचवें अध्याय के सस्यन्ध में छुछ विचार प्रस्तुत किया जाता है। इस अध्याय का प्रथमसूत्र इसप्रकार हैं:--

महलाचरणं शिष्टाचारास् फलदरांनाच्यु (द्मृ) तितश्चेति ।

इस सूत्र के सन्बन्ध में प॰राजारान शास्त्री ने लिखा है, कि इस रूप ने मझलाचरण का विचार नव्यन्याय के प्रन्थों में ही पाया जाता है। यह रचना प्राचीन अथवा कपितकृत नहीं कही जा सरुती । इसी व्याचार पर शास्त्री जो ने सांख्यवडध्यायो सुत्री की अर्वाचीलता की पुष्ट किया है ।

कार्य के प्रारम्भ में भगवान का नामस्मरण अथवा किसी शुभ नाम का स्मरण मङ्गल कहा जाता है। इसप्रकार के आचरण की प्रया, या उसके सम्बन्ध में विचार करना, नव्य नैयाथिकों ने ही प्रारम्भ फिया हो, ऐसा नहीं है। आर्य जाति से यह सावना अदि प्राचीन है। इसमकार का आचरण सदा से ही आयों में पाया जाता है, और जहां तदां आयेसाहित्य में उसका उल्जेस भी मिलता है।

न्याय की जो शैली नवीन या भन्य नाम से कही जाती है, उसका प्रारम्भ विक्रम की सातवीं शताब्दी के लगमग हुन्या है। परम्मु उनसे बहुत पूर्वे के साहित्य में इसप्रकार का मन्नता-परणातन्त्रन्थी विवेचन प्राप्त होता है। पत्तक्षा ले क्याकरण महाभाष्य में कई रथलों पर १ एक सन्दर्भ इसप्रकार उपजन्ध होता है-

"कि पुनरनेन चर्चेन, कि न महता कराउन नित्यशब्द एवीपाचा, यस्मिन्तुगदीयमानेऽभदेहः स्थात् ? मझलार्थम् । माइलिक आचानो महतः शास्त्रीयस्य मझलार्थे तिखराब्दमादितः प्रगुद्दक्ते। महलादीनि हि शास्त्राणि प्रथन्ते बीरपुरुपाणि च मनन्त, त्रायुप्तप्पुरुपाणि च

इस सन्दर्भ में महतापरण से प्रन्थ की समानि [ मततादं।नि हि शाश्त्राणि प्रथन्ते ], श्रीर अध्ययन तथा अध्यापन करने वाला का निर्विधन कार्यक्षम चलते रहना १९ ही निर्दिच्ट किया गया है। पवझिल का समय आधुनिक पाश्चात्य बिहानों के क्यनानुसार विक्रम सवस् के प्रारम्भ से त्रामगदो सौ वर्ष पूर्व है। ऐसी स्थिति मे यह कहना, कि सहलाचरणसम्बन्धा इस प्रकार के वियेचन आधुनिक हैं, अथवा नध्य नैवायिकों के प्रन्यों मे ही देखे जाते हैं, युक्त प्रतीत मही होता।

. इर्शन शास्त्रों के प्रारम्भिक <sup>क</sup> सूत्रों, अन्य स्वयन्थीं तथा महाभारत आदि में भी

स्वाप्तरच महासाच्य, परंपकाहिक । १ । १ । १ सूत्र हथा १ । १ । सूत्र पर ।

श्रव प्रिविधतुः सार्यन्तिनृतिसरमन्तपुष्पार्थः । स्रोत्य । श्रव योगानुकासनम् । योगमृत्र । प्रधातो धर्मतिज्ञासा ।

मागलिक परों के प्रयोग भी प्रयुत्ति, तथा मङ्गलाचरण की भावना, स्पष्ट ही उपलब्ध होती है। अतिप्राचीन काल से 'श्रोङ्कार' [ श्रोम् ] श्रौर 'श्रथ' रान्द के प्रयोग को मागलिक माना जाना भारतीय साहित्य में प्रसिद्ध हैं। एक श्लोक गुरु-शिष्य परम्परा द्वारा श्रवानकाल से बला श्राता है— "श्रोहारश्चाथशब्दश्च द्वावेती बहुण पूरा। वसुठ मिन्द्रा विनिर्वाती तस्मान्माह्नलिकानुमी था"

इसके श्रांतिरिक्त श्रांतिप्राचीन काल से ही प्रत्येक उपनिषद् के प्रारम्भ में मन्त्रोचारण के द्वारा मगलाचरण की प्रयुक्त स्पष्ट देखी जाती है। प्रत्येक उपनिषद् के प्रारम्भ मे साज भी वे मन्त्र उल्लिखित हुए एपलब्ध होते हैं।

मन्त्रों का उधारण करते समय उनके प्रारम्भ में 'क्रोम' पद का उधारण क्रांतमाचीम फाल से क्षायरयक समम्मा जाता रहा है, और यह मगलाचरण की भानना से ही विया वाता है। पाणिनि ने इस सम्बन्ध में एक नियम का उन्लोग किया है, कि सन्त्र के प्रारम्भ में 'क्षोम' का उधारण एतुत स्वर में होना चाहिये। इसलिये कार्य के प्रारम्भ में मगलाचरण की प्रवृत्ति की गवीन नहीं कहा जा सकता। क्षिणल के काल से बहुत पहले ही आर्य जनता इस प्रवृत्ति की निरिचत रूप में स्वीकार करती चली आई है। ऐसी रिथित में किपल का इस विषय पर विवार करना सगत ही कहा जा सकता है।

कपिल ने मगलाचरण के तीन प्रयोजक हेतुओं का उल्लेख किया है, और उनके आगे 'इति' पद का प्रयोग कर इस बात का निर्धारण कर दिया है, कि इनु हेतुओं के आतिरिक अन्य किसी प्रयोजक हेतु की कल्पना नहीं की जा सकती। वे हेतु कपिक्ष ने इसप्रकार उपस्थित विये हैं—

"शिष्टाचारात्, फलदर्शनात्, श्रुतित "

शिष्ट पुरुषों का जाचार इस बात के सिन्धे शुन्दर चराहरण है, कि कार्य के प्रारम्भ में स्वतिक को मरकाचरण ज्यवस्य करना चाहिये। महाभारत, सूत्रमध्ये तथा उपनिपदों में इस प्रयुक्ति को प्रत्यक्त रूप में हम आप मी देख सकते हैं। इससे प्राप्तीन कार्य मुनियों की नंगला-चरण प्रयुक्ति स्पष्ट हो जाती है।

शुभ कार्यों के करने से शुभ फल की प्राप्ति भी श्वनस्य होती है। जो कार्य किया जाता है, उसमा कल श्वनस्य होता है, यह एक साधारण नियम है। मगलावरण भी शुभ कार्य है, हम उसके फल भी इच्छा रकरें या न रक्खे, फल तो श्वनस्य मिलेगा ही, और यह श्वन्छा ही होगा। इस विचार से मार्य के प्रारम्भ में मगलावरण की भी भाषना रद होती है। या श्वार्य जनता में इतना श्विष्ठ पर किये हुए है, कि श्वाज भी एक साधारण प्रामीण

भोमांसा । थयातो महाजिज्ञासा । वेदान्त । थयानी धर्म रण न्यायदर्शन । थय शद्रातुरुवासाम् । महाभाष्य । वृद्धिरादेषु । पार भारायणं नमस्कृत्य नर चैत्र नरोत्तमम् । दुर्धी सरस्वती चैय

श्रपने किसी कार्य को प्रारम्भ करता है, तो प्रथम भगवान का नाम स्मर्ख श्रवश्य करता है।

भू ति अर्थात् वेद के पाठ या अप्ययन कम से भी इस बात की पुष्टि होती हैं, कि कार्य के भारम्भ में भगवान् का जाम स्मर्थ अवश्य होना चाहिये, उसी को मंगलस्य कहा गया है। पेर में ग्यप्ट रूप से भी कार्यास्थ के अवसर पर भगवलामस्मरण का निर्देश उपलब्ध होता है। ऋश् [१। ४०।४] वा सन्त्र है—'श्ये त इन्द्र ते वर्ष पुरुट्धत ये जारम्थ चरामित प्रमृतसी।' इसीलिये वेद के अत्येक मन्त्र क उच्चारण के भारम्य में 'श्रोम्' का उच्चारण किया जाता है। अ ति के अध्ययनाहि की यह परम्परा भी भंगलाचरण की प्रयोजक है। इसप्रकार कपिल का यह वर्णन अविभीन मही कहा जा सकता।

इसके श्रीतिरिक्त कृपिल का यह सूत्र भगलाचरण के स्वरूप का भी निर्देश करता है। प्रत्येक ऐसा आचरण जो [ शिष्टाचारात् ] न्याय, पलपात रहित, [ फलदर्शनात् ] सस्य, तथा [ श्रुतितः ] पेदोक्त ईस्वर की आहा के अनुसार यथावत सर्वेत्र और सदा अनुष्ठान में आवे, उसी को भंगलाचरण कहना चाहिये। किसी भी कार्य के प्रारम्भ से अवसान पर्यन्त वक्तरूप में ही उसका पूर्ण किया जाना भंगलाच्या का वाग्तियक स्वरूप हैं।

पञ्चमाध्याय के [ २—७३]७२ ब्रुझों का त्रिपय विशेचन —

इसके जाने यूसरे सूत्र से लेकर इस जन्याय में जानेक दारीनिक सिखान्तों पर विचार किया गया है। सबसे प्रथम इस-दूतरे क्षत्र से विदत्तर स्त्र ( र-७३) तम के प्रकरणों का निर्देश कर देना पाहते हैं। क्योंकि इस प्रकरणसमुदाय में क्षेत्रत ४ सूत्र ही ऐसे मालूम हुए हैं, किन्हें प्रसिप्त कहा जा सकता है। ७४ वें सूत्र से जिस प्रकरण का प्रारम्भ किया गया है, उसमें षहुत जाधिक सूत्र प्रसिप्त हैं, इसलिये उनका निर्देश जनन्तर किया जायगा। दूसरे सूत्र से प्रकरणों का क्रम इसप्रकार हैं—

२---११=ईरवरविवेचन

१२ = च्छानकार्यस्योपसंहार

१३---१६ = श्रीपनिपदिक श्रविद्यायोगनिराकरण

२०--- २४ == धर्माधर्मविचार

°¥ == धर्माहि के अन्तःकरणधर्म हाने का निर्खय

२६--२७=सत्त्व आदि गर्णों की सिढि

२६—३६≔ब्याप्तिविचार

.३७--४४ = शहदार्थसम्बन्धविचार

४५ = वेहानित्यत्वविचार

४६---४० ≔वेदापौरुषेयत्वविचार

४१ ≔वेदशामास्यविचार

४२--४६ = ख्यातिविचार

४७—६० = प्रतिप्त सत्र

६१—६४=धात्मनानात्वविचार

६४ = श्रौपनिषदिक श्रात्मा, श्रविद्या, या उसय की जगहुपादानकारणता का निपेध ६६—६५=श्रात्मा की श्रौपनिषटिक चिटानन्टकपता का निपेध

६६--७१ = मन की जगद्यादानकारखता का निवेध

७२--७३ = प्रकृतिपुरुपनित्यत्वोपसंहार

इन सब ही प्रवर्णों में प्रस्पर क्रिक र न्यन्य विद्यमान है। उसको देखते हुए इनकी आसुपूर्वी को बिश्ट खिलन नहीं किया आसकता। इसिलये जो सुत्र यहां पीछ से मिलाये गये हैं, वे स्वय ही अपनी साझी वेरहे हैं, क्योंकि उनका पूर्वापर प्रकरण के साथ कोई सन्वन्ध नहीं जुड़ता। इस बात को स्पष्ट करने के लिये यह आवश्यक है कि इन प्रकरणों के प्रस्पर क्रिक सन्वन्ध का दिग्वर्शन कराया जाय। इन सब ही प्रकरणों को मुख्यतया दो भागों में बांटा जा सकता है—

√(१)—प्रथम प्रकरण हैं- २--२४= ईश्वर के स्वकृष का विवेचन।

इसमें प्रथम ईरवर के स्वरूप का विवेचन किया गया है, और यह बताया गया है. कि ईरवर जगत् का अधिष्ठाता है, जगत् का उपादान नहीं। इमके अनन्तर श्रृति के आधार पर यह स्पष्ट किया गया है, कि इस जगत् का उपादान प्रकृति ही है (१२ स्०)। श्रृति के आधार पर जगत् को प्रकृति का कार्य वताने के कारण यह आशंका होसन्ती है कि उपनिवहों में आपातवः अविवायोगिनिमित्तक महा को जगत् का उपादान कहा है, किर अविके आधार पर प्रश्रित को ही जगत् का उपादान कहा है, किर अविके आधार पर प्रश्रित को ही जगत् का उपादान क्यों और कैसे माना जाय ? इस बात का उत्तर १६ वें सूत्र तक दिया है। अनन्तर, धर्माधर्म को भी जगहुत्पत्ति में निमित्त होने से, उनका विचार किया गया है, और २५ वें सूत्र में इस बात का निर्णय करदिया है, कि धर्माधर्म आहे, प्रकृति के संयोग से ही होने हैं, जात्मा के माथ इनका सन्यन्ध विना प्रकृति के सहयोग के नहीं होता। इसतरह प्रथम प्रकृत्य की समाप्त होती हैं।

(२)-दसरा प्रवरण है-

<sup>े</sup> देखिये, प्रथम करवाय के सूत्र ६२-६२; ६०; ७६; १९०; १९४-११८; १२८-१२२; १६४-११० । इन रथकों के ब्रातित्त पुटे काव्याय में भी इसका निरूपय किया गया है !

उसको यहां दुवारा लिखने की चावश्यकता न ीं समक्षी गई । प्रत्युत चनुमान के मूल--च्याप्ति का ही यहां विशव वर्णन किया गया है ।

कदाचित कुछ विद्वानों का यट विचार हो सकता है, कि इस प्रकरण में न्याप्ति का जो निरूपण किया गया है, वह गौतम के न्यायशान्त्र से लिया गया हो ? पर यह विचार संगत नहीं कहा जा सकता, क्योंकि सांख्यशास्त्र में तीन प्रमाणों की कल्पना मौतिक है-प्रत्यन्न, श्रनुमान श्रीर राज्य । प्रथम श्रध्याय में इन तीनों प्रमालों का स्पन्न सर्वन किया गया है । इनके सम्बन्ध में यह नहीं कहा जासकता. कि प्रमालों के ये नाम गौतम के न्याय से लिये गये हैं। क्योंकि कपिल प्रथम दार्शनिक है। जब इस बात में कोई सन्देह नहीं, कि इसने प्रकृति, महत श्रादि तस्वों का अन्वेपण फर सबसे प्रथम इसकी जनता के सन्मल उपस्थित किया, तब इस बात में भी सन्देह नहीं होना चाहिये, कि इन तरवों के विवेचन के लिये उसने प्रत्यक्त आदि प्रमाणों की भौलिक उदमावना की है। क्योंकि प्रमाणों के विना तत्वों का विवेचन असम्भव है। हमें तो यही मालूम होता है, कि गौतम ने इन प्रमाणां को यहीं से लिया है, ऋौर उनमें एक 'उपमान' प्रमाण अधिक मिलाकर उन को संख्या चार करदा है। गौतम ने प्रमाखा के नाम भी वे ही रक्खे हैं, जो कपिल हैने। आरचर्य . की बात तो यह है कि कपिल ने शब्द का लक्ष्ण जिस आनुपूर्वी में किया है, ठीक उसी आनुपूर्वी में गौतम ने भी शब्द का लक्षण किया है"। इसप्रकार अब कपिल प्रमाणों के साथ खनसान प्रमाण की उदभावना, कर सकता है, तब अनुमान के प्रयोग की उदमायना करना उसके लिये स्वाभाविक हैं। प्रतिज्ञा हेत और स्पान्त के सरवान्य को प्रकट काने के लिये बगारित जाति जा विवेचन जापानीएक नहीं पहाजा सकता। कपिल ने अपने अनेक सत्रों में हेत और उदाहरण के प्रयोगों को हिसाया हैं । इसलिये हम यही कह सकते हैं कि अनुमान सम्बन्धी स्वाप्ति आदि की उदमायना, कृषिल की अपनी सम्पत्ति है, सांख्य ने उसे और कहीं ने उधार नहीं लिया। इसप्रकार व्यापि का निरूपण गौतमसत्रों में तो कहीं है भी नहीं। इस रीति १ पञ्चमाध्याय के इस प्रकरण से २६ से ३६ सत्र तक अनुमान के वल पर प्रकृतिको सिद्ध किया गया है।

अनन्तर शब्द प्रमाण की बारी आती है, शब्द से भी प्रधान की सिद्धि है, इसिविये शब्द आर्य के सम्बन्ध का विवेचन ३७ वें मूत्र से प्रारम्भ होता है, आर यह विचार ४४ वें सूत्र तक किया गया है। फिर ১४ से ४१ सूत्र तक वेदों के जानत्वरम, अपीर वेयद और प्रामाण्य का विवेचन किया गया है, ध्वान रूप में जानित्य होने पर भी वेद का प्रामाण्य, स ख्य को जामसन है। इससे यह भी

<sup>°</sup> देखिये साख्यसूत्र श्रध्याय १, सूत्र ८६ से १०१ तक ।

<sup>े</sup> साहबदरांन घठ १, सूत्र १०१, और न्यायदरांन घ० १, घा० १, सूत्र ७ की परस्पर तुलगा फीजिये।

देखिये साल्यस्त्र था १, स्त्र ३, ६६, ४६, ६०, ९६, ६१, ११६, १२६, १३६, थे इतने स्थल पेयल प्रमाप्याय से दिये हैं, श्रार उन्हों का निर्देश किया गया है, जिनमें प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण तीनों प्रत्यय दिखाये हैं। प्रतिज्ञा के साथ धेयल हेतु था उदाहरण, तो श्रमेक स्त्रों से निदिष्ट किये गये हैं। यनसे श्रव्याया से ११ से श्रमेक स्त्र हैं, जिनमें तोनों श्रव्यायों का निर्देश किया गया है।

रपष्ट सिद्ध है कि सांख्य, शब्द मात्र को श्रातित्य मानवा है। श्रातित्य होने पर भी वेद की प्रमाणतास्त्रीकार कर सांख्य, राब्द के वल पर भी प्रकृति को सिद्धि मानवा है। इसप्रकार अनुमान और शब्द के आधार पर प्रथान की सिद्धि के लिये इस प्रकरण में श्रानुमान और शब्द का विस्तृत विवेचन किया गया है। इसके श्रानवर प्रत्यचमूल के, प्रधान की सत्यवा, सिद्ध करने के लिये ख्याति का विचार प्रारम्भ होता है। यह विचार ४२ से ४६ सूत्र तक में है। लोक में हमको को श्रान्त प्रतिति होती हैं उनके निर्णय के अञ्चलार ही जगत के मूल उपादानकारण का निर्णय किया आता है, दार्शनिक प्रक्रिया में इसी विचार को ख्यातिच्यार कहा जाता है। इस रीति पर सांख्यमतानुसार प्रथम मूलक भी, उपादानकारण प्रधान की सिद्धि की जाती हैं । इसप्रकार तीनों प्रमाणों से प्रधान आदि की सिद्धि का प्रकरण ४६ सूत्रतक समाप्त होता हैं । इसप्रकार श्रीते पर से ६० तक पार प्रप्राप्त प्रकृत मालूम होते हैं। वे सुत्र इसप्रकार हैं—

प्रतीरप्रभातिस्या न स्फोटास्यकः शृब्दः । न स्वव्दनिष्यस्यं भार्यताप्रतीतः । पूर्वेतिद्धस्यस्याभिव्यन्तिदर्भपेनेव घटस्य । सन्द्रायं सिद्धान्तर्श्वेतिद्धसाधनम् ।

र्मिक कारो ६१ सूत्र से कारमा के नानात्व का साधक प्रकरण प्रारम्भ होता है। क्यांवि के अनन्तर आत्मनातात्व का साधक प्रकरण ही होना चाहिये। क्योंकि आत्मा का मेर या अमेर क्यांति पर अवलिन्यत है, इसिलये क्यांति और आत्मनानात्व विचार के मन्य में राज्य को स्कोटा- स्मकता या राज्य की निस्यता का नियेथ सर्वथा अश्रामितक माल्य होता है। यहां राज्य का न्यूर्वप्रकरण के साथ सम्यन्थ है और न अपर के। इस पूर्वापर प्रकरण के आसम्यन्थ के अर्तिरिक एक और भी वात है। युद्ध आनित्यत्व इसी अन्याय में बहले मिन्छ कर दिया गया हैं। किर उसी बात के। अनाव्ययक दोहराना अस्तात है। इमिल्य ये चारों (४७ से ६० तक) सूत्र अग्रासंगिक तथा पुनक्कत होने से श्रांचन्य प्रतात होते हैं।

६१ से ६४ तक का आरमनानात्विचार प्रकरण, पहले २४ स्व तक के प्रकरण का ही शिव है, परन्तु नह वें स्व से प्रारम्भ होने वाले द्विवाय प्रकरण में प्रथान की सिद्धि और उसकी जानुपादानकारण्या की हद करने के लिये आरमोपादानकारण्या का प्रत्याख्यान करना आवश्यक था, इसलिये उससे पूर्व आरमानातत्व को सिद्ध करके ६४ वें सूत्र में आरमा को उपादान करण्या, तथा दोनों की मिलित उपादानकारण्या का प्रत्याख्यान कर, ६६ से ६= सूत्र में आरमा के आपावतः प्रतिथमान औपनिषद स्वरूप का रायहन किया है। आगे ६६ से ७१ सूत्र तक में मन की उपादानवारण्या का निषेध किया गया है। इसप्रकार प्रत्यकार ने प्रधान की उपादानवारण्या की निषेध किया गया है। इसप्रकार प्रत्यकार ने प्रधान की उपादान पारण्या की स्वरूपी तरह प्रष्टि की है, और स्वन्त में ७५ और ७३ सूत्र में, प्रकरण के उपमित्र के

<sup>े</sup> शब्द का धनित्यक, प्रक्रमय वेदों की धनित्यता को बनाने हुए ४२ वें सूत्र में निर्धय कर दिया गया है।

वहाने, पुरुष खौर प्रकृति के खातिरिक्त प्रत्येक पदार्थ को खनित्य बताकर सांख्यभिद्धान्त को रपष्ट फर दिया हैं। इसप्रकार प्रारम्भ से ७३ वें सूत्र तक पुरुष खौर प्रकृति का विख्त विवेचन किया गया हैं।

मुक्ति के स्वरूप का निरूपण\_

इसके आगे 29 वें सूत्र से यह प्रकरण प्रारम्भ होता है, जिस के लिये इस शाहत्र का निर्माण हुआ है। यह है—अरयन्त पुत्रवार्य, या मुकि। सांख्यमत से मुक्ति के स्वरूप का निरमण फरने भे लिये सूत्र कार ने प्रथम, करवना करके मुक्ति के अनेक स्वरूप दिखलाये हैं, और साथ ही साथ वे उनका निर्वेध भी करते गये हैं। सूत्रों की रचना और अर्थप्रतिपादनकम को समक्ति के लिये यहां सूत्रों का निर्वेश करदेना आवश्यक प्रतीत होता है, इस प्रकरण में बहुत अधिक सूत्रों का मचेप हैं, जनको समक्ति के लिये भी सूत्रों का निर्वेश आवश्यक है। हम पहले प्रारम्भ से ही उन सूत्रों को लियते हैं, जिनमें कारपनिक मुक्तिश्वरूप को कह कर सूत्रकार उसका निर्धेध करते गये हैं। सब इसप्रकार हैं—

तानन्दामिण्यभिनमुं भिनमिधेर्यकरथात् । न विशेषगुरोश्चित्त्वस्तद्वत् । न त्रिशेषगतिर्मिण्डियस्य । नाकारोशगगोश्चित्तिः स्विषकस्वादिदोपात् । न सर्वोग्चितिसुस्यार्थस्यादिदोपात् ।

+ (एवं शृन्यमि ।

+ स्थागारच विशागाना इति न देशादिलाभोऽपि ।

न भागवोगोऽभागस्य।

नाणिमादियोगोऽध्यवश्यंभाविश्वासदुन्छिसेरतरवियोगवन् ।

नेश्वादिपदयोगोऽवि तहत ।

दन सूत्रों में आनन्दाभिव्यक्ति, विशेषगुर्खाच्छेद, विशेषगति, खाकारोपरागोच्छेद, सर्व्याच्छेद, भागयोग, खाएमादिधिद्वियोग, धन्द्रादि एक्योग (स्वर्गादि ) इन खाठों के मुक्तिवरूप होने का निषेप किया गया है। इन सूत्रों के बीच में चिद्धित दोनों सूत्र मिलत हैं। एक तो पूर्वापर सूत्रों के साथ हनकी रचना नहीं मिलता, दूसरे इन दोनों ही सूत्रों का ख्याराय खन्य सूत्रों में खागाम है, इसिलये ये च्यर्थ हैं, किपल की कृति नहीं होसकते। 'एन' मृत्यमणि' इस सूत्र का माय, इन्तर्स पदले ही सूत्र में खानुका है, सर्वेच्छेद ही श्रम्यवादी की मुक्ति होसकती है, स्त्रकार ने इस खार्थ को अनट करने के लिखे 'मृत्य' पद का प्रयोग नहीं किया, प्रस्तुत 'सर्वोच्छेद' पदंधा प्रयोग किया है, यह भी यहां एक ब्यान देने योग्य वात है। दूसरा सूत्र 'सर्वोग्यस्व नियोगास्य नियोगास्य नियोगास्य स्वापीत के यानस ने यहां धर घसीटा है।

इस सूत्र से मुक्ति का जो स्वरूप उसने वतलाना पाहा है, कि देशादिलाम भी मुक्ति नहीं है, वह 'नेन्द्रादिपदयोगोपि तद्वत्' इस सूत्र से कह दिया गया है। इसलिये यह सूत्र खार्थिक दृष्टि से व्यर्थ है, तथा इसकी रचना भी पूर्वापर सूत्रों के साथ मेल नहीं खाती। ऐसी खबस्था में ये दोनी सुत्रु-निश्चित प्रक्षिप्त कहे जासकते हैं।

√मुक्ति निरूपण प्रकरण के मध्य में ३२ सत्रों का प्रच प—

बाद इन सूत्रों के खागे, जिनमें कि काल्पनिक मुक्तिस्वरूपों का निपेध किया गया है. या तो सुत्रकार की धन्य ऐसे ही काल्पनिक मुक्तिस्वरूपों का निपेध करना चाहिये, या अपने सिद्धान्त से सबित के स्वरूप का निरूपण करना चाहिये। तब ही प्रकरण सगति हो सकती है। परन्तु 'नेन्द्रादिपदयोगोऽपि तद्वत्' इस ( प्रचित्तत वर्चमान कम के अनुसार ) <u>=३ स</u>त्र के आगे एक तीसरा ही प्रकरण चल पड़ता है, जिसका पूर्व प्रकरण के साथ कोई सम्बन्ध नहीं। यदि सूत्रकार ने मित्तस्यरूप के सन्यन्ध में अपना कोई भी भत आगे न दिया होता, तो हम समफ लेते कि यह प्रकरण यहीं समाप्त हो जाता है, और प्रथ सूत्र से दूसरा प्रकरण प्रारम्भ होता है। पर ऐसा नहीं है। सुत्रकार ने स्वयं ११६ सूत्र से ११६ सूत्र तक अपने सिद्धान्त के अनुसार मुक्ति का विचार फिया है। यदि यहां पर भी मुक्ति के सम्बन्ध में केवल एक आध ही सूत्र होता, तो सम्भवतः हम उस सूत्र को ही उत्प्रकरण कहने को तथार होजाते, पर यहां इक्ट्रे चार सूत्रों को उड़ाया जाता असम्भव है। जब स्वकारने अन्य अनेकवादों का निपेध करने के लिये, एक र वाइका निपेध कर केवल आठ ही सूत्र लिखे हैं, तब अपने सिद्धान्त का निरूपण करने के लिये चार स्त्रों का लिखा जाना उपयुक्त ही है। ऐसी अवस्था में इस प्रकरण को इकड़ा कर देने के लिये, जिसके विना स्प्ररचना चल्र सतित रहती है, यह आवस्यक है, कि =३ स्त्र के आगे ११६वां स्त्र जोड़ा जाय। इस आधार पर =४ सूत्र से ११४ वे सूत्र तक का सम्पूर्ण प्रकरण प्रतिम सिद्ध होता है। इस लम्बे प्रकरण का पूर्वापर के साथ कोई सम्बन्ध नहीं, तथा परस्पर भी इन सूत्रों का कोई श्रद्धलायक सम्यन्ध नहीं है । ये कुछ अबङ सायङ से ही माल्म होते हैं। इनमें से अनेक सृत्र पुनरुक तथा सांख्यमत के विरुद्ध भी हैं। उन ८४ से ११४ तक सूत्रों का कम इसप्रकार है-

न भूतप्रकृतिस्तिभिन्दयाणामाईकारिकत्यक्षु वेः । न पद्पदार्थनियमसन्द्रवीवान्युपितः । पोडसादिव्ययेगम् । नाखुनिस्पता तत्कार्यस्यपुतिः । न तन्निर्भाषत्तं प्रत्यत्तात् । न स्त्रपित्रय्यनात् प्रत्यस्त्रतियमः । न परिमाणुपातुष्यः द्वास्या तयोगात् । भनिस्यसेऽपि स्थिततायोगात्मस्यभिम्नानं सामान्यस्य ।

#### क्षांत्यप्रह्मयाथी की बचता

न तदपलायस्तरमात । नाम्यनियत्तिरूपट्यं भाषप्रतीतेः । न तस्यान्तरं साहप्रयः प्रत्यन्तीपलच्छेः । निजधर्माभिन्यनितर्वा वैशिष्ट्यासदयलब्धैः। न मंतामंतिमध्यक्षोद्धि । स संबद्धितस्थलोक्ष्यानिस्यत्यासः। नाजः संघरवो धर्मियाहकप्रमासायाधास । न समयायोऽधिन प्रमासामानास । उभयनाध्यन्यशासिक्षेः प्रत्यसमनमानं वा । नानमेयखेन क्रियाया नेटिप्टस्य तत्तहतोरेवापरोत्तप्रतीतेः। न पान्त्रभौतिकै शरीर' वहनामपादानायोगातः। न स्थलमिति नियम श्रातिवाहिकस्यापि विद्यमानस्यात **।** नाप्राप्तप्रकाणकरुउमिनिक्यासामधाप्तेः सर्वप्राप्तेर्धाः । न तेजोऽपसर्पशानीजस" चत्तर नित्रशस्त्रिः । प्राप्तार्थं प्रकाशिलगदयन्ति गिहिः। भागगुणाभ्यां तत्त्रान्तर' वृत्तिः स'वन्धार्थं सपैतीति । म द्रश्ये नियमस्तद्योगात । न देशमेदेऽप्यन्गोपादानतास्मदादियन्नियमः। निमित्रव्यपदेशात्तर्व्यपदेशः। अध्मनागृहजनरायुनोद्धिञ्चतः कत्मनस्रोतिहिकै चेति न नियमः 1 सर्वे पु पृथिव्युपादानमसाधारययान्तद्व्यपदेशः पूर्व वस्। च देशास्मकस्य प्राणधामिन्द्रयशमितवस्तरिसदेः । भोक्तुरिधः छाना द्वीगा यतन निर्माणा मन्यथा पूर्ति गावप्रमक्ते । भस्यद्वारा स्वाग्यधिष्ठितिनैकान्तास् ।

ये छुत ३२ सुत्र यहां, बाद में मिलाये गये भालूम होते हैं। यदि इन सूत्रों को यहां से हटा दिया जाय; वो त्रध्याय के प्रारम्भ से ही, जैसा हम पूर्व दिरा आये हैं, सम्पूर्ण प्रकरण क्रमिक रूप में 2'राजावद्ध हो जाते हैं। द्व सूत्र के आये ११६ वां सूत्र जोड़ने से किस प्रकार श्रकरण सुसंगत होता है, इस बात को प्रकट करने के पहले, हम इस प्रसिष्य प्रकरण के सम्बन्ध में लिख देना आवश्यक समक्तते हैं।

ये ३२ सूत्र प्रचिप्त क्यों हैं---

इस प्रकरण का सबसे पहला सुत्र है-

न भृतप्रकृतित्विमिन्द्रियाणामाहंकारिकत्वश्रतेः।

इसमें इन्द्रियों की भृतप्रकृतिता का निषेध किया गया है, और इन्द्रियों की अहंकार से उत्पन्न हुखा बताया गया है। यह सूत्र यहां सर्वया प्रकरण विरुद्ध है। मने सूत्र तक सुक्तिस्वरूप का वर्णन है, आगे ११६ सृत्र में फिर वही वर्णन प्रारम्म हो जाता है; इस सूत्र का मुक्तिस्वरूप के साथ कोई भी सम्बन्ध नहीं हैं। इस प्रकरण्विरोध के अतिरिक्त यह सूत्र पुनठक्त भी है। सूत्रकार प्रथम ही लिख आये हैं—

श्राहं कारिकत्वश्रुतेर्न मौतिकानि । श्रव २, सूव २०।

फिर यहां इस सूत्र को लिखने की आवश्यकता हो नहीं रह जाती। इसलिये यह सूत्र फिपलरियन नहीं हो सकता।

आगे हो सूत्र वैरोपिक और न्यायमत में दूपण देने के लिये किसी ने मिलाये हैं— न पट्पतार्थनियमलद्वोधान्युक्तिः।

पोडशादिप्यप्येवम् ।

इन दोनों मूत्रों में बताया गया है, कि पदार्थ छ: या सोलह ही हैं इसका कोई नियम नहीं, तथा इन छ: या सोलह पदार्थों के झान से गुकि नहीं हो सकती। परन्तु यह बात भी प्रकृत में संगत नहीं माल्म होती। क्यों कि प्रकरण केवल युक्ति के स्वरूप को बतलाने के लिये हैं, छ: या सोलह पदार्थों के इयत्ता का निषेध करने के लिये नहीं। और न छ: या सोलह पदार्थों के झान से मुक्ति होने का निषेध करने के लिये। क्योंकि झान से मुक्ति होते हैं, यह बात निरिचत है, प्रकृति और पुरुष के विवेकझान से ही गुक्ति होती हैं, इस बात का खन्यत्र निर्णय कर दिया गया है। कि नो से मुक्ति होते। यहां से न्याय वैशेषिक मतानुसार, युक्ति के स्वरूप का कुछ भी प्रकाशन नहीं होता। यद्यपि गौतम तथा क्याद के सुत्रों के खनुसार इक्कीस प्रकार के दुःखों का खत्यन्त नाश हो जाना ही मोच है, व यहां साक्ष्य में भी, सब दुःखों के तीन ही प्रकार होने के कारण, त्रिविध दुःस की खत्यन्तिवृत्ति को परसपुरुष्य अर्थात मोच कहा है। किर भी न्याय-वैशेषिक तथा

¹ देखिये सांख्यवडम्यायी । च० १ स्० =३ । ५० ३ स्० २३, =७ ।

<sup>&#</sup>x27;तर्त्यन्तियमोद्योऽपवर्गाः' गीनमकृत न्यायस्य छ० १, छा० १, स्० २२ । यहां 'तत्' रास्ट्र का धर्म भाष्यकार धारस्यायन ने हुन्स किया है । उद्योतकर ने भी 'तेन शरीरादिना दुन्सान्तेन' यह धर्म किया है । सरीर से जेकर हुन्स पर्यन्त इक्कीस प्रकार के दुन्स इस्तप्रकार किखे हैं—'प्यूकिंद्रातिप्रमेद्रमिन्न' प्रतुत्र व्याप्त किखे हैं—'प्यूकिंद्रातिप्रमेद्रमिन्न' प्रतुत्र व्याप्त क्षाय कर्याय व्याप्त क्षाय क्षाय कर्याय स्थाप व्याप्त क्षाय स्थाप व्याप्त क्षाय स्थाप दुन्स क्षाय हुन्स स्थाप हिन्द प्रत्य क्षाय क्षा

सांख्य के मोत्त में महान भेद हैं। सूत्रकार कवित्र ने विद्यते सुत्रों में, मुक्तिस्वरूप के सम्यन्ध में एक ऐसे बाद का भी निषेध किया है, जो न्याय वैशेषिक सत के अनुकल प्रतीत होता है। यह सूत्र हैं-'न निरोपग् गोन्जितिसम्द्रत्। विरोप गुणीं का उच्छेद हो जाना भी मुक्ति नहीं हो। सकती, क्योंकि 'आत्मा निर्धर्नेक हैं, उसके कोई गुण्ह्य धर्म होते ही नहीं ।इस सूत्र में निषिद्ध, मुक्ति का स्थह्य न्याय वैशेषिक मत से विलक्षत मिलता है, चाहे या मिलान प्रकारान्तर से है। क्योंकि गीतम या फणाद ने कोई भी ऐसा सूत्र नहीं कहा, जिस में विशेष गुर्लों के उच्छेद की मुक्ति बताया गया ही, पर यह बात है बिल्क्स सच. कि न्याय-बेशेविक की मक्ति में खारमा के विशेष गुणों का सर्वेश उच्छेद हो जाता है। इससे यह भी स्पष्ट है. कि यदि सम्पूर्ण पडण्यायी का निर्माण गौतम क्याद कं सुत्रों के बाद ही हुआ होता. तो यहां अवश्य उनके मतानुसार मुक्ति के स्वरूप का निपेध करने के लिये 'न विशेषगणोन्छित्तिः' की जगह 'नैश्वविशतिदुःलध्वंतः' या केवल 'न दुःलध्वंतः' ऐसा सूत्र बनाया जाता । पर क्योंकि इस मूल चडण्यायी की रचना के समय गौतम कणाद सूत्र नहीं थे. इसित्यं सांख्यस्त्रकार ने स्वयं एक वाद की कल्पना करके उसका नियेध किया है। या यह कहा जा सकता है कि यह बाद कपिल के लगरा में भी था. जिसका उन्होंने निपेध किया. परन्त उस समय उसकी परिष्कृति इसप्रकार नहीं हुई थी, जैसी कि गौतम क्याद ने अपने समय में की। इसीतिये मौतिक बाद में समानता होने पर मी, गौतम क्याद की रचना में कोई ऐसा शब्द नहीं, जहां विशेषगुर्गोच्छेद की मुक्ति कहा हो; जब कि उनकी सक्ति का परिणाम यही निकलता है। इसितये 'न त्रिशेपगुणोव्यित्तिः' इस सूत्र में ही सिद्धान्त रूप से न्याय येशेपिक की मुक्ति : ा निषेध किया गया है, फिर इन दो सुत्रों की रचना सर्पथा अप्रासंगिक, पुनरुक्त तथा न्यर्थ कही जा सकती है। और इसीलिये यह रचना कपिल की नहीं हो सकती।

प्रो॰ मैक्समूनर ने सूत्रों की इस खान्तरिक रचता को न समक्कर अपनी 'The six systems of Indian Philosophy' नामक पुस्तक के ११८ पृष्ठ पर 'सांस्यसूत्र' यह शीर्षक देकर इसप्रकार किया है---

"'सांवयसूत्र जो हमें भिलते हैं, उद्धरणों से भरे हुए हैं। स्पष्ट तौर पर वे घैरोपिक और न्याय को लित्ति करते हैं, जब वे पहले के छ: और दूसरे के सोलह पदार्थों की परीचा करते हैं।

से निःश्रंपस की प्राप्ति बागकर उसी क्रम को वांगीकार करते हैं, जो गीवमीय न्याय के दूसरे सूत्र में कहा गया है। हुस्तिये दूनके मत में भी दुःस का न रहना ही मोज है। देखिये वैग्रेपिक सूत्र घा० १, चा० १, सूत्र १; धीर ६। २। १६॥ तथा हुमका उपस्कार।

<sup>&</sup>quot;The Samkhya-Sutras, as we possess them, are very chary of references. They clearly refer to Vaiseshika and Nyaya, when they examine the six categories of the former (V.85) and the sixteen Padarthus of the latter (V, 86). Whenever they refer to the Anus or atoms, we know that they have the Vaiseshika-philosophy in their minds; and once the

जय वे अगुष्टों को लिइत करते हैं, तब हम जानते हैं, उनके मन में वेशेपिक दर्शन का भाव है। श्रीर एक जगह पर [ शरथ ] स्पष्ट तौर पर वैशेषिकों का नाम लिया गया है। श्रांत जिसके सम्बन्ध में यह आशा की जाती है, कि साख्य उसकी उपेत्ता करे. अने के स्थलों पर उसकी; और एक जगह पर [ ४।१२३ में ] स्मृति को भी प्रमाण माना गया है। बामदेव के सम्बन्ध में, जिसका वर्णन श्रुति स्पृति दोनों में श्राता है, यह कहा गया है, कि उसने मोझ प्राप्त किया। व्यक्ति रूप से सनन्दन और पद्धशिक्षाचार्य का नाम आता है। जहां सामान्य कप से 'आवार्य' कहा गया है, वहां क्षित और अन्य आयायों से अभिप्राय है।"

प्रो॰ मैक्समूलर के इस लेख का अब कुछ भी महत्त्व नहीं रह जाता, जब यह प्रकरण, श्रीर पहले श्रध्याय का वह प्रकरण जिसमें वैशेपिकों का स्पष्टनाम लिया गया बताया है, प्रचित्त सिद्ध कर दिये गयें हैं। जब यह भाग कपिल की कृति ही नहीं है, तब बास्तविक कारिल-सूत्रों पर इसका प्रभाव ही क्या होसकता है ? प्रो॰ साहब ने जो श्रुति के प्रमाण माने जाने मे सांख्यसूत्रों से उपेत्ता की आशा का अभूतपूर्व उद्भावन किया है, उसे देखकर आश्चर्य होता है। जब सांख्य साम्रात् शब्द को अन्यतम प्रमाण मानता है, तब उससे भूति की उपेना की आशा फरना, मैक्समूलर ही संमम संकते हैं। पांचवें अध्याय के १२३ सूत्र में जो आपने स्पृति के प्रमाण माने जाने की बात कही है, उसके संस्वन्ध में हम अभी स्पष्ट करेंगे, कि वह सूत्र प्रक्रिय है। बाम-देव का नाम आने से सूत्रों की प्राचीनता में कोई वाया नहीं, वह यहुत प्राचीन ऋषि है। सन-दन फपित का समकातिक आचार्य था, और पद्धशिख कपिताचार्य का प्रशिष्य । कपित के ममय में ही इसकी बिद्धता का लोहा माना जाने लगा था, इसलिये किएल ने वहीं असकता से उसका नाम अपने मन्य में दिया है। इस बात को हम दिवीय मुकर्ण में स्पष्ट कर आये हैं। ऐसी अवस्था में मैक्समूलर महोत्य का पथन सर्वथा निर्मूल ही कहा जासकता है। इसके आगे हो [ ८७, ८८ ] सूत्रों में परमाणु की नित्यंता का निर्वेव किया गया है—

नाण्नित्यता तकार्थस्थतेः।

न निर्भागस्य कार्यध्यात् ।

परमाणु नित्य नहीं होसकता, क्योंकि उसकी कार्यता श्रुति में देखी जाती है,

Vaiseshikas are actually mentioned by name (I, 25). Sruti, which the Samkhyas were supposed to disregard, is very frequently appealed to, Smrits once (V, 123), and Vamadeva, whose name occurs in both Sruts and Smriti, is mentioned as one who had obtained spiritual freedom. But of individual philosophers we meet only with Sanandana Acharya (VI, 69) and Panchashikha (V, 32; VI, 68), while the teachers, the Acharyas, when mentioned in general, are explained as comprehending Kapila himself, as well as others

ठीक यही हालत ६० सूत्र की है। इस स्वयं न्यायवैशेषिकाभिमत परिमाण्याहुर्विध्य का निर्पेष किया है। वर्षात् परिमाण के चार भेद नहीं होसकते। आरचर्य की वात तो यह है, कि साथ में ही हेतु रूप से यह भी कह दिया गया है, कि परिमाण के दो ही भेद हैं।

सोल्यपडश्यायी, श्रश्याय १, सूत्र ७६, ७७ ।

९ सांख्यपद्रभ्याची, अध्याय १, सूत्र १०८।

क्या सांस्यमत में भी न्याय श्रादि की तरह गुणगुणी की कल्पना है ? क्या परिमाण गुण की श्रावित्त कल्पना करके उसके भेदों की कल्पना, सांस्थमत के श्रावुसार कही जासकती है ? ऐसी श्रावस्था में सांस्थतत्त्वों की २५ संस्था की क्या गित होगी ? सांस्थ में तो वैशेषिकाभिमत गुण की श्रावित्त कल्पना ही श्रसंगन है, फिर उस के भेटों का कथन करना तो हास्यास्पद ही समम्प्र ज्ञामकता है। इसिलिये यह स्वा भो सांस्थमतिषद्ध होने से किपलप्रणीत नहीं कहा जासकता। वस्तुत: सांस्थमत में प्रत्येक परिमाण, द्रव्यासक ही है। जो द्रव्य जैसा-विभु श्रणु, तम्या चौडा, होटा बड़ा, चौछु टा तिय टा होगा, वह परिमाण उस द्रव्य से ज्ञावित्त, सांस्थमत में प्रोई परान ही। इसका विभन्नत वर्णन हम 'सांस्थितहत्व' नामक द्वितीय भाग में करेंगे।

इसके आगे ६१-६३ तीन सुत्रों में सामान्य अर्थात जातिका विचार किया गया है। इन धत्रों का श्रीमप्राय हैं, सामान्य एक भावरूप पदार्थ हैं, उसका अपलाप (निवेध) नहीं किया जासकता, हमको जो 'स एवार्य घटः' ( यह वही घट है ) यह प्रध्यभिज्ञान होता है, वह सामान्य को ही विषय करता है, इसलिये सामान्य को अवश्य स्वीकार करना चाहिये। इसके आगे ६४ सूत्र 'न तर्गान्तर' साद्दश्यं प्रत्यक्तोगलंग्येः का व्यवतरण करते हुए विज्ञानभिक्तने लिखा है— 'नन् साष्ट्रपनियन्थना प्रस्यभिज्ञा मियथ्यति तत्राह ।' आशंका उठाई गई है, कि प्रस्यभिज्ञान के लिये सामान्य की क्या आवश्यकता है, क्योंकि प्रत्यभिज्ञान तो सादश्यमुलक सिद्ध हो जायगा। इसका उत्तर दिया गया है,- 'न तत्त्वान्तरं साहश्यं। अर्थात् साहश्य कोई भिन्न तत्त्व नहीं है। अब विचारणीय बात यह है, कि सादृश्य के भिन्न तत्त्व न होने पर भी प्रत्यभिज्ञा तन्मूलक क्यों नहीं होसफती ? इस रीति पर तो अब प्रत्यभिद्धा को सामान्यमूलक होने से सामान्य को अवस्य श्रतिरिक्त पदार्थ माना जाना चाहिये, जो सांस्य मत के सर्वथा विकद्ध है। यदि सामान्य को अतिरिक्त पदार्थ न मान कर तनमुलक प्रत्यभिज्ञान की कल्पना होसकती है, तो साहरय ने ही क्या प्रपराधः विका है. अत्याभिक्षां को साहश्यपुत्तक क्यों न आप विवा जाव ? बस्तुतः में सूत्र न्यायवैशेषिक के समान 'सामान्य' की कल्पना करके लिखे गये मालन होते हैं। पर सांख्य-भत में यह करपना श्रसंगत है, क्योंकि यहां सामान्य या जाति की श्रतिरिक्त कल्पना नहीं होसपती। सुत्रकार ने प्रथमाध्याय में इस बात को स्वयं स्पष्ट कर दिया है । ऋगले ६५ और ६६ सुत्र में भी साहरय के ही स्वरूप का निषेध किया है। वस्तु की अपनी स्वामाविक शक्ति के

<sup>ै</sup> सांवयपद्यामां, घ० १, सूत्र १२४, १२४। यहां पहले सूत्र में 'चालि पर का मयोग हुमा है। विभाग-मितुने उस का सर्थ एक ज्यान या समान रूपता किया है। यहां कार्य कारले सूत्र से स्पष्ट होजाता है। उस सूत्र का सर्थ है-काराजानी प्रपार्थिति से समस्य रोजा है कि में सम्बद्ध कार्याद कारणान्ता के विस्त है। यह बात क्वानि में होने पर, रूपमें समानता होने से ही क्वा स्वनी है। चानि द्वा स्वानी के बाता स्वान्य 'तर्प ही पार माना है, बीद रमका कार्य केवल किया है। ताप्य यह हि कि तत्र सात के बाता स्वान्य में पित्र होजाना है। उसके उस रूप की बाय कारणामां में समानता होने पर भी, बाद्य सात्मामों का वद्य रहना व्यक्तिनेद को समय करता है। हमने यही परिवान निरुक्तता है कि सूत्रकार ने यही

प्रकट होने को भी साहस्य नहीं कह सकते, श्रीर न संज्ञासंज्ञिसम्बन्ध का ही नाम साहस्य है। यही दोनों सूत्रों का श्राशय है। किर साहस्य है क्या चीज़ ? इसको यहां सूत्रों में नहीं वताया गया। ६४ सूत्र की न्यारयामें विज्ञानिम् ने लिखा है—'मृयोज्ययगिदासाया-यादितिस्त न साहस्य मित'। बहुत से श्रायय श्राटि की समानता के श्राविक्ति साहस्य कोई वस्तु नहीं। जय यही वात है, तो साहस्य श्रीर सामान्य में भेद ही क्या रहा ? यह तो दोनों एक ही वस्तु वन गईं। ऐसी श्रायस्था में यह सामान्य श्रीर साहस्य के भेद का विचार सर्वया श्रास्त्रीय है। इस रीवि पर इन श्रस्थवह सूर्तों का रचियता किपलाचार्य नहीं होसकता।

इसने आगे ६७ सूत्र में मंद्रा और सद्वी दोनों की अतिरयता के कारण उनके सम्बन्ध को भी अतिरय बताया गया है। परन्तु सम्बन्ध के अतिरय होने पर भी सम्बन्ध निग्य होतकता है, यह आशंग करके ६८ सूत्र में निर्द्ध सम्बन्ध का निर्देध किया गया है। विचारणीय यह हैं कि यहां संज्ञा के अतिरय माने जाने पर भी संज्ञानात्र को अतिरय कैसे कहा गया? प्रकृति पुरुष भी वो सज्ञी कहे जानकते हैं, तो क्या इनको भी अतिरय माना जाय ? और जब सूत्रकार क्यें कह आये हैं, कि 'प्रश्तिपुरुष्धोरणसर्वमिन्स्य' (५,७२) अकृति और पुरुष के अतिरिक्त सब इन्नु अतिरय है, तम सम्बन्ध के निर्द्ध होने की आशंका ही कहां रह जाती है। इसिन्ये ये सूत्र भी पुनरुक, सांब्यमतियोगी तथा उरुकरण ही हैं।

आगे ६६ और १०० इन दो सुत्रों में समयाय का निषेष किया गया है। पर ६२ सुत्र से ही जब निरम्सम्मन्य का निषेष कर दिया गया, तब इन मुत्रों की क्या आवस्यकता थी। आश्वर्ष तो पिद्यानिभक्ष अवतर्राणका को देराकर होता है। यहां लिएता है-'न-नेव' निरम्योगुं गुगुणि-नीनिस्यः समयाये नोपप्रकेत तमह--'। अर्थात् जब ६८ सूत्र में निरम्सम्मन्य का निषेष किया गया है, तो इनप्रकार निरम्य गुगुगुणी का निरम्य समयाय उरस्त्र न होसक्ता १ इस विषय में कहा गया-समयाय है ही नहीं, इत्यादि । बात यह है कि विज्ञानिभन्न निरम्य समयाय नहीं होता। और तो कुत्र इसका आश्यर हो नहीं सकता। ऐसी अवस्था में विज्ञानिभन्न निरम समयाय नहीं होता। और तो कुत्र इसका आश्यर हो नहीं सकता। ऐसी अवस्था में विज्ञानिभन्न निरम समयाय नहीं होता। और तो कुत्र इसका आश्यर हो नहीं सकता। ऐसी अवस्था में विज्ञानिभन्न निरम सम से में स्वित्र की अवस्था में में अनित्य नहीं मानते, और सम्बन्ध को अनित्य मानकर भी समयन्य के निरम्पत्व की आशंत्र करके जो ६८ सुत्र को विज्ञानिभन्न अवसीर्ण किया है, उसका अवसार सिवाय समयाय के और किसी के विलेख हो ही नहीं सकता। क्योंकि सम्बन्ध के अनित्य होने नर भी सम्बन्ध के अतित्य समायाय के और किसी के सिवाय समयाय के अतित्य समयाय के और किसी के सिवाय समयाय के अतित्य होने नर भी सम्बन्ध के स्वर्ण किया सिवाय समयाय के और किसी के सिवाय समयाय के अतित्य समयाय के और किसी के सिवाय समयाय के स्वर्ण के स्वर्ण के स्वर्ण के सिवाय समयाय के स्वर्ण के स्वर्ण के सिवाय समयाय के स्वर्ण के स्वर्ण के सिवाय समयाय के स्वर्ण करते हुवे गड़बडा गये हैं। विचार इन विश्वर्ण सिवाय सम्बर्ण करते हुवे गड़बडा गये हैं। विचार इन विश्वर्ण सिवाय सम्बर्ण के कहा नक्ष

स्वरूपसमानता को हो जाति रहा है, समानता सदा भेदपटित होती है, और वह भी खारमस्वरूप सं धारित्रत कोई दस्तु नहीं |

नगित लगाते । सचमुच ये सूत्र श्रानथंक ही हैं। श्रानिरुद्ध ने ६८ सूत्र में नित्यसंयोग का प्रतिपेध माना है। नित्य सयोग वेशेषिक तो मानते हो नहीं। ° नैयायिक विमुद्धय का, नित्यसयोग मानते हें। क्या सचमुच कपिल इस एक साधारण श्रावान्तरमत का खरडन करने वैठते, यह बात ध्यान, में श्रा सकती हैं ? प्रत्येक विद्यान इस बात को समम्म सकता है कि अत्यन्तपुरुषाथं के लिये प्रकृति-पुरुष के विवेकहान में नित्यसयोग के निपेध करने का छुछ भी उपभेग नहीं। श्राप छुछ हो सकता है, तो वह केवल इतना है, जिसका प्रतिपादन स्नकार इसी श्रध्याय के ७२ सूत्र में कर आये हैं। इससेयह स्पष्ट हे किये सूत्र कियीलकी कृति नहीं। श्राप्य किसी गिद्धान् ने बाद में मिला दिये हैं।

१०१ स्त्रमं, किया केवल अनुमान से जानी जाती है, यह बात नहीं, किन्तु उसका प्रत्यक्त भी होता हैं यह निरूपण किया गया है। यह सूत्र यहां क्यों लिया गया, इसका पूर्वापर के साथ क्या सम्बन्ध है, इसमें किस मत का रायड़न किया गया है, यह कुछ भी मालूम नहीं होता। अनिरुद्ध और महादेव की अवतरिएक।ओं से भी इस पर कोई प्रकाश नहीं पडता। अनिरुद्ध के व्याख्यान मे तो यह बात प्रकट होती है, कि किया का अनुमान कभी नहीं होता, वह सदा प्रत्यक्त हो जाती है। जब सूत्र की र्वना से यह स्पष्ट प्रतीत हो रहा है, कि किया आनुमेय भी है, और प्रयक्त भी। पर ।यहानिभक्त ने जो कथा बाचनी शुरू की है, उसकी देखकर हैरानी होती है, बिहानिभक्त ने इसप्रकार अवतरिएक। कियी है—

'भकृतेः चोभात प्रकृतिपुरुषसं योगः, तस्यात् सांप्रिति सिद्धान्त '। प्रकृति के च्रोभ से प्रकृति के च्रोभ से प्रकृति के च्रोभ से प्रकृति के च्रोभ से प्रकृति के च्रोप, सांख्य का तो यह सिद्धान्त हो नहीं सकता। क्योंकि सुत्रकार ने अनेक स्थलों पर प्रकृति-पुरुष के संयोग का कारण आयियेक ही बताया है, ' च्रोभ नहीं। च्रोभ तो प्रकृतिपुरुष के संयोग होने पर ही हो सकता है, यदि च्रोभ को संयोग का कारण माना जाय तो च्रोभ का निमन्त क्या होना ' अविवेक के लिये यह आर्थका नहीं चठाई जासकती, क्योंकि सुत्रकारने अविवेक को अनादि माना है, शास्त्रका भी यही रहस्य है च्रोभ को अनादि नहीं माना जा सकता, फिर वो कभी प्रत्य होना ही नहीं चाहिरे। च्रोभ होते ही वैयन्य होगा, और यह सर्ग की अवस्या है। इसलिये विद्यानभिजु का यह सिद्धान्त सांख्यसिद्धान्त नहीं हो सकता। आगे यह लिराता है—

'तत्राय' नास्तिज्ञानामाञ्चेपः—नास्ति ज्ञोमास्या कस्यापि क्रिया, सर्व वस्तु ज्ञिल्कि' यत्रोत्पद्यते तत्रैव पिनश्यतीस्यतो न देशान्तरसं'योगोचेया क्रिया सिद्धचर्ताति । तत्राह—'। यह सव विज्ञानिमज्ञ की अपनी कल्पना हैं, शास्त्र का इसके साथ कोई सम्यन्ध नहीं।

<sup>्</sup>र 'नारत्यनः संयोगो नित्यपरिमण्डलवत् पृथानभिषानात् । । विभूतां तु परस्परत संयोगो नास्ति पुतमिद्धायभावात् । (मणस्तपादभाव्य, पृ० १४०, १४) । सामस्य कथनी बनारममें गुद्रित । म० १२४)

<sup>ै</sup> सीव्ययद्रात्याची, सन् १, सृ० २१, ३०६। स० १ सृत ३८, ७३, ७४। स० ६, सृत २०। सरिव्ययद्रप्याची, स० ६, स० ३२।

इसीलिये यह सूत्र भी सांख्यविषय से सम्बद्ध तहीं कहा जा सकता. श्रीर न यह कपिल की कृति हो सकता है।

् इससे धातना १०२ वां सूत्र तो सर्वथा सांस्यमत के विरद्ध है। सूत्र है—न पान्यमीतिक रागिर वहनामुपादानायोगात्। विद्यानिषत्तु इसकी ध्ववतरिएका निर्दाता है—'हितीयाध्याये रागिरस्य पान्यमीतिकत्यादिरूपैर्यतयेदा एवोक्नाः,च तु निरोवीवधृतः। श्रत्रापरपत्तं प्रतिपंधति—'। तीसरे ' ष्राध्याय में श्राये हुये सुत्र इसप्रकार है.—

> पाञ्चभीतिको देहः । १७। चातुभौतिकमिर्देशन्ये । १८। चेत्रमौतिकमपरे । १८।

इन सूत्रों से स्पष्ट प्रशित हो रहा है कि इनमें १० और १८ वां सूत्र हो दूसरे मतों को वतलाने वाले हैं। एक के बाद में 'अप्ये' और दूसरे के अन्त में 'अपरे' पद लगी हुआ है। इस-लिये १० सूत्र में जो भव दिया गया है, वह सांख्य का अपना है। ज्याख्या मार आनित्र ने तो १० सूत्र में जो भव दिया गया है, वह सांख्य का अपना है। ज्याख्या मार आनित्र ने तो १० सूत्र की अवतरियका में स्पष्ट हो लिख दिया है—'विम्नतिपत्ती सत्यां रामतमाह '। विम्नतिपत्ति होने पर अपना मत कहते हैं—। फिर अपनी १० दिवानित्र से अववरियका तिखी हैं—में विम्नतिपत्ति होने पर अपना मत कहते हैं—। फिर अपनी हैं शे विकानित्र से स्पर्य भी इन सूत्रों की अवतरियका 'मतान्तरमाह' इसमकार को है। यथापि विक्षानित्र ने १८ सूत्र की ज्याख्या में यह बात लिए दो है, कि पद्धम अप्याय में इसी पन्न को सिद्धान्त रूप से कथन किया जायात, परेन्तु जो मत 'अपरे' पद हेकर प्रकट किया गया है, घह कियल का अपना सिद्धान्त्रपन्न कैसे होगा ? यह हम अभी तक नहीं समक सके। इससे यह स्पष्ट है कि देह को चातुर्मीविक या पेकमीतिक सानता दूसरों का मत है, और पाञ्चमीतिक देह का मानता ही साख्य का अपना मुतु हैं। इसिलिये देह की पाञ्चमीतिकता का निपेय करने वाला यह १०२ वर सूत्र सर्वया साख्यमत के विक्द है, और इसीलिये कपन की प्रका नहीं।

प्रो॰ कीय को इस प्रकरण और विशेष कर इस सूत्र को समझले में बहुत भ्रम हुचा है। इसने अपनी 'The Sambhya System' नामक पुस्तकके ६७ एन्ड पर लिखा है, <sup>६ ति</sup>और स्युत रारीर, जो कि बास्तव में पार्विव है, उस के बढ़ने का विस्तार लिखा हुड्डा है, और

१००२ सूत्र की खनवरियका में विज्ञानिकषु ने—दितीयाच्याय में जरीर के पान्यभौतिक "कादि रूप से मतभेद दिखाये गये हैं—यह खिख दिया । पर दिवीयाच्याय के बजाय, से सूत्र मृतीयाच्याय में हैं। महीं कहा जा सकता, यह ग्रुव्य का दीप है, या विज्ञानिष्यु को ही अम हो गया हो।

कीय का मूल लेख इसलका है—
On the other hand, further details are given of the process growth
of the grossbody, which is really composed of earth, not of three
elements, fire, water and food, that is earth, as in the view of

शरीर वीन मृत-पृथियी जल और तेज से यना हुआ भी नहीं है, जैसा कि वेदान्त मानता है। और न यह चातुर्भोतिक या पाक्यभौतिक है, जैसा कि आम तौर पर माना जाता है; और जो महाभारत में पश्चिरित के नाम से दिया गया है। शेप चार भूत शरीर के उपष्टम्भकमात्र हैं" त्यादा। कीथ का यह विचार सर्वथा श्रमपूर्ण हैं-कि यह सांक्य, शरीर की वास्तविक पेकभौतिक कता श्रयीत्त पाियंत्रता के सिद्धान्त को स्वीकार करता है। यह मत वास्तव में न्याय-वैशोषिक का है। गौतम और कणाद दोनों ने ही शरीर को स्पष्ट रूप में पार्थिव माना है । वेदान्त भी शरीर को क्षेत्र हण में पार्थिव माना है । वेदान्त भी शरीर को केवल त्रिभौतिक श्रीतिकार करता है, यह कहना ठीक नहीं, क्योंकि यह भूतों को पश्चीकृत मानता है, उसके सिद्धान्त में कोई भी वरतु ऐसी नहीं, जो पांचो भूतों से मितकर व बनी हो। येदान्तमत में शरीर की त्रैभौतिकला का कीथ को थोरता हुआ है। इसका मृत हमें क्षान्वोग्य की एक श्रृति मानता होती है। पर यह च्यान रहना चाहिये, वेदान्तमतातुसार उस श्रुति में 'त्रिवृत्त' पर पांचों भूतों के पश्चीकरण का उपलक्ष्य है। भाग्यकार टीठाजर तथा वेदान्त के अन्य मन्यकारों ने भी हस मत को इसी तरह र्थाकार किया है। यथापि हमारा विचार इसके विपरीत है। छान्तोग्य के 'त्रिवृत्त' पर का अर्थ, सत्तव, रासम्, की अप्योन्यमिश्चनश्चिता ही, सगत होसकता है। शारीर में प्राप्त के श्रतिरिक्त कन्य मृत्वों को अपष्टम्मक (सहायक-केवल निवित्त कारण-च्यादान नहीं) भागना भी न्याय-चैशेषिक का सिद्धान्त है, सांस्थ और वेदान्त का नहीं। मृतनांव्य इन

ठद्वीमाय पुनर्मीयमोगायवनजन्मने । यञ्चीकरोति सगवान्त्रत्येकं वियदादिकम् । २६॥ द्विपा विषाय पंकेकं चतुर्चा प्रयमं पुनन्। स्वस्वेतरद्विदीयक्रियोजमायम् य पञ्च से ॥२०॥ यागे रारीर को भी स्वष्ट रूप से याञ्चलीतिक स्वित्त है— स्वापन्नीकृतमुलीत्वी होतः सुक्षोऽन्नार्वेज्यः । १४ ॥

the Vedanta, nor of four, nor of five as in the popular view, which in the epic is attributed to the Pancasikha himself. The other four elements aid only in producing the stability of the body: water sustains the blood, fire the heat of the body, air the breath and ether the windpipe. देखिये—गौरास व्यावसूत्र, बास्वायनमान्य सहित, कः ३, आः ३, सुः २६, २६। और क्यान येटेपिक सुन, सुद्धापनात सहित, कः ४, आः ३, सुः २—४।

प्रान्दोग्यभुति सुरामकार है—'वालां त्रिषुत त्रिपुताकंकामकरोत् स्वात् , खप्ता व , खर्ळ व , ध । वीचे खर्ळ की वीधी करिवका की व्याव्या में भाज्यकार शक्करावार्ण ने स्रष्ट लिला है—'वधा प्रान्दिक्त मिला की व्याव्या में भाज्यकार शक्करावार्ण ने स्रष्ट लिला है—'वधा प्रान्दिक्त मीचि स्वायोग्ये स्वायं स्वायं मिल्युके मीचि स्वायोग्ये स्वयं प्रान्दिक भागं बतुषों कृता स्वायोग्ये हिंदी प्राप्ति मार्थिक मार्ग बतुषों कृता स्वयोग्ये मार्गित प्राप्ति मार्थिक स्वायं बतुषों कृता स्वयोग्ये भूतुरालकि सम्पत्ति । स्वायं मार्ग्ति मिता स्वयं मार्ग्त की मार्ग्य कर्मा प्राप्ति मार्गित स्वयं स्वय

विचारों को किसीतरह नहीं लेसकता, क्योंकि ये विचार उसके सिद्धान्त से सर्वथा विपरीत हैं। माल्म यह होता है कि किसी नैयायिक ने अपने विचारों को यहां मिला दिया है। बाद में सब ही व्याख्याकार, सूत्रों की क्रिमकरचना को न समझने के कारण घोषों में पड़ते रहे हैं। क्षीय को विद्यानमित्र की व्याख्या देखकर ही ध्रम हुआ है, ऐसा माल्म होता है। पर आंख मृद कर उसने इस बात को कैसे स्वीकार कर लिया, यही आरचर्य है। कीथ ने यहां एक और बात लिखी है— 'महाभारत में पद्धशिक्ष की ओर से कहा गया है कि शारीर पाछमौतिक है।' यह सर्वथा युक्त है, क्योंकि बह एक सांख्य का प्रधान आचार्य है, और उसने वहां सांख्य का ही मत दिखलाया है। किर भो कीथ को यह न सुम्मा, कि सांख्य के इस प्रसिद्ध मूल प्रथ्य में शारीर को पार्धिव कैसे कहा जा मकता है ?

इस सूत्र की अनिरुद्ध-व्याख्या से उस समय और भी आश्चर्य होता है, जब हन वहां देखते हैं, कि वह तीसरे अध्याय के १७ वें सूत्र की अवतरियका में तो लिख आया है कि—'विम्नतियत्ती तस्यां स्वमतमाह—'। और यहां पर उस स्वमत का प्रतियेध होता देखकर भी जुप रहता है, तथा पहली अवतरियकां के विरुद्ध लिख देता है। महादेव तो स्पष्ट कहता है—'पन्चमृतार्थ श्रीरिमित दूपवि—'। अब इन व्याख्याकारों को क्या कहा जाय १ जिस टहने पर बैठे हैं, उसी की जब पर इल्हाड़ा चला रहे हैं।

इन सथ बातों पर विचार करते हुए यह निरुचयपूर्वक कहा जासकता है, कि सांख्य, शरीर को पाळ्ळभौतिक मानता है। कपिल ने जपना यह सिद्धान्त [श १७ में] स्पष्ट करिंदिया

<sup>•</sup> किपके मूल क्षेत्र में opic (एपिक) पद है। यह शामायत महाभारत दोनों के खिये मयुक्त होता है। पर रामायया में पञ्चशिक्ष का वर्षान नहीं, इसलिये हमने यहां केवल महाभारत का नाम लिल दिया है।

महामारत में शान्तिपूर्वके २२० क्रथ्याय से २२२ तक अनक श्रीर प्रव्यविष्क के संवाद का जो खतुवाद भीन्स ने पुधिन्दिर के प्रति किया है, उसमें हमको तान श्लोक निम्नतिर्तित उपलब्ध हुए हैं—

भूज्योस्तोयानस्वायायोऽपि, यदा रारीर' प्रतिपातयन्ति । इटीदमासस्य रिट: कुठो भयेद्विमारिको क्षस्य व कमें विचते ॥२२०१५ ०। सगमम पद्दी रक्षोक फिर दुवारा कार्ले कच्चाय में इसमकार विज्ञा गया है— संभूमितीयानस्वाययोऽपि सदा स्थारे अभिपासयन्ति । ( पूर्ववस् ) ।१३॥ २२२ प्रत्याय में किर एक रुशोक इसमकार है—

भाकालो वायुरूप्तमा व रनेहो वरवापि पार्थिवः । एए पञ्चसमाहारः शरीरमपि नैकथा ॥=॥

इन रसोकों का चालव स्पष्ट है, पृथिवी जल तेज वायु आकाल थे पांची ही सदा लगीर की प्रतिपासना=रण करते हैं। वयाँव यह शरीर पांची भूकों का ही बना हुआ है, वह विवास कर हसमें रित

केसे होवे ? बिन्तम रकोक में इस भाव को अस्पन्त सप्ट कर दिया है,—आकाल वायु तेज जल और

पृथिवी इन पांची का समाहार ही शरीर है, वह किसी एक प्रकार का नहीं है। इस रसोक में एक कोर प्रतिभावित देने योग्य है, सांस्य में भूतों की दायित का जो कम स्वीकात कियाया है, जीक घरी क़म

(आकार, वायु-तेज-का-पृथिवी) हुत रकोक में भी विदामान है। वैस्तिरोय उपनिषद में भी वही क़म है।

है। इसिलये शरीर की पाछाभौतिकता का निषेघ करने वाला यह १०२ वां सृत्र सांख्यमत के सर्वेथा विरुद्ध है। यह सत्र कपिलर्राचत नहीं होसकता।

१०३ सुत्र में भी शारीरसम्बन्धी विचार है, स्यूलशारीर के स्रतिरिक्त एक सूस्मशारीर भी होता है, यही बात इस सूत्र में बताई गई है। पर इसका निरूपण तृतीयाध्याय के ११, १२ सुत्रों में आचूका है। विज्ञानिभचुने इस सूत्र की व्याख्या में स्पष्ट लिख दिया है,—'हर्द च मूत्र तारीव स्पष्टिकरणनात्रार्थम्'। यह सूत्र केवल पहले सूत्रों को स्पष्ट करने के लिये है, इसका यहां स्त्रीर कोई प्रयोजन नहीं। इससे स्पष्ट हैं कि सूत्र पुनकक है। यह कपिल की कृति नहीं कहा जासकता।

इसके आगे १०४ से ११० तक इन्द्रिय, इन्द्रियहित, तथा उनकी रचना के सम्बन्ध में विचार किया गया है। इन सुत्रों का आराय है-इन्द्रियां अर्थों को प्राप्त होकर हा उनने। प्रकाशित करती हैं। चच्चिरिन्द्रिय तेजस नहीं होसकती. क्योंकि छुत्ति के द्वारा इन्द्रिय का विषयदेश में उपसर्पण होना उपपन्न होजाता है। प्राप्त अर्थ का प्रकाश होने से ही छुत्ति की सिद्धि होती है, चच्चु आदि इन्द्रिय विषय के साथ सम्बन्ध करने के लिये सर्पण करती है, इसलिये छुत्ति, चच्च का कोई अंश या गुण नहीं हो सकती। यह कोई नियम नहीं है, कि छुत्ति पद का प्रयोग द्रव्य में ही हो सकती है, अथ्या छुत्ति के द्रव्य न होने पर भी उसमें क्रिया नहीं होसकती। इन्द्रियां आहंकारिक ही हैं, उनमें भौतिक व्यवहार निमित्तवश होता है। ११वें सुन्न वक का आभिप्राय इतना ही हैं।

विषय विचार से ये सब सूत्र पुनरुक्त हैं, क्योंकि इन्द्रियों की आहंकारिकता और पृतियों के सम्यन्थ में विस्तृत विचार द्वितीयाध्याय में आचुका है। यह भी एक दो सूत्र मे नहीं, प्रत्युत २०वें सूत्र से ३३ सूत्र तक इन्हीं सब वातों का विवेचन किया गया है। इसके अति-रिक्त इन मूत्रों में जो युक्तिस्वरूप प्रतिपादन किया है, वह सांख्यमतानुकृत नहीं फहा जा-सकता। प्रति वा त्वरूप १०७वें सूत्र में बताया है। अनिरुद्ध ने तो यहां प्रति को ऋहंकार से उत्पन्न हुआ २ एक भिन्न तत्त्व ही मान लिया है, और साथ ही लिख दिया है, क्योंकि हम अनियत-पदार्थेयादी हैं। महादेव ने भी अनिरुद्ध का अनुकरण किया है। यह याद रसना चाहिये, हम इस अनियतपटार्थवादिता का इसी प्रकरण में अन्यत्र प्रत्याख्यान कर आये हैं, यह निश्चित है-सांख्य की श्रानियतपदार्थयादी नहीं कहा जासकता। इसलिये अनिरुद्ध के श्रनुसार तो यहां सांख्यविरोध १५ हैं । विद्यानिधसूने सिरा है,—'चत्तुरादेर्गागो निस्तुलिङ्गचित्रमरनाशो स्पादिवद्-गुणरच न वृत्तिः । किन्तु तदेक्देरामृता भागगुणान्यां मिन्ना वृत्तिः'। यहां 'भाग' पद का व्यर्थ विज्ञान-भिक्तने विभक्त श्रेश किया है, जैसे श्राम की चिनगारी श्राम का ही एक विभक्त श्रेश है। इसतरह रित्ति न तो, चतु प्रादि वा कोई विभक्त अंश, और न रूपादि के समान उसका कोई गुए ही है। किन्तु चतु त्रादि इन्द्रिय का एकदेशमृत ही पृत्ति हैं, जोकि विमक श्रंश और गुण मे स्रतिरिक्त है। विज्ञानिमत्त के उपयुक्त लेख का इतना ही अर्थ है, इसमें चसु आदि के एकदेश की पृत्ति मानना, सांख्यमत के अनुकूल प्रतीत नहीं होता। क्योंकि परिणामयाद में इसप्रकार एक्ट्रेश पी

करपना आसंगत है। इसीलिये सारण में इन्द्रिय या अन्तः करण के विषयाकारपरिणाम की पृत्ति माना गया है। वह इन्द्रिय या अन्तः करण का विषयाकारपरिणाम इन्द्रिय और अन्तः करण से भिन्न नहीं होसकता, ऐसी अवस्था में यूत्ति को हन्द्रिय या अन्तः करण का एक्देश मानगा सांख्यमत के अनुकूल नहीं। विज्ञानभिन्न ने स्वयं भी इसी सूत्र की न्याख्या में आगे असंगवरा लिखा है—'त्रुविवृत्तिरि . इन्युक्त एव परिणाम.' जब दुद्धित्वि , दुद्धि का परिणाम है, तय इस असे दुद्धि का एक्देश करें। हो हो व्या का परिणाम है, दूध का एक्देश करें। वहीं सिकता। सत्कार्यसिद्धान्त के अनुसार, परिणाम, परिणाभी से भिन्न नहीं है, तय द्वित्त भिराणी पृत्तिमान के अनुसार, परिणाम, परिणाभी से भिन्न नहीं है, तय द्वित्त भिराणी पृत्तिमान के अनुसार, परिणाम स्वायत्वी में सोख्यमत से दृति और दृत्तिमान के अमेद की पृत्ते वाना करते ? इसीलिये गौतम न्यायत्वी में सोख्यमत से दृत्ति और दृत्तिमान के अमेद की पृत्ते वाना करते ? इसीलिये गौतम न्यायत्वी में सोख्यमत से दृत्ति और दृत्तिमान करते हुए अप यह दृत्तापूर्वक कहा जासकता है, कि अनिरुद्ध और वितामिन्तुकृत दोनों ज्याख्याओं के अनुसार यह सूत्र सांख्यमत के विरुद्ध है। विज्ञानभिन्तु अपने ही लेराम विरोध कर गया है, कि स्वतार वह सांख्यमत के साथ सांगत्य तो दृर की यात है।

१११, और ११२ सूत्र में फिर शरीरविषयक वर्शन है। अभिरुद्ध ने तो ११० सूत्र में भी शरीरविषयक वर्शन ही माना है, जय कि विज्ञानिम् जु उसका अर्थ इन्द्रियविषयक करता है। १११ सूत्र में शरीरभेटों का वर्शन, और ११२ में शरीर की पार्थिय मानकर, उसमें अन्य भूतों के केवल निमित्त होने का वर्शन किया गया है। परन्तु जब इस बात की नाष्ट्र तिद्ध कर दिया गया है, कि सांस्थ का मत शरीर को पाड्यमीतिक मानना ही है, तब वह सूत्र भी निरर्थक तथा सांस्थमत के विरुद्ध ही होजाता है। इमारा यह निश्चित विचार है कि यह न्यायमत की ही बताता है, सांस्थमत की नहीं।ऐसी अवस्था में इन सूत्रों को किषल-अशीत मानना कहा वक ठीक हैं? विद्वान स्थित नामक सकते हैं।

११३ से ११४ तक तीन सूत्रों में -रारीर के साथ प्राण का क्या सक्यन्य हो सकता है- हस कात का निरुपण किया गया है। पहले सूत्र में बताया है, कि प्राण देह का आरम्भक नहीं है। किर यह आरांका होने पर कि गर्भावस्था में प्राण के न होने से शुक-रोगियत सङ् जायगा, यह कहा गया है कि भोक्ता के अधिष्ठाना रहने से रारीर का निर्माण होजाता है, यि भोक्ता अधिष्ठाना कहो तो अधर्य स्पष्ट होता है, कि उस अवस्था में प्राण के न रहते भी मोक्ता के अधिष्ठात्वस्य से ही रारीर ठीक वन जाता है। पर अगले सूत्र में विज्ञानम्बन्ध के व्याह्यास्थार रारीर का साजात् अधिष्ठाता प्राण ही मान लिया है, और प्राणसंयोगस्य से पुरुष को अधिष्ठाता माना है। ऐसी अवस्था में इस लेख में ही पूर्वापर विरोध हो जाता है।

गौतम न्यायसूत्रों में वृत्तीबाध्याय के द्वितीय श्रान्तिक के प्रश्नम से हो द्विवरीका का प्रकास करता है।
 प्रारम्भ के मा सूत्रों को दास्त्यावनमान्य सहित पहने से स्पष्ट प्रतीत हो जाता है, मि वृत्ति और वृत्तिमान् के प्रभेद का प्रत्याच्यान कर, भेद की स्थापना की गई है।

सत्रकार तो इस विषय का प्रतिपादन शध्६ श्रीर २।३१ में कर आये हैं । इसी का उपसंहार करते हुए ६१६० में इस बात को भी स्पष्ट कर दिया है, कि गर्भावस्था में शरीर बिकृत क्यों नहीं होता ? वहां प्राण का कोई उल्लेख नहीं है, और न यहां की तरह, उस जगह प्राण को साझात् . श्रिघप्ठाता ही माना है। प्राणों के सम्बन्ध में कुछ विप्रतिपत्ति है. विज्ञानभित्त ने २।३१ सूत्र की न्याख्या में प्रा<mark>र्</mark>यों को वायु से ऋतिरिक्त मान कर उन्हें इन्द्रियों की वृत्ति हीवताया है।श्रीर वेदान्त-मत के साथ इसका ऐकमत्य दिखाया है। पर अन्य अनेक आचार्य प्राणों को बाय रूप ही मानते हैं. कदाचित सत्रकार का भी इस ज्रोर संकेत है । फिर भी, प्राण वाय है या उससे र्द्यातरिक्त. इस बात का निर्णय तो हम 'सांख्यसिद्धान्त' नामक द्वितीय भाग में करेंगे. यहां इतना लिखदेना आवश्यक हैं कि यदि प्राण को बायु माना जाय, तब तो शरार के प्रति उसकी कारणता निर्वाध है, उसे कोई हटा नहीं सकता । यदि इन्द्रियपृत्ति ही प्राख है, तब गर्भ की खुक्र-शोखित अवस्था में यह सिद्ध फरना फठिन है कि वहां इन्द्रियों को वृत्ति लाम होता है। यद्यपि लिंगशरीर के वहां होने से इन्द्रिय का सद्भाव माना जा सकता है। पर उनको उस अवस्था में वृक्ति लाभ भी होता है, यह प्रतिपादन करना कठिन है। दोनों ही अवस्थाओं में इन सूत्रों की कोई आवश्यकता नहीं रह जाती।

इसप्रकार मध सुत्र से ११४ सूत्र तक कुल ३२ सूत्रों का प्रतिप स्पष्ट सिद्ध होता है। ईनमें से अनेक सूत्र सांख्यमत के विरुद्ध हैं, अनेक पुनरुक्त हैं, बहुत ऐसे मी हैं, जिनका परस्र ही विरोध है। इन सब वातों को हमने उन २ स्वलों में स्पष्ट कर दिया है इसलिये ये सुत्र कपिल प्रणीत नहीं कहे जा सकते।

र्ष मिक्तस्वरूप के बोधक खत्रों की प्रकरण-संगति—

हम पहले लिख आये हैं कि ८३ सुन्न के आगे ११६ वां सुन्न आना चाहिये। इन सूनों का चानन्तर्य किन हेतुओं से चायरयक हैं, इसी बात का चय हम यहां निरूपण करेंगे। ११६ सूत्र से लेकर जितने सूत्रों का सम्यन्ध बातुपूर्वी से ही ८३ सूत्र के बागे हैं,, वे सूत्र इसप्रकार हैं—

समाधिसपुष्तिभोक्षेपु महारूपता ।

इयोः सवीजत्यमन्यस्य (त्र) तदातिः । द्योरिय त्रयस्यापि रुष्ट्यान्य तु द्वी।

षासनयाऽनर्थरूयापनं दोपयोगेऽपि न निमित्तस्य प्रधानयाधकत्वम् ।

इनमें से पहले ११६ वें सूत्र की अवतरिएका विज्ञानभिक्ष ने इसप्रकार की है-"िमुक्तमोद्दार्थं प्रधानस्य" (११२) इत्युक्तं प्राक्। तत्र करमात्मा नित्यमुक्तः वन्धमुक्तो बन्ध-दरांनात् इति परेपामान्तेषे नित्यमुक्तिमुषपादथितुमाह-"। विज्ञानभिन्तु ने यहां इस सूत्र के ज्ञय-वरण के लिये द्विनीयाच्याय के प्रथमसूत्र का अविदेश किया है। इससे दतना तो स्पष्ट है कि विज्ञान-भित्तु ११४ वें मूत्र से इस मूत्र का कोई सम्बन्ध न जोड़ सका । पर उसने यहां जिस सूत्र वा

श्रतिदेश किया है, एसकी भी वहां जावश्यकता न थी, क्योंकि अवतर्राणना के व्यन्तिम पदों में विज्ञानभिज्ञ लिखता है-'परेपामाक्षेपे नित्यमुक्तिमुपपादयितुमाह-'यह नित्यमुक्ति था उपपादन सांख्य का अपना मत है, इसका प्रतिपादन वहीं होना चाहिये था, जहां अन्यमतानुसार मुक्तिस्वरूपों का प्रत्याख्यान फिया गया है।यह प्रत्याख्यान इसी खब्याय के ७४ सूत्र से ६३ सूत्र तकविया गया है। ठें फ उसी ने श्रानन्तर इस सूत्र का क्रम होना चाहिए, क्योंकि श्रान्य मुक्तिस्वरूपों का निराकरण कर खमतातसार मुक्तित्वरूप का स्पष्ट करना अत्यन्त आवश्यक और क्रमानुसारी है। वेसे तो सांध्य-मतानसार मिक्त का स्वरूप प्रसंगवश पहले भी वर्णन किया जा चका है। ' पर यहां इतने पूर्व पनों के बाद उसका निरूपण अत्यन्त आवश्यक है। इसीलिये, मालूम होता है, यहां मुक्तिविषयक श्रीर भी कई धिरोपतार्थे वताई गई हैं, जो अगले सुशों में स्पष्ट हैं। ऐसी अवस्था में =रे सुत्र श्रीर ११६ सुत्र के बीच में किसा में प्रकरण का होना पत्रकरण कहा जायगा, क्योंकि इन सूत्रों की रचना अपने यीच में और किसी को सहन नहीं करती। विज्ञानिमत्तु को ११६ सूत्र का सम्बन्ध ११४ सूत्र से न जोड़ सकने पर इस सूत्र की व्यवतरिएका में ७४ से दे तक के प्रकरण का ही श्रतिरेश करना चाहिल्था, यही उचित और युक्तिसंगत था। श्रनिरुद्ध और मंहादेव की श्रय-तरिएका कों से भी ११४ मूत्रका इन चार सुत्रों से कोई सम्बन्ध झात नहीं होता। इन सब वार्तों पर विचार करते हुए अब यह निश्चित कहा जा सकता है, कि मा सुत्र से लेकर ११४ सूत्र तक की रचना कपिल की नहीं है। प्रो॰ मैक्समृलर ने, जिस का उल्लेख इम इसी प्रकरण में पूर्व कर चुके हैं, फहा है कि इन सूत्रों में वैशेषिक का नाम, छः वा सोलह पदायों का वर्णन, जैन तथा भीद आदि का खयडन आनेसे, वे सूत्र कपिल रचित नहीं कहे जा सफते। इस उनकी इस बात से सहमत हैं, अवस्य ही वे सूत्र, जिनमें इसप्रकार के वर्णन हैं, कपिलरचित नहीं हो सकते। इसी बात को स्पष्ट करने के लिये हमने युक्तिपूर्वक इन प्रवेगों का उद्घाटन किया है। पर प्रो० मैक्समूलर का यह विचार अवश्य असङ्गत होगा, कि बीच में कुद्र सुधों के कपिल-प्रणीत सिद्ध न होने पर, सन्पूर्ण शास्त्र को कपिल-प्रणीत होने से नकार कर दिया जाय।

### चार सत्रों का और प्रचेप-

११६ सूत्र से जागे १२० से १२३ वक चार सूत्र जौर प्रचित्व साल्य होते हैं। क्योंकि १२४ में स्थाप की समाप्ति तक देहात्मवाद या मृत्यैतनिकवाद का निराकरण किया गया है। यह वर्णन मुक्तिनिक्षण के ठीक जनन्तर प्रारम्भ हो जाना चाहिये। इसका कारण यह है, मुक्तिस्क्षण का प्रकरण प्रारम्भ होने से पहले ही पुरुष जौर प्रकृति के ज्ञातिरिक्त प्रत्येक घस्तु को ज्ञातिस्य वताया है। ज्ञानन्तर मुक्ति का निरूप को साव्ययतातार मुक्तिक्षण का निष्कर्ष-किसी पुरुष के प्रति प्रकृति का ज्ञानन्तर मुक्ति का ज्ञानन्तर स्थानन्तर स्थानन्तर का निष्कर्ष-किसी पुरुष के प्रति प्रकृति का ज्ञानन्तर स्थानन्त का विष्कर्ष-का हो। है। विष्ठप्रति का ज्ञानुतिक साव्ययता के प्रसुत्व

देखो-सांख्यपदध्यायी-प्रध्याय २, सूत्र ३४ । प्रध्याय ३, सूत्र ६४ ।

सांख्यवदृश्यायी द्या० २, सु०३४ , प्र०३, सु० ६४; ६६; ७० ।

गत्या वन्य या मोन भी पुरुष के न कहे जाकर प्रकृति के ही कहे जाते हैं। परन्तु उनका प्रभाव पुरुष पर ही होता है। इसप्रकार शास्त्र-सर्वस्व वन्ध और मोन्स का अवलम्ब प्रकृति पर ही है। तब यह कहा जा सकता है कि पुरुष को अतिरिक्त मानने की क्या आवश्यकता है। जब वन्य और मोन्स प्रकृति के ही धर्म हैं, कह त्व भी प्रकृति का ही धर्म हैं, तब चैतन्य भी प्रकृति का ही अवस्था-विशेष या धर्म मान लेना चाहिये। इसप्रकार इस आधिमौतिकवाद में किसी अतिरिक्त चेतन की सत्ता स्वीकार करना असंगत ही होगा। इस पूर्वपन्न का समाधान मुक्तिस्वर के ठीक अनन्तर आना चाहिये। यह समाधान १२४ सूत्र से प्रारम्भ होता है, तथा इसी में अध्याय समान हो जाता है। १२० से १२३ तक सूत्र, जिनका पूर्वापर के साथ कोई आर्थिक सम्यन्ध महीं है, इसमकार हैं—

एकः संस्कारः क्रियानिव र्चको न तु प्रतिक्रिय संस्कारभेदा यहुकरुपनाप्रसवतेः । न याग्रयुद्धिनयमः ।

ष्ट्रज्ञातुरुमलतीपिषवनस्पतितृत्वाचीरुघादीनामपि भोउतृभौगायतनस्यं पूरेवत् । \* स्मृतेरुचं ।

इतमें से किसी सुत्र का भी सम्यन्ध जानन्तरित पूर्व प्रकरण के साथ नहीं हैं। विज्ञान-भिन्नु ने पहले सूत्र का सम्बन्ध, तीसरे जम्याय के म्हे सूत्र से ओड़ने का यत्न किया है। पि विज्ञानिमन्त्र ने पर स्वत्र के ज्ञार्य, जीसरे जम्याय के म्हे सूत्र से ओड़ने का यत्न किया है। पि विज्ञानिमन्त्र ने इस सूत्र की ज्ञायतरिणका में लिखा है, कि जीवन्युक्त लगातार एक ही ज्ञार्य को हमारी तरह मोगता हुआ देशा जाता है, यह बात संगत न होगी; क्योंकि पहले भोग वो उत्पन्न करके पहला संस्कार नष्ट हो जायगा, दूसरे संस्कार का ज्ञान के ज्ञारा प्रतिवन्ध हो जाने से कर्म के समान उदय ही महोगा। इस्तित्य कहा गया है, कि एक ही संस्कार, भोग को सम्पन्न करेगा, प्रत्येक भोग के प्रति संस्कार भेद न मानना चाहिये। परन्तु तीसरे जम्याय के म्हे सूत्र के ज्यावयान से एएट मालूम होता है कि विज्ञानिमनु एक किया के प्रति ज्ञानका है। ज्ञा सूत्र की ज्याख्या हस प्रकार है:—'शरीरधारणहंतवो ये विवयसंस्कारास्तेवामस्वावरोगान् नत्त्यं शर्थरपारणस्य निद्धित्ययें।' इससे स्पष्ट है कि शरीर धारणरूप एक किया के प्रति विज्ञानिमनु ज्ञानेक संस्कार मान रहा है। इसी अर्थ के चीतन के लिये यहां 'संस्काराः' बहुवचनान्त पर प्रयुक्त किया गया है। एक भोग व्यक्ति के प्रति एक संस्कार का होना एक यात है। समानजातीय नाना मोग व्यक्तियों

सौष्यपद्भयाची चच्चाय ३ सू० ७१, ७२ ।

विज्ञानिभयुमें इन दोनों स्पूर्ण को एक ही सानकर व्याव्या की है।
 विज्ञानिभयु को बद्दारियका इसमकार है—

पंत्रारकेत्वा जीवन्तुष्टस्य करीरवाद्यमिति तृतीयाच्याये बोकतम् । वत्रीयमाचेषः । जोवन्तुकतस्य सत्त्रदेवतिमञ्जलपर्येऽस्मदाश्रीनामित्र क्षोगो दृष्यते । सोऽनुषयन्तः । प्रथमे क्षोतगुलायाँ व गूर्वेशंकास्त्राग् संस्कृतिसम्बद्धस्य क्षात्रमतिकच्येत कर्मयद्वपुरवादिति । वत्राद्व-एकः संस्कारः दियानियंशंकः—हुन्यादि ।

के प्रति एक संस्कार का होना दूसरी वात है। लगातार एक खर्ष विषयक भोग होने पर भी भोग व्यक्ति नाना हो सकती हैं, और संस्कार भी नाना हो सकते हैं। इसमें सांस्वपत का कोई निरोध नहीं है। संस्कारों के नानात्व की, कल्पना तो नहीं करती; वे तो सिद्ध हो हैं। प्रस्तुत उनके नानात्व में एकता की कल्पना खसात होगी। यदि समानजातीय नाना संस्कार हैं, वो वे क्यों नहीं एक ही खर्य में लगातार भोग को पैदा कर सकते ? जैसे २ वे भोगे जायेंगे, पैते ही वैसे उनका नारा होता जायगा। हान से खगले नवे कर्मों का उदय रोक दिया जाता है, प्ररच्ध को नहीं हटाया जा मकता। ऐसी खबरवा में नाना संस्कारों के होने पर भी एक ही अर्थ में भोग उत्पन्न हो जाता है। फिर यह १२० वां सूत्र खनपेंक, प्रकर्ण विरुद्ध तथा सांस्वपत के भी विरुद्ध है। विद्यानिक इसकी संगति लगाने के लिये इतने पीड़े होंदे, पर फिर भी उनके खपतें ही तथा।

ष्याने तीओं स्पृत्र उद्भिरन या स्थायर रारीर के सम्यन्य में है। विज्ञानिसन्तु ने सूत्रों की ध्यवतरिएका में लिखा है—'उद्भिरन' शर्रारमस्वीलुक्तम्। तत्र वाश्युद्ध ममानन्त्ररीरतः नास्त्रीति नास्त्रिकाक्त्रेपनपकरोति—'। वद्भिरक शरीर है, इस बात को पहले कह दिया गया है, पर जिस प्रकरण में यह कहा गया है, वह प्रकरण प्रस्थित सिद्ध किया वा चुका है। इसी श्रम्थाय के १९१ वें स्थूनरारीर के भेद बताते हुए उद्भिरक का भी नाम निर्देश किया गया है। इस श्रम्थाय में मध्ये ११४ तक सूत्र प्रकृत्य हैं। इसिश्रोय के रम्भून के वह तीन सूत्रों का प्रकरण मी बाद में ही मिलाया गया बालूम होता है। हात्रिक्त के निरूपण और देहात्ववाद के बीच में केवल उद्भिरक का वर्णन, प्रकरण विकट्ध प्रतीत होता है। इसिश्रम्य के निरूपण और देहात्ववाद के बीच में केवल उद्भिरक का वर्णन, प्रकरण विकट्ध प्रतीत होता है। इसिश्रम्य का वर्णन प्रसाद का वर्णन होता है। इसिश्रम्य का वर्णन प्रसाद का वर्णन स्थान

इस 'सांख्यपडण्यायी की रकता' लामक पद्धान प्रकरण में हमते बल स्थलों का स्पष्टीकरण कर दिया है, जिनको सांख्यपडण्यायों की अर्थाणीनता सिद्ध करने के लिये साझी रूप से उपस्थित किया जाता है। आधुनिक विद्वान उन स्थलों की कपिलप्रणीतना में सन्देह करके सम्पूर्ण शास्त्र के ही कपिल-प्रणीत न होने का निश्चय कर बैठते हैं। इम इवने ख्येश में उन विद्वानों से सहसत हैं, कि ये खाल अवश्य कियान मानता हों हैं। पर इतने खाल के कपिल-प्रणीत न होने से सारे ही शास्त्र ने कपिल-प्रणीत न होने से सारे ही शास्त्र ने कपिल-प्रणीत न मानता स्वस्विचेणका का परिचायक नहीं है। इसने इस मकरण में उन स्थलों को इस हीते पर स्पष्ट कर दिया है, कि कपिल-प्रणीत स्पूर्ण पर इन सूर्वों का क्षेत्र अधान सूर्वों को हम कार्य करायीत होती हम कार्य कर्या कोई ऐसी यात नहीं रह जाती, जिस को अवलन्यन कर उन सूर्वों को अर्थाचीनता सिद्ध करने का साहम किया आसके। इसतिये निश्चित रूप में इन सूर्वों को कपिल-प्रणीत खोर बारे हान मानता होता निश्चत रूप में इन सूर्वों को कपिल-प्रणीत खोर बारे हान मानता है।

:--);;(--:-);;(--:

# पष्ठ प्रकरण

# सांख्यसूत्रों के व्याख्याकार

सांख्यसूत्रों से हमारा श्राभिप्राय सांख्यपडण्यायी और तत्त्वसमास दोनों से हैं। इस प्रकरण में हम इन दोनों ही के व्याख्याकारों का निर्देश करेंगे। उनके काल आदि का निर्ध्य करने का भी प्रयत्न किया जायगा। प्रथम सांख्यपडण्यायी के व्याख्याकारों के सम्बन्ध में विवेचन प्रारम्भ किया जाता है।

## पञ्चशिख झादि के व्याख्याग्रन्थ...

यद्यपि पद्धशिक्ष आदि के प्राचीन प्रन्थ भी पद्धश्यायी के ज्याक्यान ही कहे जा सकते हैं, परन्तु आज वे प्रन्थ अनुपलक्य हैं, और वे ज्याक्यान भी इसप्रकार के प्रतीत होते हैं, जैसे वैशेषिक सूत्रों पर प्रशस्तपाद भाष्य । तात्पर्य यह है, कि उनमें प्रत्येक सूत्र की पृथक् २ ज्याक्या नहीं की गई प्रतीत होती, प्रत्युत सूत्र के सम्पुट आश्य को लेकर उसी आधार पर स्वतन्त्र रूप से प्रन्थ की गचना कर दी गई है। आज वह रचना भी पूर्ण रूप में उपलब्ध नहीं है। उसके कोई २ खरडवाध्य यत्र तत्र प्रत्यों में उद्धत हुए उपलब्ध होते हैं। उन सक्का संग्रह हमने इसी प्रत्य के 'सांस्य के प्राचीन आचार्य' नामफ प्रकर्ण के पद्धशिक्ष प्रसंग में कर दिया है। ये बहुत थोड़े वाक्य हैं, इसके आधार पर कोई भी निश्चत परिणाम नहीं निकाला जा सकता। परन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं, कि पञ्चशिक्ष वाक्यों में से अनेक, पद्धवायी सूत्रों के साथ पर्याप्त सनानार्थकता रखते हैं। तथा कई वाते ऐसी भी हैं, जो पद्धवायी में मूलरूप अथवा उद्देशरूप में हैं, और पद्धशिक्ष वाक्यों में उनके कुछ उदाहरण इस यहां उपस्थित कर देना चाहते हैं।

(१)—पहच्यायी के द्वितीयाध्याय में प्रकृति के महदादि कार्य और उनके श्वरूप की निर्देश किया गया है। १३-१४ सूत्रों से महत्त्वत्व का निर्देश करने के अनन्तर महत्कार्य अहंकार का स्वरूप १६ वें सूत्र में निरूपण किया है। यहां पर सृत्रकार ने आहंकार के अन्य अवान्तर मेदीं का कोई निर्देश नहीं किया है। प्रसंगवश १८ वें सूत्र में केवल एक वैकारिक मेद का उल्लेख किया गया है। अन्यत्र भी पहच्यायी में आहंकार के अवान्तर मेदीं का निरूपण नहीं है। परन्धं पद्माशाय के एकसूत्र में इनका स्पट विवरण है। सत्र इसमकार है—

"एतस्मान्नि महत त्र्यात्मनः, इमे त्रथ त्र्यात्मानः सूत्र्यन्ते वैकारिकत्त्रियसः मृतादयोऽहद्दारलत्त्रणाः । ऋहमित्यवेषां सामान्यलत्त्र्त्त्र्णं भवति, गणुप्रवृत्त्वां च पुनर्विरोपलत्त्र्णम् ।"

इस सन्दर्भ को ध्यानपूर्वक देशने पर यह प्रतीत होता है, कि जैसे पहध्यायी के प्रतिमान गोऽहंगरः इस १६ वे सूत्र का यह ज्याख्यान हो । सांग्यमप्तित में इन तीनों भेदों मा रे सी मन्य के कहम प्रकास में निर्मुष्ट प्रकारित सुत्रों में संस्था ३० पर देखिये। उल्लेख हैं. और सप्तित के प्रायः सब ही ज्याख्याकारों के इस बात को स्त्रीकार किया है. कि व्यहकार में तीन अधानतरमेड और उनके ये नाम, प्राचीन धाचायों ने निर्दिष्ट रिये हैं। प्राचीन ष्ट्रापिर्य से उनका श्राम्याय इस प्रसम् में पञ्चशित श्रादि से हो सकता है। इससे यह परिणाम निकला है, कि जो अर्थ सूत्र कार ने दिग्दर्शन सात्र के लिये मूलकर में निर्दिष्ट किया है,पळपशिए ने अपने सन्दर्भ मे उसी का विशाशिकरण किया है, जिनका उल्लेख परवर्ती श्राचार्य श्रयवा व्यारयाकार घराघर करते हैं।

(२)— तत्सिन्नधानादिषाजातस्य मिश्रावत् [१।६६] पष्टथ्यायी या सूत्र है। इसरी व्यारया पद्मशिखसूत्रों से इसप्रकार कीगई है-

<sup>(१९</sup>यसपाधिकित प्रधान त्रवर्सते।"

"महदादिनिशेपान्त सर्गो युखिपवैवस्तात् । एय तस्मादनहाणोऽभिभ्यानानुसम्नस्मात् इस्ययसर्ग । "

(३)-- श्राहद्वारिवस्थानुर्ने मौतिकानिः [२।२०] यह एक परध्यायीस्त्र है। इसपी क्याख्या पश्चशिय सन्दर्भी में इसप्रकार उपलब्ध होती है-

"शाहद्वारिकाणीन्द्रियास्यर्थं साध्यितुमहेन्ति नान्यथा । 12

(४)--'ताम्यविषयाभ्यां कार्यद्वयम्' यह साख्यपडध्यायी [६।४२] का सूत्र है। इसमे प्रकृति की सर्ग और प्रलय रूप दो अवस्थाओं का वर्णन किया गया है। निम्नलियित प्रजशिय स्त्र में इसी का व्याख्यान है।

''प्रधान स्थित्येव वर्षामानं विकारावरस्माद्रप्रधान स्मात्,तथा गत्वे । वर्ष्त्रभानः विकारिनत्यसाद-

प्रेषांन स्थात उभयथा चास्य प्रति प्रधानव्यतहार लगत तान्यथा ।

प्रसंगवरा पञ्चिशित्य के सन्दर्भी से हमने यहा यह भाव प्रकट किया है, कि वे सन्दर्भ सूत्री के ब्यारयानभूत सभावना किये जा सकते हैं, परन्तु इस प्रकरण में हमारा अभि-प्राय सूत्रों के उन व्यारयाकारीं सें है, जिन्होंने प्रत्येक सूत्र पर पृथक् २ व्यारया जिली है। पड ध्याबी सूत्री पर अभी तह ऐसे तीन व्यार यापन्य प्रकाशित ही सके हैं।

१--शंनिहस्यृचि

२--मेंडाइवं वेदानीमृत वृत्ति

३-- विद्यानिमनुकृत माध्य

४--इनके अतिरिक्त एक और ब्यांस्या, पद्मनव निम्धविद्यालय के लाहौर स्थित पुक्त

<sup>्</sup>र प्राप्तो २२ । इस पर व्याख्या मास्त्र, चुनितदीपिका, गींधपाद, चनिद्रका । रे क्यो प्रमुद्ध प्रकार प्रकार में निरिष्ट प्रश्वित्रक समें में सक्या ३

इसी प्रन्य के अष्टम प्रकरण ॥ निदिष्ट पन्चशिख सूत्रों में सल्या ३ तथा १४ पर दर्ते।

इसी प्रत्य क शहम प्रकरण न निविष्ट पम्चिशिलसूत्रों की सूची में राँट्या १४ पर दर्खें।

इसी ग्रान्य के शादम प्रकरण में, पञ्चित्रसमुत्र सूची की व सरवा पर देखें ।

कालय में विद्यमान है। यह अभी अप्रकाशित है, इसका इस्तलेख तामिल लिपि [अधवा प्रन्थितिपि] में है। इस न्याख्या के रचियता का नाम पुस्तकालय की सुची में रामभद्र यतिशिष्य लिखा हुआ हैं। इस सब न्याख्या तथा न्याख्याकारों के सम्बन्ध में क्रमशः हम अपना विचार प्रकट करेंगे। अतिकद्ववत्ति...

श्रानिकद्ध यृत्ति के दो संस्करण हमारे सन्मुख हैं। (१)—डा॰ रिचर्ड गार्वे द्वारा सन्पादित बंगाल एरायाटिक सोसायटी कलकत्ता से सन् १८६८ ईसवी में प्रकाशित । (२)—जीवानन्द विद्यासागर कमें कलकत्ता से सन् १८१६ ईसवी में प्रकाशित तृतीय संस्वरण । महामहोवाच्याय श्री प्रमथना । तकैमूपण कृत टीका भी इसके साथ मुद्रित हैं। तकैभूपण महोदय ने इसके प्रारम्भ में एक छोटी सी भूमिका संस्कृत में लिखी हैं। श्रीकिछ के काल आर्थि सम्बन्धी विवेचन में आपने रिचर्ड गार्वे के अनुसन्धानों का ही संस्कृत में अनुवाद कर दिया है, जो उसने श्रापने संस्करण की भूमिका में निर्दिट किये हैं। इसलिये तरसम्बन्धी विवेचन, हम डा० गार्वे के लेखानुसार ही करेंगे।

सांख्यमत्रों के उपलभ्यमान व्याख्यावन्थों में अनिरुद्धवृत्ति की प्राचीनता—

इन ज्याल्यानों में अनिरुद्धपृत्ति सबसे प्राचीन है। वेदान्ती महादेव ने अपनी पृत्ति के प्रारम्भ में जिला है—

''दृष्टं वानिरुक्षवृत्ति युद्धाः सारत्यीयसिकान्तम् । विरचयति वृत्तिसारं येदान्स्यादिभेहादेवः ।''

इससे त्पष्ट ज्ञात होता है, कि श्रानिरुद्ध की ग्रुचि को देखकर ही उसने अपने 'गृचिमार' को लिखा है। इसलिये प्रथमाध्याय के श्रान्त में भी यह किर इसकी दुहराता है—

"अत्र मामकसन्दर्भे नास्ति कापि शतन्त्रता । इति ज्ञापयितुं वृत्तिसार इस्यमिषा कृता ॥ परशक्यानि लिपना तैपामधा विमावितः । कृता संदर्भेणुद्धिस्वस्यां में नाफलः श्रमः ॥"

इसमें कोई सन्देद नहीं, कि वेदाग्गी महादेव ने अनेक सूर्यों वा अर्थ करने में वड़ी विशेषता प्रकट की है। फिर भी उसने अभिमानरहित होकर अभिमत आधार का स्पष्ट उन्लेख कर दिया है। इससे वेदान्धी महादेव की अपेक्षा, अनिकद की प्राचीनता निश्चित है। वेदान्ती महादेव की तरह, यद्याधि विह्यानिभन्त ने अन्तिस्त का वहीं नामोल्लेख नहीं किया, परन्तु सांत्यसूर्यों पर उसके भाष्यकी आन्तिरक परीन्त से इस यात का निश्चय हो

<sup>1</sup> सेर के साथ सिस्तन पहला है, इस प्रकरण के लिशियद्ध होने के जनन्तर हो राजवासन में परिवर्त्तन होने के बारण परम्पनर (परमाय) प्राप्त का विभागन हो गया। इसको साहीर अप्यानक हो होहना पहा! अब राजनीटिक बापायों के करण, सामिश्व लिशि के हस्तानेण के स्पर्यन्त में विशेष जानकारी माप्त नहीं की जा सकती। वह हस्तानेण लाईंग के प्रस्तरालय में रह गया!
२ वेदास्त्री महादेव के प्रस्ता में हसी प्रवर्ण में हम वह विशेषशायी का निर्मेश करते।

जाता है, कि विज्ञानभित्तु की अपेदा भी अनिरुद्ध पर्याप्त आचीन है।

बा० रिचर्ड गाँचे ने F. E. Hall, द्वारा सम्पादित सांस्यसार के उपोद्धात के आधार पर, विज्ञानिभन्न कृत सांस्यप्रवचन गोष्य से ऐसे श्वलों की एक सूची दी हैं, जिनके आधार पर विज्ञानिभन्न की अप्रेन्न, अनिकद्ध की प्राचीनना सिद्ध होती हैं। इस मूची में भाष्य के आठ स्थलों का उन्लेख हैं, तीन श्वल ऐसे हैं, जिनमें 'कश्चित' अथवा 'थन्तु' कहकर अनिकद्ध के विचारों का स्वहन किया गया है। एक स्थल में एक सूचभेद का निर्देश हैं। वे सब श्वल इस्त्रकार हैं—

प्रज्ञतिनियन्थना चेदिति पाठे १११८। श्रक्तसम्बन्धात् साद्तित्वधिति पाठे १११६१। इतरिथोगवदिति पाठे ध्र⊏२। चडच्यान्,चानिति पाठे । ६१८०।

विज्ञानिभन्न ने सूत्रों के इन पाठमेदों का अपने भाग्य में उन्लेख किया है। श्रीर थे सब पाठमेद अनिकद्ध-स्वीकृत सृत्रपाठ में उरलब्ध होते हैं, इससे विज्ञानिभन्न की अपेना अनिकद्ध की प्राचीनना पर प्रकाश पड़ता है। १,१६॥ २,४६॥ ४,१०० सूत्रों के भाष्य में विज्ञानिभन्न ने 'करिनत्' अथवा 'यन्तु' पद्दों से जिन विचारों का मरहन किया है, वे उन्हीं सुत्रों पर अनिकद्ध सुन्ते सं उपलब्ध है। इनके अतिरिक ४,१२१ सूत्र पर विज्ञानिभन्न जिल्ला है—

'न बाह्यबुक्तिनयम इत्यंशस्य पृथक् स्वरोडपि स्वद्वयमेक्षीहरोस्वमेव व्याल्पेयम् । सृत्रमेदरत् दैर्घमयादिनि योध्यम् ।''

प्रिटिट ने अपनी व्याख्या में इन दोनों सुवें को पृथक् ही माना है, जैमा कि विकास-भिक्त ने तिखा है।

अभिस्त्रभ की प्राचीनता में अप्य प्रमाण-

हॉ॰ रिचर्ड गार्थे द्वारा प्रदर्शित इन स्थलों की परस्पर तुलना करके इसने स्थवं परीक्षा करती है, ये सब स्थल ठीक हैं। इनके खितिरिक सांख्यप्रवचन भाष्य में और भी ऐसे स्थल हैं, जिनसे उक्त क्यों की पुष्टि होती है, तथा निर्दिष्ट स्थलों से भो वे व्यथिक महस्त्रपूर्ण हैं। इस यहां उनका क्रमशः निर्देश करते हैं—

(क) १, ६१ मूत्र पर भाष्य करते हुए विहानिभिन्नु लिखता है-

''गतेन सांस्थानामनियतपदार्घाभ्युपगम इति मदश्लाय उरे स्र्णीयः''

सांख्यों की श्रानियवपदार्पनादिता का उट्घोपण, श्रानिरुद्ध ने श्रापी पृत्ति में झः सात स्थलों पर किया है, संभव है श्रीर कोई स्थल हमारी श्रांखों से श्रीमल रह गया हो, परन्तु इत्ती

दा० रिचर्ड गार्चे द्वारा सम्पादित, रॉदल एथियादिक सोयायटी वंगाल कराकचा से १८८८ ईसवी सन् में प्रकाशित, सांत्यतूर्वों की अनिरहण्यि का प्राक्क्यन, पृष्ट ७ ।

वार भी एक वर्ष का कथन करना, इस सम्बन्ध में उसके विचारों की ह़ढ़ता को प्रदाशत परन लिये पर्याप्त है। व्यक्तिरद के वे लेख-इसप्रकार हैं—

''किन्चानियतपदार्थवादिस्याःसमाक्षः' शक्ष्यः।

''नारमार्कं सिद्धान्तन्तरिः, श्रनियतपदार्थवादित्वास्'! । शप्रहा

"न्नाने यतपदार्थवादित्ता स्नारयानाम<sup>32</sup> प्राद्ध्या

्श्वनियतः पदार्थो यतः!' ५।१०७।

<sup>((</sup>श्रनियतस्यास् परार्थानाम्'' ५।१०=।

'श्रानियह सान् पदार्थस्य" दारेटा

रणीप एक स्थल पर पेदान्ती महादेख ने भी इसी तरह अपनासत प्रषट फिया है। यह जिल्ला है—

''ग्रनियतपदार्थ गदिनो हि सांख्याः' ५।१०७।

परन्तु यह संभव हो सफ़ता है, उसने अपना सत अनिकृद्ध के आधार पर ही प्रकट किया हो। इनका विवेचन हम अहारेज के प्रसंग में करेंगे।

प्रकृत में विद्यानिभिन्नु के इस लेखसे, कि सांस्त्रों को श्रानियतपदार्थपादी कहना मृतः' मलाप है, यह पात निश्चित होजाती है, कि अवस्य विद्यानिभन्न से पूर्ववर्ती किसी सांस्त्रारं चार्य ने इस महका निर्देश छपने मन्य में किहा है, और विद्यानिभन्न अपने विश्वार उस मत सें सर्वथा विपरीत रखता है। इसीलिये उक्त कथन को उसने मृद्यमलाप कहा है। इससे उसकी विरोध भावना और प्रस्वास्थान की इस्ता स्पष्ट प्रतीत होती है। अब हम देखते हैं, कि विद्यानिभन्नों जिन विचारों का प्रस्वास्थान किया है, वे केवल श्रानिकद के मन्य में उपलब्ध हैं। प्रतीत यह होता है, कि विद्यानिभन्नों के काल में श्रानिकद के विचार पर्ध्याप्त प्रमार पासुके में, इभीलिये उनके हटाने के विचार से नसने उन्हें प्रयक्ष वृक्का स्वाने का प्रयस्त कियूर, श्रीर प्रपत्न मन्य में जगह जगह पर उनका स्वयस्त किया है।

(स) ११६६ सूत्र पर भाष्य करने हुए विज्ञानभित्त लिखता है-

''करिपत्तु वृद्धिगमया चिष्डावया बुद्धेरेव सर्वार्थं श्वाहत्विक्ष्यतिभव्नीनस्य सामानाधिकरवयाः' गुभवादन्यस्य सामानायस्य प्रयुक्तवित्वाच्येत्वाह । तदारमात्वावमूलकत्वादुषेत्वाश्चीकृष्यः । वृद्धेरेवं भारत्ने 'निद्वताः'। भोगः' दत्यामाक्षित्वद्वयिशेषः । पुरुषे प्रमाण्णामावद्य । पुरुषिनगस्य भोगस्य प्रदानि स्वीवारात्।'

यदां पर 'करिनतः पर से अनुशित पूर्वपत्त का काराय यह है, कि बुद्धि में पेतन पी दाया के पारण युद्धि ही सब अर्थों की सावा पत्ती जा सकती है। इन्हा और झात का साम्राता-विचरण्य भी हम कृतुभय करते हैं। यह भी उचित अतीत नहीं होता, कि सान आहुना की हो, और अर्थात बुद्धि में हो। इमलिये बुद्धिको ही सब अर्थों का सावा मातना चाहिये। यह पूर्वपक्त का आशय है। विज्ञानिमन्न इसका उत्तर देता है, कि उक्त यथन उपेन्सीय है, क्योंकि ऐसा क्यन करने बाजा, जात्मा के स्वक्रप को नहीं समक्त सका। यदि बुद्धि को ही हाता मान लिया जाय, तो आगामी सूत्र के साथ विरोध होगा, क्योंकि उसमें चेतन ब्राह्मा को ही मोता होने क्या करन किया गया है, अचेतन बुद्धि को नहीं। किर पुष्तप की निद्धि में कोई प्रमाण भी नहीं कहा सकेगा। क्योंकि उक्त कथन के अनुसार पुरुष-लिंग भोग को बुद्धि में ही स्वीकार कर तिया गया है।

विद्यानभिन्नु के उचार से यह वात निश्चित होती है, कि वह व्यप्ने प्रतिपन्नी का व्यास्य यह सम ह रहा है, कि प्रतिपन्नी सोग को भी बुद्धि में ही भानता है, पुरुप को केउल उमरा व्यास-मान हो जाता है। हम देखते हैं, कि ये जियार व्यक्तिद्ववृत्ति में उपतान्य होने हैं। प्रथमाध्याय के ६७, ६८ कोर ६६ स्त्रों की व्यक्तिवृद्धि को गमीरतापूर्वक देखने से उस्न विचार स्पष्ट हो जाते हैं। हम वहा से उतने ही व्यक्ति को यहा उद्युव करते हैं, जो प्रकृत में वपयोगी हैं।

वायुष्तती युक्त्वाहियाँव ,न रशामा जी , श्वाहारादिगिरा प्रवासिरिर वांवातामेन श्रन्तृहेर श्वाह्मनोऽपरिवादिर ।स् १६७ । तास्त्रित रूपमहेत्रोऽन वरवास्य वाक्यायापदेदः । तथातिविभ्यत् र रा प पुरूषस्य योद्धुत्वादिमान १९६६ । अन्त नरवास्य दुर्जी पुरूषस्त्रायाप्त्रस्य । तथ्यीतम्यानोऽप्यरित्रस्य नेतर्रगिभागादिष्यात्वास् । " ६६ ।

इस सन्दर्भ की प्रथम परितरों में क्षितिरह ने बुद्धि हो बीब बताया है, और ब्राहार कादि जिरोप पार्यी पा कर्ष हैन भी बुद्धि में माना है, आस्माम नहीं, क्योंने वह क्षपरियामी है। क्षीर काहार कार्य कार्य भीग रूप हैं। इसप्रकार व्यक्तित्व भीग को भी बुद्धि पा हो धर्म मानक है। बाता पिक्तियों में हान के लिये शारोपरेश भी व्यक्त परण के प्रतिविध्यित होने के कारण पोद्धुत्य का केंग्रल क्षभमान ही होता है। इसप्रकार हान वीर इन्द्र्य का सामानाधिकरण्य भी समक्तस हो जाता है। व्यक्तियों में बुद्ध की बाया से ही बुद्धि तत बैतन्य का होना पताया गया है। ये ही खब कर्ष 'वर्श्वत्व' यद से निर्दिष्ट विज्ञातमित्तु होरा च्यापित पूर्ववत्त से विज्ञानित हो होरा है। इससे स्थिर होता है, कि विज्ञानित हो है। इससे स्थिर होता है, कि विज्ञानित हो होरा के आप्य में प्रित्यन्य पर्दों के द्वारा क्रिक्ट सते का ही प्रत्यास्थान किया है।

(ग)—इसके व्यविद्वित २। २२ सृत्र के विद्यानिभच्चकृत भाष्य में फिर एक मत का खरहत किया गया है। यहा पर भी 'मिनन्।' पद के द्वारा ही उस मत का निर्देश किया गया है। जिल्लानिभच लिजना है—

"कश्चितु निरिक्तपक हातमंत्रालो उन्धिद्रिय बन्यन्य भाति । त्रविष्ठत्य के तु सलोग्राजन्यस्ति क्लोकार्य भारः । तन्त्र ।"

इन पत्तियों के लियने से पूर्व विद्यानभित्त ने श्लोकवार्तिक के दो भिन्न ? अर्द्ध श्लोकों!

<sup>-</sup> भे - ये श्लोक इसमकार है-

को अपने मन्य में उद्धृत किया है। इस पूर्वपत्त सन्दर्भ में आये 'श्लोका' के 'श्लोक' पद से श्लोकवार्त्तिक का उद्धृत द्वितीय अर्द्ध ही अभिन्नेत हैं। अनिकद्ध ने अपनी वृत्ति में श्लोकवार्तिक के उक्त स्लोक को प्रत्यद्वलत्त्वण [१। ६६] मूत्र पर धसंगवश उद्धृत किया है, और उद्धृत करने से पूर्व स्वितिद्यत सन्दर्भ में उसके अर्थ काभी निरुषण किया है। जिसके अधार पर विज्ञान-भित्त ने पूर्वपत्त सन्दर्भ में 'श्ली श्लोकार्थमाह' लिखा है। अनिकद का लेख इसमकार हैं—...

'सविकत्यकरणि प्रस्यक्षं संगृहीतम् । ''च्यतुण्यसन्तारकारिप्रमाननकसामधीनितं प्रस्यक्तम् । तदुभयं, निर्विकल्पकं सविकत्पकं च । किन्तु सादृश्यास् -संस्कारोद्योधद्वारेणः स्मृत्याः नामनाश्यादिसंविद्वरायतं । ज्ञतः एवाधिकप्राप्या सविकल्पकमिति विशेषरं ना । '' तमान्य च संज्ञा हि रमयं मासापि प्रत्यक्तलं न वाधते । संज्ञिनः सा तदस्था हि न रूपाच्छादनद्वाना-॥ ततः परं पुनर्यस्तु भर्मे जोस्यादिमियं या । बुद्धवावसीयते सापि प्रत्यक्तव्येन, संगता ॥'' इस मनवर्षे में चानिकद्वः ने निर्विकल्पक सविकल्पक दोनों को ही प्रस्यक्त कहा है । यह

कहता है, कि साहरय से संस्कारों के उद्युद्ध हो जाने पर स्पृति के द्वारा उस वस्तु के नाम जाति खादि का ज्ञान उत्पन्न हो जाता है। इस प्रधिक प्राप्ति के कारण ही उसका 'तिकिल्पक' यह विशेष संज्ञा रख दी गई है। इसी की पुष्टि के लिये उसने आगे रखोकवार्तिक उद्धृत किया है। इससे स्पष्ट है, कि खितरद्ध सयिकलपक्षान को स्पृति से ही उत्पन्न हुआ मानकर उसकी मनोमानजन्यता को स्पृति सर्वा है। क्योंकि स्पृति मनोमानजन्यता को स्पृति करा है। क्योंकि स्पृति मनोमानजन्य होती है। इससे खिनरुद्ध के मत में खालोचन मान निर्यिकलपक ज्ञान ही इन्द्रियजन्य है, यह स्पष्ट परिणाम निकल खाता है। इससे का तिया है, यह ज्ञान स्वत् है स्पृति के भाष्य में 'करिन्तु' कहका अनिकद्ध के ही मत का खरडन किया है, यह वात स्थिर हो जाती है।

प्रकृत में वालराम उदासीन का विचार, और उसका विवेचन --

सारयतस्यकौमुदी के ज्याल्याकार श्रीयुत वालराम उदासीन ने २७ वी आयो की ज्याल्या में लिता है, कि २। ३२ सूत्र के आप्य में विज्ञानभिन्नु ने उक्त सन्दर्भ से बादरपति मिश्र के मन्य का रायटन किया है, जो २७ वीं श्रार्था में ज्याल्यात हैं।

प्रतीत होता है, इस बात के ममकते में श्रीयुत उदासीन गहोदय को अवश्य अम हुआ है। क्योंकि वाचरपित मिश्र ने यदापि उक स्लोश्वातिक को अपने मध्य में उद्धृत किया है, परन्तु उसका अर्थ कुद्ध नहीं किया । ऐसी विवति में विवासित्त्वप्रदर्शित पूर्वपत्त के 'इति स्लोकार्थमार' ये पद अनर्थक हो जायेंगे। इसके अतिरिक्त, विवासित्तु ने उक्त स्थल में वाचरपित मिश्र के मन्य का स्वत्त स्वति स्वत्त स्वत्त

परं पुनरतका वस्तुवर्में कौमादिभिष्तका । [ रसोडवार्तिक १२० ] दिकीय चड के पाठ में मूलपन्य से बुख चन्कर है। चलिन्द्ध के पाठ में भी भिष्नु के पाठ से दी कीन परं का चन्कर है।

मांद्यसूत्रों के व्याद्याकार

प्रत्याख्यान के अनन्तर ही लिएता है—

'स एव सत्रार्थमध्येवं व्याचध्ये।''

इससे स्पष्ट प्रतीत होता है, कि 'करिचन' पना से जिस के मत का उद्धार किया है, यहां 'स एन' पदों से उसी का अनिदेश किया जा सकना है। अब यदि यह मान लिया जाय, कि 'करिचत्तु' कहकर विद्यानिभन्नु ने वाचस्पति मिश्र के अन्थ का संहन किया है, तो यहां 'स एउ' पदों से भी वायरपति का ही प्रहस करना होगा। जो सर्वथा असंगन है। क्योंकि भिनुका यह लेख सारवपडध्याची के २।३२ सुत्र पर है। इसका श्रमित्राय यह होगा, कि वानस्पति ने इस सुत्र का भी असुक प्रकार से ज्यारयान किया है। परन्तु सुत्रों पर वाचस्पति का कोई ज्याख्यान नहीं हैं। और 'त मन समार्थमप्येयं ज्याचप्टें इस पदों से विज्ञानभिन्नु ने जिस सुनार्थं का निर्देश किया है, वह यही है, जो २। ३२ सूत्र का अनिकद्धकृत ज्यारवान है। इसलिये श्रीयुत उदासीन महोदय का यह फथन सर्वधा असंगठ है, कि उक्त भाष्य में विज्ञानभिन्न ने वाचस्पत्य का संडन किया है।

इस सम्बन्ध में डॉ॰ रिचंर्ड गार्वे का विचार, तथा उसका विवेचन-

डॉ॰ रिचेंड गाँवें ने भी स्प्रसम्भादित अनिहद्धपृत्ति के खपान्त्य पृष्ठ पर, श्रीयुत वालराम उदासीन के समान इस विचार को स्वीकार किया है, कि सांत्यसूत्र २। ३२ पर विज्ञानिमन्त ने 'कहिबत' पद से वाचस्पति सिश्र का निर्देश किया है। और 'स एव स्त्रार्थमयेव व्याच-टे' इस विज्ञानिमन् नाक्य के असामञ्जस्य का समाधान यह किया है, कि स्वर्गीय डॉ॰ भगवाम् लाल इन्द्रजी द्वारा विज्ञानिभन् के भाष्य था जो इस्तलिखित प्रन्थ डॉ० रिचंड गॉर्वे को प्राप्त हुआ है, उसमें 'त एव' के स्थान पर 'तम एव' पाठ हैं। जिसका यह अभिन्नाय हो जाता है, कि समान व्याल्याता ने जो अर्थ किया है, उसकी कोर विद्यानभित्तु या निर्देश है। यह समान व्याल्याता अनिरुद्ध हो सक्ता है। इसिलिये 'किश्चित्' पद से वाचरपति मिश्रका निर्देश मानने पर भी अगले बाक्य के साथ इसका कोई श्रसामञ्जस्य नहीं होता।

लिपित प्रन्य के जिस पाठ को आपने ठीक समभ्य है, वह सर्वेषा असंगत है। कोई भी संकृतक तिमी बाक्यरचना नहीं वर सकता, और न संगत समक सकता है, जिस को गाँवें महोदय ने ठीक समका है। उसके कुनुसार वास्य के 'एव' और 'अपि' पद सर्वथा अनर्थक हो जाते हैं। इस बाक्य में ये दोनों ऐसे पद हैं, जो खपर्युक्त 'कड़िनत्' दाले बाज्य के साथ इसका सम्बन्ध जोड़ते

हों) गांवें सम्पादित अनिरद्धवृत्ति प्रत्य में निर्दिष्ट स्वियों के अनन्तर, प्रन्थ के उपानस पृष्ठ पर हा राज्य के लिखा है, २ । ३२ स्त्र का व्यारयान अनिरद्ध ने, सांत्यसन्तति की ३० यी प्रार्या का प्रस्क किंद्र हुत व्यार्थान के झाघार पर ही क्या है। परन्तु डॉ॰ गांवें का यह क्यन सर्वेषा घरायत के बादस्पति मित्र हुत व्यार्थान के झाघार पर ही क्या है। परन्तु डॉ॰ गांवें का यह क्यन सर्वेषा घरायत है, इसका विस्तारपूर्वक वियेचन इसी प्रकरण में आगे किया गया है।

हैं। इनके प्रयोग में, इस सम्बन्ध को कोई विचलित नहीं कर सकता। किर 'स एव' इस्यादि वाक्य से जिस अर्थ को प्रकट किया गया है, उसके लिये 'समः' पद के साथ वाक्यरचना, आजतक साहित्यं में कहीं नहीं देखी गई। वस्तुतः प्रस्तुत पदों और वाक्य के स्वारस्य को न समफकर ही गॉर्वें महोदय ने यह निराधार कल्पना कर डाली है।

दसके अतिरिक्त यह भी हम लिख आंथे हैं, कि विज्ञानभित्त के 'करिनत्' इत्यादि वाक्य में 'श्लोकार्थमार्ट' ये पंद हैं। बाचस्पति नें उक्त श्लोक की यद्यपि पूर्व प्रसङ्घ के अनुसार उद्युत किया है, परन्तु पूर्व प्रसङ्घ में भी उसका आर्थ कुछ नहीं दिखलाया, क्रव कि श्रानिक्छ के पूर्व विवरण में उसका आर्थ उपलब्ध होता है। ऐसी श्विति में विज्ञानभित्तु का वह निर्देश, व्यनिक्छ के लेख को ही तहर करके लिखा गया भागा जा सकता है, वाचराति मिश्र के लेख को नहीं।

(प)-विज्ञानिभन्तं के द्वारा अपने अन्य में अनिरुद्ध के उल्लेख की यह और भी प्रवल

साची है, जो हमने ऊपर की पंक्तियों में प्रसंद्भवश उद्भृत की है। अर्थाह्—

"स एव स्त्रार्थमधेवं व्याचध्ये"।

इसके अनन्तर विज्ञानिभृष्णु उस सुत्रार्थं का निर्देश इसप्रकार करता है— ''थाग्रे न्द्रियमारम्य चुन्दिपयेन्तस्य युन्तिरुसमेतः क्रमेणु भवति । क्रमणित्तु व्यात्रादिरशैनकार्षे भयविशेषार् विष्कृत्वतेव सर्वेकरणेप्यकर्षेय चृत्तिभैवतीलार्थं इति,तदर्पमत् ।

श्रीनेरुद्ध ने अपनी दृत्ति में २। २२ सृत्र का यही अर्थ किया है। यंद्यपि श्रीनिर्देड के पद और आलुपूर्वी सर्वधा यह नहीं है, परन्तु अर्थ यही है, और कुंद्र पंद भी। अर्थ की एफता की प्रकृत के कियार से ही विद्यानिम् ने अपने सन्दर्भ के अन्त्र में 'इंट्रेंगे' होंते' लिखी है। इससे स्पष्ट ही आता है, कि उसने अनिरुद्ध के अर्थ को हो लिया है, पंद्रात्वपूर्वी को नहीं। अर्थिक का लेख इसंप्रकार है—

"तमशहण मन्दालांक चाँर धन्द्विन्द्रवेश वस्तु निचारयात, तर्तः चाँरोऽप्रमिति मनेती सं के ल्यांति, तर्ता चांरो रहामीति मनेती सं के ल्यांति, तर्ता चांरो रहामीति मनेती सं के ल्यांति, तर्ता चांरो रहामीति चुळ्यांप्य स्थिति। अक्रमशहण रात्री विद्यु द्वालां क्यांच इंट्यून कटिस्प्यस्यरित। तर चतुर्श्यमेंक्वा छुतिः।" इन दोनों लेशों को परस्पर तुलाना करने पर इस देखते हैं, कि विज्ञानिक्वा संदेष्य से ही इस धांत को लिस देता है, कि बाल चतुरार्थि इन्द्रिय से लेकर झुद्धिपर्यन्त करणों को साधार्र्यक्रया है हिंत कर्मपूर्विक ही दोनों है। परन्तु कभी २ व्याज आदि के दीराजाने पर अवश्वरीय से विज्ञली के केंग्रिन की तरह साच करणों में एक साथ ही छत्ति हो जाती है। यही अर्थ अनिकट ने चंत्रु मंत्र अर्दकार और झुद्धि की छत्तियों के प्रथक २ क्रमशं दिरालाकर अकट किया है, और क्षित्रता पंति यो प्रयानिक्यों में तो विद्यानिमचु ने अनिकट के पट्टी को भी पण्डने का प्रयस्त किया है। इस तुला से यह निश्चित हो जाता है, कि विज्ञानिमचु ने इस प्रथमें। अंभिक्ट हर्त सं सं श्री वे ही श्री पार्यित किया है। इस संची निर्देशों के आधार पर विश्वानिमच्च की प्रयोग आतिहरू की स्थान हो हो हो से संची निर्मेशों के साम से पर विश्वानिमच्च की प्रयोग हो होते ही

प्राचीनता सुवरां सिद्ध है। डॉ० रिचेंड भॉर्वे के विचार, तथा अनिरुद्ध के काल का जनिरुचय—

इतने मात्र में श्रानिरुद्ध के काल का विशेष निर्णय नहीं किया जा मकता। उममें केवल विज्ञानिभन्न की श्रापेन्ता श्रामिक की श्रापीनता सिद्ध होती हैं, उसके विशेष पाल का कोई निर्णय नहीं होता, इसका श्रापिक निर्णय करने के लिये डॉट रिचर्ड गाँवें ने कुद्र श्रामान किये हैं। टॉट ग्रॉवें ने लिखा हैं, कि सांख्यपद्ध्यायी के शब्ध सूत्र पर श्रानिरुद्ध की जो प्रारम्भिक पेरिन्यों हैं, वे सायण्यित सर्वदर्शन से बौद्ध दर्शन की कुद्ध परित्यों का ही सारभूत हैं। सनदर्शनसंग्रह का सन्दर्भ, डॉट गाँवें ने इस्त्रभर उद्ध्यत किया है—

"ननायमिति हो हेतुः अर्थेकियानास्तितत्त्त्त्त्त्यास्य सन्त्रस्य.....तच्यार्थकियानास्ति कमा-कसान्यां व्यान्तवाः

मांख्यपडण्यायी के श३४ सत्र पर अनिकद का लेग उसप्रकार है-

''सर्रमर्शक्षियाकारिस, तच्च कमाक्रमाभ्यां व्याप्तम्''

इससे डॉ॰ गॉवें महोत्रय ने यह अनुमान किया है, कि अनिकद का लेख सायण के ही लेख का सार होने में निर्विचन ही अनिकद्ध, सायण के अनन्तर होने वाता "प्राचार्य हैं। मायण की थियति गीस्ट के चतुर्देश शनक के अन्तिम माग [१३८० ईमवी मन् के आस्त पास ] में निर्विचत है। इसलिये अनिकद्ध का काल लीस्ट चतुर्देश शनक के अनन्तर हो होना चाहिये। दूसरी और विज्ञानिमन् की अपेसा अनिकद्ध की प्राचीनता सिद्ध की जा चुकी है। विज्ञानिमन् का काल ही अने का स्वीच्य की का चन्तर ही होना चाहिये। विज्ञानिमन् का काल है से स्वीच्य योगस्ट का समय खीग्ट पञ्चनश्च ग्रांतक में निश्चित किया जासकता है।

इसकी पुष्टि के लिये बाँ० रिचंड गाँवों ने एक और प्रमाण भी उपस्थित किया है। "सांस्थ्य पढ़च्या ने के नाश्चर सुझ पर अनिकृद्ध ने एक वाक्य लिखा है—"उन्यन्यप्रशत्यक्वातंत्र्यत् "। यही वाक्य साहित्यदर्पण में [शाप्तापर] है। 'क्यतिमेद' पटका प्रयोग वहुत ही किरल देगा जाता है। न्यायमूत्र प्राराश्च में इसका प्रयोग है, जो मिन्न अर्थ में है। इसलिये मेरा विचार है, कि उक्त दोनों स्थलों में से किसी एक ने दूसरे का अनुनाट किया है। में यह करूपना नहीं कर मकता, कि अनिकृद्ध जैसे अप्रसिद्ध दार्शनिक लेखक का, माहित्यदर्पणकार अनुकृरण करें। इसलिये यही प्रशीत होता है, कि अनिकृद्ध ने ही साहित्यदर्पण मे इस पंक्ति के लिया है। यदि इसको त्रीक माना जाय, तो अनिकृद्ध साहित्यदर्पणकार ने प्रचाहची होगा, जो स्नीस्ट पञ्चरश दातक के सभ्य में विवासन साना जाता है। इसलिये अनिकृद्ध वा समय १४०० A. D. ही निर्धा-

<sup>े</sup> सांच्यमूत्र-श्रनिष्ठवृत्तिकी सूक्षिका, पृष्ठ ८,६। रागल पृशियाटिक सोक्षायटी वंगाल, फलकत्ता स्टे १८८८ ईमदी सन् में प्रकाशित।

<sup>\*</sup> F.E Hall द्वारा सम्पादित सांध्यमार की भूमिका, पृष्ट ३७ के धनुमार।

रित क्या जा सकता है।"

टॉ॰ ।रचॅर्ड गॉर्ने के ।वचारा का ानराधारता-

श्रीयुत हॉ रिचर्ड गॉर्ज महोदय के इस उपयु के लेख के सम्बन्ध में हमारा निये न है, कि हा गॉर्ज महोदय ने वाग्तविकता को समफ्रने में मूल से ही मूल की है। सर्जदर्शनसम्ह न्त्रोर मास्यम्त्रश्री के जिस सन्दर्भ को उन्हाने परस्पर तुत्तना करके यह परिएाम निकाला है कि श्रांतम्द्र हा लेख, सावण के लेखका हो सारमूत हे, सर्वथा श्रसङ्गत हे, स्पोंकि इस परिएाम के निकालने म ज्ञापन के हे भा के तु या प्रमाण उपस्थित नहीं किया है। हॉ गॉर्ज महोदय के मिस्तरम मयह भावना कार्य कर रही प्रतीत होती है, कि जब साख्यस्त्र ही सायण के पीछे के हैं, तो स्पृत्रश्रीत का प्रसन्त ही स्था ? पर अब इस भावना को मिथ्या सिद्ध किया जा चुका है। इस लिव डॉ गॉर्ज ना यह चित्रण, जिना भिष्क निराधार ही कहा जा मकता है।

विद यह बाव सिद्ध की जा सकती, कि उक्त पक्तियों को सबप्रथम सायण ने ही इस रूप म लिया है, तो यह आनने ने रित्ये अवकाश था, कि अनिरुद्ध वा रेख उसवा सार है। पर क्या कोई भी विद्धान, इस बात को फड सकता है, वि इस पक्तियों को मर्थप्रथम सायण ने ही इस रूप म लिया है? निन विद्धानों ने दार्शनिक साहित्य का आलोडन किया है, वे इस बात को अच्छा तरह जानने हैं, कि उक्त वास्यतमूद नीद्ध दर्शन में अर्थ के प्रतिवादन का एक साधारण प्रशाद है। बौद्ध र्योन पर जो भा विवेचन करेगा, वह उक्त पश्चला को भूल नहीं सकता। इस्तियों क्यों न यह माना जाय, वि उक्त दोनों लेखों का आधार कोई दूसरा ही स्रोत है। इस वात के मानने में ता रोर्ट आ आधार अथवा प्रमाण नहीं है, कि अनिरुद्ध ने इसको सायण से लिया है। प्रत्युत इस के विवर्शन करणना का जा सकती है। क्योंकि इसके लिये प्रवम उपोद्यलक नो यह है, कि

(फ)—मायण समहकार है, उसने अपने सत्र ही प्रतिपाद्य विषय को उन २ दशनों के प्रत्यों में हा बना ह। समह स हुसरे के भानों और पटा वा बाजाना रात सिद्ध है। पर-प्र व्य सन्द ने सन्य म यह नाग नहीं उही जा सकती। यह एम निश्चित अर्थ के ज्यारयान ने लिये प्रमुत्त हुआ है सायण हा तरह समह के लिये नहा। यह अपने प्रस्थ में अन्य प्रत्यों को उद्दश्त वर्ष सानाहि, रायदत सपदन वर सनता है। पर-तु अनिन्द्ध की शहेपु सृत्र की प कियों में एसी कोई पान नहीं है।

(श)—रना जा नरता है, कि खपने धन्य के लियन में दूसरे प्रन्थों से खनिन्छ में ल न नगया हो, और इस पिन को मायण के प्रन्थ से लेलिया हो। परन्तु यह करवना भी अर्थ-दीन और उपहासासन ने ह्योंकि खनिन्छ इस एक ही पेलि को सायण से उपार लेना, यर ग्वांकार क्या जाना किन हो। खनिन्छ ने भी खपनी बृत्ति में प्रसंगदश जैन और पार्याक आदि सनों पर स्वरूप किया जिला में महर्गितमधन के खाजार पर लियी गई कोई पीत सिली होती। पर ऐसा नहीं है। इसलिये उक्त पक्ति के सम्बन्ध में भी यह नहीं वहाजा समता, कि श्वतिकत ने सायरा के प्रन्य से भी है।

(ग)—सायण से बहुत प्राचीन भन्यों में भी इस पत्ति के हम उ हलिंगत पांच हैं। बाचस्पति मिश्र ने स्थायवार्त्तिकतात्वर्यटांका में ३। २। १७ सत्र पर बिरार हें—

> (थ)—"सर्ल नामार्थेक्रियानारिस्वं ः। ः ग्रथंत्रियानारिस्तमन सरामिति तः त्रमा क्रमान्यां व्याप्तम<sup>११९</sup>

(আ)—इसके श्रतिरिक्त सिद्धसेनदिवाकर प्रशीत 'सन्मतितर्क' (बीद्रप्रन्थ ) दी স্থান্যবৈদ্যবিক্তা ক্যাভ্যা में भी निक्त पाठ उपलब्ध होता ह—

> ''धटादि, पदार्थोऽर्थितवाकारी कमाककान्यां प्रस्यक्तसिद्धः यतो वथः सः यत् तत्र कमा-क्रममतीताचित्र चार्याक्तस्वप्रतीतिरेव ।''

इस देखते हैं, अनिरुद्ध के लेख की आनुपूर्वी और पर, वाचरपति तिश्र के लेख से अधिक समानता राजते हैं। यह नहीं कहा जासकता, कि इस समानता का क्या कारण होगा। सम्मव है, यह आकस्मिक हो। किर भी इन निर्देशों से यह स्पष्ट परिखाम निकल ज्याता है, कि इस एवन में कोई ममाण नहीं कहा जामकता, कि जानिरुद्ध ने सायण वा पिक का ही सार लिया है। ऐसी रियति म जनिरुद्ध का काल निर्धेय करने के लिये सायण वो पूर्व प्रतीक नहीं माना जासरता।

विज्ञानभिज्ञ के काल का निर्धारण इसी प्रकरण में हम जागे करेंगे। यह निरिण्त है, कि कथिय काल से विज्ञानभिज्ञ ज्ञवस्य कुछ प्राचीन है, और ज्ञानिरुद्ध के नाल का अनुमान करने के लिये उसे पर-प्रतिक माना जासकता है।

श्रीपुत डॉ॰ रिचेर्ड गॉ वें महोदय ने 'टरगलपनशतन्यतिमंदान' इस वाक्य के आधार पर विवचन करने में भी भूल की हैं। यह वाक्य एक दार्शनिक लाकोकि व समान हैं। इन्द्रियों की आशुद्धिता को मकट करने के लिये उदाहर्ग्णरूप में उपित्र किया जाता है। यह एक सममन की बात है, कि इसका सम्मन्ध साहित्य की अपेना दर्शन से अधिक है। साहित्यद्वपण में भी जहा इसका' उल्लेख हैं, वहा ज्यंग्य प्रवीतिक क्षम ज्राक्रम को लेकर किया गया है। ज्यंग्यतान, विभाय दि की प्रतीति के कारण की विवसानता में कार्यगत ज्ञाक्रम समय नहीं, परन्तु ज्ञाहा क्षम सत्वित्तित नहीं होता, उसे 'असलद्यक्षम न्यंग्य' कहा जायेगा। इसी प्रसग में कारणक्षम की ज्ञामनित्तिता को प्रकट करने के लिये उक्त पक्ति का उल्लेख किया गया है।

न्यायवात्तिकवात्त्रयंदीका, पृष्ठ ३६०, लागस्य ग्रीहकल हॉल पन्यावय नगस्य का, देसनी यन १६८२ का सरकाय ।

२ सन्मतितर्क, श्रमयदेवस्रिकृत व्यारया, पृष्ठ ३२४, प० ४, ७ म, वम्बई सस्कारा ।

<sup>े</sup> साहित्यदर्पश ४५ में ।

यह हो सकता है, कि 'च्यितिमेद' पट का प्रयोग बहुत कम होता हो, परन्तु इस बात का पट के अर्थ पर कोई प्रभाव नहीं हैं। न्यायमूत्र ४१०१८न में प्रयुक्त 'च्यितिमेद' पद का डॉ॰ गॉर्वें महोटय ने कोई मिनन अर्थ समका है, यदापि उस मिनन अर्थ का कोई निर्देश नहीं किया गया। परन्तु हम देखते हैं, कि इन टोनों ही स्थलों में 'च्यितिमेद' पद का समान अर्थ में ही प्रयोग हुआ है। हिन्दी भाषा में इसको 'मेदना' अथवा 'छेदना' कह सकते हैं। यदापि न्यायस्त्र ४१०१६न में आशासु प्रित्ता का कोई प्रमान नहीं है, परन्तु परमासु में भी आकाश ज्याप्त होने से उसे भेद डालता है, यह अभिप्राय स्पष्ट है। आशुवृत्तिता का माव 'वर्यलपत्रशत' के सहप्रयोग से ही प्रकट होता है। यह सर्वश्या एक कल्पनामात्र हैं, कि अनिकह इसको साहित्यदर्षण से ही से सकता है, अथवा दोनों में कोई एक, अवस्य दूसरे का अनुवाद है। वस्तुतः यह एक लोकोक्ति के समान हैं, जिसका प्रयोग, विषय प्रहण् में इन्हियों की क्रिमेक्ता अफ्रिमेकता बताये जाने के प्रसंग मे प्राय दार्शनिक विद्यान करते हैं। इसप्रकार के हो एक स्थलों का यहा निर्देश किया जाता हैं—

(क)—''श्रत ण्व श्रवधहादिज्ञानामा कालमेदानुपलद्यारोऽपि क्रमोऽभ्युपगन्तव्यः वत्पलपत्र-शातथ्यतिभेद हप ।''

(स)- "न चोलकपत्रशतव्यातभेदबदाशुवृत्ते. कमेऽपि यौगपदानुभवाभिमानः।" श

इन निर्देशों से सिद्ध होता है, कि साहित्यदर्पण का यह लेख, जनिरुद्ध के उस वाक्य का मोलिक जाधार लेख, नहीं है। वस्तुत साहित्यदर्पणकार ने भी इसको किसी जन्य स्रोत से ही लिया है। क, रर, चिन्हों पर लिखे दोनों सन्दर्भ जमयदेव स्त्रित के हैं, जो निरुचय हो साहित्य-हर्पणकार से पहले होने वाला जाचार्य है। ऐसी स्थिति में इस वाक्य के जाधार पर जनिरुद्ध का काल निर्णय नहीं किया जा मकता, और इसलिये ज्यनिरुद्ध काल निर्णय में साहित्यवर्षण को पर्व-प्रतीक कहना मर्वधा जमकत है।

भारतीय परम्पराओं और शास्त्रीय वर्षादाओं से पूर्ण अभिज्ञ न होने के कारण प्रायः यु ोपीय निद्वान ऐसे प्रसंगों मे भ्रान्त हो जाते हैं, तथा वह और भी रवेडजनक बात है, कि भारत के प्राचीन निद्वानों को भी, निराधार कल्पनाओं का सहारा लेकर वे लोग, ध्वर्याचीन निद्ध करने का प्राय प्रवस्त करते देखें जाते हैं। उनमें से अधिक की प्रयुक्ति, निष्पच वास्त्रियक की ओर फ़रती हुई नहीं दीवती।

श्रव श्रीनरद्ध का बालिनिर्मुय करने के लिय यह श्रावश्यक है, कि प्रथम विज्ञानिभिन्न के कात का निर्मेय होना चाहिये । क्योंकि यह एक निश्चित यह है, कि श्रीनरद्ध, विज्ञानिभिन्नु से प्राचीन हैं, श्रीर इसका श्रभी पीछे हम विवेचन कर चुके हैं।

<sup>ै</sup> सिद्धमेनदियाकर राजित 'सन्मितिषक' की, शामयदेवसूरि राजित प्याख्या, बम्बई संस्करण, पृष्ट ४१०, प॰ २०, २८।

<sup>ै</sup> पदी मन्थ, पृष्ट ४७०, ए वन ३३, ३४।

व्यक्तित्व के पर-प्रतीक विज्ञानभिद्य का काल--

श्रभी तक विश्वानिभिन्नु का समय श्राधृनिक विद्वानों ने विक्रमी पेउरा रातक का श्रम्य का क्षांस्र पोडरा रातक का मध्यभाग श्रयांत् १४४० ईसवी सन् के काममा माना है, डॉ॰ कीथ ने भिन्नु का समय १६४० ईमवी सन् माना है। विद्वानिभिन्नु के काल के सम्बन्ध में एक मां स्वन्ता और प्राप्त हुई है। 'ब्रह्मविद्या' नामक श्रविद्यार लाईबेरी दुलेटिन, फ्र्नीर १६४४ में श्रीयुर P, K, गोडे एस॰ ए॰ महोस्य का एक लेख प्रकाशित हुआ है, उसका सारांश इसप्रकार हैं— विद्वानिभिन्नु-काल के सम्बन्ध में P, K. गोडे महोदय के विचार—

योहपोत्र विद्वान् Aufrecht ने संस्कृत इस्तलिखित प्रन्यों के स्यरचित सुचीपत्र में भावागणेश के बनाये निम्न प्रन्थों का निर्देश किया है---

कपित्तसूत्र टीका चिक्चन्द्रिका प्रवोधचन्द्रोदय टीका सन्वयशोधिनी तर्कसायाटीका तत्त्वसमासयाथाव्यदीपन योगानशासनसुत्रप्रति

ये पांचों ही टीका या व्याख्यायन्य हैं। पहली होनों टीका, भाषा रामकृष्ण के पैत्रि भाषा विश्वनाथ ही जिन के पुत्र, भाषा गणेश दी जिन की कृति हैं। Burnoll (बँनेल) कहता है, कि वीसरी टीका, गोथिन्द हं। जिन की र जमा के पुत्र गणेश दी जिन की कृति है। प्रषोध पन्तोद्दय की टीका में भाषा गणेश ने जनने पिता का नाम विश्वनाथ और माता का नाम भवानी जिला है। श्रीपुन गोथे महोदंय इस पर संभावना करते हैं, कि क्या यह हो सकता है कि विश्वनाथ की गोथिन्द के माथ कीर भाषा कीर भाषा की उस की की उस की साथ एकता हो!

<sup>ा</sup> F. E. Hall, Preface to the Samkhyasara, P. 37, note, Dr. Richard Garbe, Preface to the Samkhya-Sutra-Vritti, by Anirudha, P. 8, सर्ववर्शनसम्, प्राव्यक्त संस्थान, प्रतिवर्शन अनुसान सम्पन्नात्त्रा एती ४], पृष्ट २३५,२३३ । Winternitz; Indian Literature, German Edn, P. 457, Das Gupta, History of Indian Philosophy, Vol 1, pp. 212, 221;

र History of Sans Literature, 489 [ लक्षविद्या, शहराम सुद्धिन, १०१२४५ प्० २३ के आधार पर ]। परन्त दा० कीय ने ही अपने The Samkhya System नामक अन्य में विज्ञाननिष्ठ का समय, पोट्टर अनक का मध्य हो माना है, यह विक्षवा है——"……in the commentery of Vijnana-bhiksu on the Samkhya Sutra, and in his Samkhyasara, written about the middle of the sixteenth century A. D." १६२४ ईसवी सन् का दिनीय संस्करण, २० ११४।

श्रानितम दो टीकाओं के सम्बन्ध में F.E.Hall ने अपनी बिब्लिओपेफी (कलकत्तर्ण १८४८, पृ० ४, ११) में लिखा है -तत्त्वसमासयायाध्यिदीपन का रचिवता भावा गर्णेश दीत्ति है, जो भावा विश्वनाथ दीत्तित का पुत्र था, और विज्ञानभिन्नु का शिष्य, जिसका उल्लेख उसमें स्वयं किया है । इसीप्रकार योगानुशासनसूत्रवृत्ति भी विद्यानभिन्नुके शिष्य और भावा विश्वनाथ दीत्तित के पुत्र भावा गर्णेश दीत्तित की रचना है । भावा गर्णेश नाम में 'भावा' पर्व उपनाम है। इसका उल्लेख, भावा गर्णेश ने प्रशोधचन्द्रीद्य टीका के प्रथम श्लोक में अपने वंशं का वर्णन करते हुन, स्वयं किया है । वह लिखता है—

"श्रासीद्वाचेपनामा भुवि विदितयशा रामकृष्णोऽतिविद्य-स्तस्मादगौर्या विनीतो विविधगुण्णनिषिर्विश्वनायोऽवतीर्णः। तस्मात् प्रस्थानकीर्पेः विविधमसकृतः प्राहुरासीद् भगन्या, श्रीमत्यां यो गणेशो भवि विदितगुणा तस्य चिच्चन्डिकास्तः॥"

इस वर्णन से यह परिणाम निकलता है, कि रामकृष्ण भावा तथागीरी का पुत्र विश्वनार्थ हुया, एवं विश्वनाथ और भवानी का पुत्र गर्णेश हुया, जो चिन्चिन्द्रका का कत्ती है। विज्ञान मिचु का शिष्य यह भावा गर्णेश वही व्यक्ति है, जिसका उन्हें बनारम के एक निर्णयपत्र में पाया गया है। यह निर्णयपत्र शक संवत् १४०४ अर्थात् १४८३ ईसवी सन् में लिग्रा गया। उसमें कई विद्वानों के हस्ताच्य हैं, जो उम समय अपने २ ब्राह्मण्यर्ग के मुलिया थे। उनमें सर्थ-प्रथम भावा गर्णेश का नाम है। वहां का लेख इसप्रकार हैं—

''तत्र समितः। भाग्ये गर्गाश दीक्षित प्रमुख चिपोलग्रे''

हमारी यह चारखा है, कि निर्णयपत्र में जिस 'भावये गर्णश दीरित' के इस्ताइत हैं, यह वहीं 'भावा गर्णश' व्यक्ति हैं, जो विज्ञानिभन्न का शिष्य प्रसिद्ध हैं। इससे इन दोनों ही कें राज्ञित्तर्थ्य में यहाँ महायत्तर सिद्ध जाती विज्ञानिभन्न का शिष्य प्रसिद्ध हैं। इससे इन दोनों ही कें राज्ञित्तर्थ्य में व्यक्ति स्वाद्ध प्रस्त में स्वाद्ध प्रस्त में स्वाद्ध प्रस्त में स्वाद्ध प्रस्त में सिद्ध प्रस्त के जोड़ा गया है। जात की परक्षा के प्रमुख के जात हैं। जीते 'भाषा गर्णश' की जगह 'गर्णश भावे' कहा जावगा। किर भी 'भावये' भावे' अथवा 'भावो' ये पर प्रस्त ही भाव की प्रमृत्य करें हैं, इस निर्णयपत्र में एक 'भावये एरि भट्ट' का भी उल्लेख हैं, इस निर्णयपत्र में एक 'भावये एरि भट्ट' का भी उल्लेख हैं। इस प्रमाय गर्णश शिक्त प्रमुद्ध विचेतर की 'भाषये गर्णश ही हित प्रमुद्ध विचेतर के निर्णयपत्र में हिरिसह मावये ध्ववता भावे और गर्णश ही हित मावये प्रथा मावे का उल्लेख वम समय वनारस में मावे परिवार की स्थिति को मिद्ध करता है, चार वर्षामान भावे परिवार कथाया मंस्कृत के विद्वान मेरे इन भावा गर्णश सम्बन्ध किंदेशों को मले ही नाम ।

<sup>े</sup> R. S. Pimputkar द्वारा बन्दर्र से १९२६ ईमधी अनु में प्रकाशित 'क्षिनदे भट्ट प्रकरण' पृष्ट ०६ रेगना चाहिये।

वत्रुं क्त आधारों पर यह स्वध्द हो जाता है, कि भावा गर्थेश क्ष्रीष्ट पोष्टर शतक के उत्तर अर्थ में अर्थात् १४४० से १६०० ईसवी सन् के मध्यमं विद्यासन था। यदि इस विचार को स्वीकार करितया जाता है, तो भागाग्येश के गुरु विज्ञानिभन्न का भो समय वड़ी सरतता से १४२४ से १४५० ईसवी सन् के मध्यमं कहीं भी निश्चव किया जासकता है। यह वर्यान Winternitz आदि विद्यानों के, चिज्ञानिभन्न के काल सम्बन्धी विचारों को पुष्ट करता है, और फीथ (Keith) के विचारों का विरोध, जब कि उसने विद्यानिभन्न का समय ' १६४० ईसवी सन् के लगभग बतायों है।

P.K. गोडे महोदय के विचारों का वियेचन-

यह उत्तर की पंक्तियों में श्रीयुत गोडे महोदय के लेख का सारांश रिया गया है। इनका वियेचन करने के लिये हमने इसके निकालिखित भाग किये हैं—

- (क) भावा गरोश के प्रन्थ।
- (ख) विशानभित्त का शिष्य भावा गर्णेश ।
- (ग) निर्णयपत्र में उल्लिखित भाषये गर्णेश दीहित। इन्हीं आधारों को लेकर यथाकम हम इसका विवेचन करते हैं।

(क) भाजागणेश के अन्य—भारागणेश के अन्यों को सूची जो पीछे दी गई है, उसमें से तर्कभाषा टीका के सम्बन्ध में एक सम्देह उरपन्न होता है। तर्कभाषा की टीका तत्त्वप्रवोधिनी के इस्तलिखित अन्य का वर्णन करते हुए Burnell प्रकट करता है, कि इस मन्य का रचिया गणेश दीचित है, जसने मन्यारम्य में एक स्लोक के द्वारा अपने माता पिना को नमस्कार किया है। उसने अपनी माता का नाम उमा, और पिता का नाम गोविन्द दीचित प्रकट किया है। Burnell के इस वर्णन के अनुसार यह स्पष्ट होता है कि तर्कभाषा टीका का रचिता गणेश दीचित या, भावा गणेश नहीं। गणेश दीचित और भावा गणेश ये दीनों पृथक व्यक्ति प्रतित होते हैं। दितीय ने तत्त्वयायाध्येदीपन और योगानुशासनस्त्रधृत्ति के प्रारम्भ में अपना नाम भावा गणेश दी दिया है, केवल गणेश अथवा गणेश दीचित नहीं।

इसके खरिरिक एक बात और है, गरोश दीचित के पिता का नाम गोबिन्द दीचित और माता का नाम उमा है। इसके बिपरीत आबा गरोश के पिता का नाम विश्वनाथ और माता का नाम भवानी है। और इन नामों का निहेंश स्वयं ही प्रन्थकारों ने खपने २ प्रन्यों में किया है। यह बात किसी तरह संभव नहीं मानी जासकती, कि वही एक व्यक्ति एक स्थान पर धपने मातापिता का नाम कुछ और किसे, तथा दूसरे स्थान पर कुछ और। इसकिये इन मिन्न नाम निहेंशों से यह

२६३ पूछ की टिप्पणी संत्या र में 'सांव्यतिस्टम' के आधार पर बिखा गया है, कि कोथ विज्ञानिस्तुका समय १६थीं सदी का मध्य हो मानना है।

स्तष्ट परिणाम निकलता है, कि तकमापा टीका का रचियता गणेश दीश्वित, उम न्यक्ति से सर्वधा मिन्न हैं, जिसने प्रश्नीधचन्द्रोदय की टीका चिच्चिन्द्रका की रचना की हैं। इसलिये श्रीयुत गोडें महोदय की यह संभावना सर्वधा निराधार कही जासकती हैं, कि भावा विश्वनाथ को गोविन्द दीश्वित और उमा को भवानी समक लिया जाय, और इन दोनों श्रन्थकारों को एक व्यक्ति माना जाय। विश्वनाथ और गोविन्द नामों में तो कोई समता ही नहीं, और किर एक के साथ 'भावा' और दूसरे के साथ 'दीश्वित' उपनाम लगा हुआ है। उमा और भयानी इन नामों में समता की संभावता है। परन्तु वह भी सर्वथा निराधार ही होगी। क्योंकि इत्पप्तकार के अनेक नामों का होना सर्वथा संभव है। अन्य अनेक स्त्रियों के नाम इसी के जोड़ पर पार्वती, गौरी आदि भी होसकते हैं। केवल इन नामों के आधार पर उन व्यक्तियों की एकता को सिद्ध नहीं किया जासकता। भावा गणेश की चिच्चित्र्यंक के प्रारम्भिक श्लोक में ही उसकी माता का नाम भवानी और दाही का नाम गौरी निर्दिष्ट किया गया है। यदि केवल नामों के आधार पर उमा तथा भवानी की एकता को संसावना की जाय, तो यहां गौरी और भवानी की एकता कौ नरोक सकेगा है ऐसी स्थित में श्रीयुत गोडे महोदय हारा संभावित नामों की एकता, निराधार तथा अमंगत ही कही जासकती है।

श्रव इस परिणाम तक पहुँचने पर, कि मावा गाणेश और गाणेश दीक्षित भिन्न भिन्न व्यक्ति हैं, हमारे सन्मुख एक विचारणीय बात और आती है। भावा गाणेश ने अपने नाम के साथ अपने मन्यों में कहीं भी 'दीक्षित' पद का प्रयोग नहीं किया है। हमारे सामने तीन प्रन्थों के लेख विचमान हैं, विच्चिन्द्रिका, तत्त्वयाधाध्यंदीपन और योगानुशासनसुत्रवृत्ति। ऐसी स्थिति में स्वीपत्रकार Aufrecht और F.E.Hall आदि ने हस्तिखित्रप्रन्थसन्त्र-थी अपने निहेंशों में इस नाम के साथ 'दीक्षित' पद का प्रयोग किस आधार पर किया है, हम नहीं समक सके।

श्रीयुत गोडे महोदय के लेखानुसार Aufrecht की सुची में इस देखते हैं, िक भाषा गाएँरा की रचनाओं में तर्कभाषा टीका का भी उल्लेख किया गया है। इससे प्रतीत होता है, िक प्रमोधचन्द्रोदय टीका और तर्कभाषा टीका के रचियाताओं को सुचीपत्रकार ने एक ही व्यक्ति समक्ता होगा। प्रतीत यह होता है, िक उन्होंने केवल 'गाएँरा' इस नाम की समता को देखकर, दूसरे नाम के साथ प्रयुक्त 'दीचित' पद को पहले नाम के साथ भी जोड़ दिया। इसारे चिचार में यह सूचीपत्रकारों की कल्पना ही कही जासकती है। कम से कम इतना हम अवश्य कह सकते हैं, िक भाषा गाएँरा नाम के साथ 'दीचित' पद का प्रयोग, उसके अपने लेखों के आपार पर नहीं है। किर भी सूचीकारों ने इस नाम के साथ इस पद का प्रयोग करके, अन्य नामों के साथ, आन्ति मृतक समानता का प्रदर्शन किया है।

( ख )—विद्यानिसन् का शिष्य भावा गर्णेश—भावा गर्णेश के सम्बन्ध में विचार करते हुए यह एक सुख्य बात है, कि यह विज्ञानिभन्त का शिष्य था । उसने खपने मन्यों में खपने गुरुका

#### सांख्यसत्रों क व्याख्याकार

. बड़े श्रादर श्रीर श्रभिमान के साथ उल्लेख किया है। हम देखते हैं, कि तत्त्वसमासयाधार्थ्यदीपन श्रीर योगानुशासनस्ववृत्ति के प्रारम्भ में भावा गर्णेश ने श्रपने गुरु को सादर नमस्कार करके हैं। प्रम्थ का आरम्भ किया है। केवल प्रारम्भ में ही नहीं,प्रत्युत इन प्रन्थोंके मध्य में भी प्रमानवरा जहां तहां अपने गुरु का स्मरण किया है। परन्तु प्रवोधचन्द्रोदय की टीका चिच्चन्द्रिका में उसने श्रपने गुरु वास्मरण नहीं किया। वह यहां ऋपने वंश काही उल्लेख करता है, ऋौर वह भी ल्यल उल्लेस, यह नहीं कि माता पिता ऋादि को नमस्कार किया गया हो। विज्ञानिमत्त का शिष्य भावा गणेश, जिसप्रकार तत्त्वसमासयाथार्थ्यदीपन ख्रौर योगानुशासनसृत्रवृत्ति में अपने गुरु को नमस्कार करता है, और उसका स्मरण करता है, इसप्रकार चिच्चन्द्रिका में किसी रूप में भी गुरु का स्मरण न किया जाना खटकता अवस्य है। चाहे यह थियति यहां तक न मानी जासके, कि चिद्यन्द्रिकाकार को उससे भिन्न न्यक्ति मान लिया जाय । क्योंकि इस बात मा निरचय होजाने पर कि उक्त प्रन्थों का रचयिता एक ही ज्यक्ति हैं, गुरूस्परण की विषमताश्रों के लिये श्रन्य संभाउना की जासकती हैं।

यह कहा जा सकता है, कि संभवतः विज्ञानिभिन्, भावा गर्ऐश का सांख्य योग का गुरु ही होना, इसलिये सांख्य-योग के प्रन्थों में उसका स्मरख किया गया है। साहित्यज्ञान को, संभव है उसने वंशपरम्परा से ही प्राप्त किया हो। यद्यपि वंश का उल्लेख, गुरुस्मरण का चाधक नहीं कहा जा सकता। इमलिये चिक्चिन्ट्रिका में गुरु का स्मरण न किया जाना विचारणीय श्रवश्य है।

वाराणसीय निर्णयपत्र के सम्बन्ध में कुछ शब्द-

(π)—निर्ण्यपत्र में उल्लिखित भावये गर्णेश दीखित—श्रव हम उस निर्ण्यपत्र की श्रोर श्राते हैं, जिसका उल्लेश ऊपर किया गया है। यद्यपि यह स्पष्ट हैं, कि निर्णयपत्र में जो हस्तान्र किये गये हैं, उस हस्तान्तरकर्त्ता व्यक्ति का, हस्तान्तरों के आधार पर विज्ञानभिन्न श्रयया विर्यनाथ-भवानी के साथ कोई सम्बन्ध प्रतीत नहीं हो सकता। यह केवल फल्पना पर ही श्चवलिम्बत है, कि हस्तालरकर्त्ता न्यक्ति, विज्ञानिभेत्तु का शिष्य था। तथापि हम अन्य कारणों के आधार पर भी इसका विवेचन करना चाहते हैं, कि इस व्यक्ति का विज्ञानिमन् के शिष्य के साथ सम्बन्ध जोड़ना, कहां तक युक्तिसंगत कहा जा सकता है।

निर्यायपत्र का लेख है—'भावये गर्गेश दीचिन प्रमुख चिपोलग्रे' प्रथम हम 'भावये' पद के सम्बन्ध में विवेचन करना चाहते हैं। चिवनिद्रका के प्रथम श्लोक में भावा गरोश ने जिम उपनाम का उल्लेख किया है. वह 'भावा' पट है 'भावये नहीं । एक व्यक्ति, जो प्रन्थ रचना फे समय श्रपना जपनाम 'भावा' लिख रहा है, यह हम्नाचर करने के ममय 'भावा' न लिख कर

तत्त्रयाधार्ध्यदीपन, सांख्यसंग्रह, युष्ठ ६१, ६६, चौवस्वा संस्कृत सीरीज वनारस से जुर १०१६ इसवी सन् में प्रकाशित ।

'भाउये' लिखे, यह बात सभय नहीं कही जा सकती। यह एव यहे आध्यर्य ती बात है, कि अन्यव सर्वेत्र ही एक व्यक्ति 'भावा' लिखना है, और एक स्थल पर हस्तावर के समय 'भावये' लिख है। यह विषमता विना कारण के नहीं कही जामकती। और इसका कारण यही होमकता है. कि चिक्चिक्का का स्वविता, निर्णयपत्र पर हस्तावरकर्ता नहीं है।

इसके व्यविदिक्त दूसरी बात यह है, कि भावा गर्होरा ने व्यपने नाम के साथ वहीं भी 'दीतिन' पद वा प्रयोग नहीं किया है। इससे प्रतीत होता है, कि यह उसके नाम का व्रंश नहीं है। फिर यह हस्ताहर करने समय ही ऐसा क्यों करता ? ऐसी दिस्ति से व्यवस्य यह व्यक्ति, विज्ञानिभिक्त के शिष्य से पोई क्यतिरिक्त ही कहा आसपता है।

'प्रमुख विचोलखे' पर वेयल इस बात को प्रयट करते हैं, वि यह जिल्यायन शाहाशा के परिवार का मुग्निया था। प्रमुख होने से यह परुपना करना, कि अप्रस्य हीं वह वीर्ड सूर्वेन्य विद्वान व्यक्ति था, और इसलिये विद्वानाभिष्ठ के शिष्य की और इसारा मुक्तिय होता है, सूर्यमा निराधार होगा। क्योंकि परिवारों की प्रमुखता के लिये आदिहतीय विद्वान् होना आप्रयप् नहीं हैं, प्रत्युत उस परिवार की प्रतिष्ठा और प्राचीन परस्परा ही विशेष आवश्यक होते हैं। जो व्यक्ति, भारतीय साधारण जनता की परस्पराओं से परिवित्त हैं, वे अप्रद्वी तरह जान सकते हैं, कि परिवारों का मुग्वियापन, धन अथवा विद्या के अपर अप्रतिस्त नहीं होता, उसके लिये परिवार की परस्परागत प्रतिष्ठा ही मुक्त अवलम्य होता है। यह अलग बात है, कि यह किए जनवान अथवा विद्यान् भी हो जाय। इसलिये यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, कि चिरवावन माझण परिवारों का मुमुख होने से वह हस्तावुरक्ता अवस्य अवित्रीय विद्वान् था, और इस विद्या परिवारों का मुमुख होने से वह हस्तावुरक्ता आवस्य अवित्रीय विद्वान् था, और इस लिये परिवारों का मुमुख होने से वह हस्तावुरक्ता आवस्य अवित्रीय विद्वान् था, और इस लिये परिवारों का मुमुख होने से वह हस्तावुरक्ता आवस्य महिताय स्वर्ता था।

इसके विपरीत, उसके ऋदितीय विद्वान न होने में हस्तालर के साथ 'भावये' पद का प्रयोग उपोदवलक कहा जानकता है। वर्चमान परस्परा के अनुसार भी इस उपनाम पदका रूप 'भाने' है, 'भावा' नहीं। यह 'भानये' पद, 'भावे' के ही अधिक सभीप है, 'भावा' ने नहीं। प्रतीत यह होता है, कि चीरे के भानये' पद ही 'भावे' के रूप में परिवर्षित होगया है। यह उपनाम का माधारण जनता में प्रवुक्त होने वाला रूप है, जिसकी उपेला, हस्तालरकर्त्ता नहीं कर सका 'परसु विज्ञानभित्त के विद्वान शिष्ट में उपने वर्षेत अभिर सर्वत्र 'भावा' पह का प्रयोग किया। इमलिये निर्णयपत्र में हस्तालर करने वाला व्यक्ति, विज्ञानभित्त वा शिष्ट नहीं कहा जासकता। वह अवस्य कोई अन्य व्यक्ति है। ऐसी श्विति में यह निर्णयपत्र मावा गर्थेश अथवा उसके गुरु विनानभित्त के काल का निर्णय करने में अनिर्णयक्त ही है।

इसम तो कोई भी सर्न्देंह नहीं, कि विद्यानभिन्न और भावा गाएँश परस्पर शुरू-शिष्य थे। इसमें से एक के भी वाल का निर्णय होने पर दूसर्रे के वाल का निर्णय सरत्तवा से किया जासकता है। परन्तु यह कार्य उन निर्णयपत्र के ऋषार पर अब किया जाना ऋराक्य है। इसलिये किसी श्रान्य श्राधार का श्रान्त्रेयस करना आवश्यक होगा। विज्ञानभिद्य के काल का निर्णायक, सदानन्द यति का काल-

विद्यानिभन्न के समय का निर्णय करने के लिये, सवानन्द यति के काल पर प्रकाश द्यालना स्थानस्यक हैं। उसने सनेक प्रन्यों की रचना की हैं। हमें जितने प्रन्य अवगत होसके हैं, ने निम्नतिसित हैं—

> पद्धद्शी टीका श्रद्धेत ' दीविका—विवरण श्रद्धेतवदासिद्धि **चेदा**न्दसार

जीवन्म किप्रक्रिया

इत् में पहले दो ज्वाख्याप्रस्य श्रीर शेषु वीनों स्वतन्त्र अस्य हैं। स्वानन्द यति, वैदान्त के शाकर सुन्प्रदाय का कट्टर अनुवायी था। उसकी रचनाओं में 'ऋदीतमहासिद्धि' एक पैसा प्रन्थ है, जिसमें उसने शाकर मत के विरोधी तब ही मता का श्वल खरहन किया है। वेदान्त के पाधार पर शैव और बैप्एव बतों की विचारघारा में कुछ मौजिए भेर हैं। शाकर सन्प्रदाय, शैय मतानुपायो है। वैष्णव मत मे जाजकत मुख्य चार रप-शारा उपलब्ध होती हैं, जिनके प्रयत्तेन निम्न बाबार्य है-

- भी रामानुबाचार्य
- श्री माध्याचार्य श्री वल्लमाचार्य
- श्री तिम्बार्काचार्य

ये आजार्य, शाक्ट सन्प्रदाय के साचात् विरोध में आते हैं। सदानन्ट यति, शाकर सम्प्रदाय का प्रयत श्रुतुयायी हैं। ऐसी स्थिति में यह बावश्यक हैं, कि शाहर विचारधारा व विरोधा इन आवार्यों के मतों का वह अपने मन्य में मत्याख्यान करे, जो इसी अयोजन से लिया राया हैं। फल्त उसके मुन्थ के पूर्वालोचन से पता लगता है, कि अपने समय तक विद्यमान विसी भी शाहर विरोधी मत को उसने नहीं चच्चा। इसप्रकार के फिसी भी विचार की कीछालहर

<sup>े</sup> राह्मद्वारी विवारणय की मूल रचना है। अहै त दीविका का रचविका चृतिहाशम है। संदानन्द पति ने प्रयूपी स्वतन्त्र रचना चह्न नवहासिदि [ द्वितीय सरकरण, १० १२१ ] में नतसिदाशम के नाम पर एक सन्दर्भ को भी उद्देश किया है। परन्तु उसी चानुपूर्वी के आध वह सन्वर्भ बाहुँ बदीपिका में उपलब्ध नहीं है। बहादि इसम्बार के बाव क्रोंक स्थलों पर व्यक्ति होते हैं | इसें, द्वितीयभाग, पूर ३४३ | १६१६ उसकी सन् का साजरस बनारस संस्करण ! संभव दै, वह संख्या नरसिंहाश्रम व किसी जन्य प्रस्थ का हो ।

करन में उसने कोई कोर कमर नहीं रक्सी।

श्रव हम देराते हैं, कि वैष्युव सम्प्रदाय की उक्त चार विचारधाराशों में से वह कैवल प्रथम दो का ही अपने भन्य में उन्नेय करता हैं ', श्रेष दो का नहीं । जब कि पुष्टिमार्ग का प्रवत्तंक श्रा वन्त्तभाचार्य, साकर विचारों वा प्रवत्त विरोधी हैं । इससे यह परिणाम निम्तता हैं, कि श्रा वन्त्तभाचार्य के श्रापने मत-सस्थापन से पूर्व ही सदानन्द यित श्रापना भन्य लिएचुका होगा। शाउर विरोधी विचारों के लिये जो भावनार्य उमने अपने भन्य में प्रकट की हैं, उनसे स्पष्ट होता है, वि यह उसके समय तक वन्त्रभमत की सस्थापना होचुकी होती, तो यह किसी भी श्रावस्था में उसका लएडन किये विना न रह सकता था, जब कि रामानुज और माध्य होनों का उसने नाम लेकर व्यवहन किया है। इसलिये यह निश्चित होजाता है, कि सदानन्द, वन्त्रभाषार्य से पूर्व ही हो जुका था।

यहा यह बात कही जासकती है. कि किसी बन्ध में किसी का उल्लेख न होना. प्रन्थ से पत्र उसकी ऋविद्यमानता का परिचायक नहीं हो सकता। हम स्वयं भी इस बात की प्रथम लिए बाये हैं. और ऐसा मानना अवितयकत भी है। परन्त प्रस्तत प्रसग में ऐसा नहीं है. यहां स्थिति सर्वेथा विपरांत है। ऋहै तब्रहासिद्धि में बल्लभाषार्थ के नाम का बल्लेस न होने की खोर हमारा कोई विशेष निर्देश नहीं है। प्रत्यत हमें देखना यह है, कि शाहर विचारों के विरोधी मतों का न्यएक करने के लिये ही सहानक का यह प्रयत्न है। इसके अनुसार वैष्णुव सम्प्रदाय के रामानुज श्रीर माध्य मतों का जमने व्यवहन किया है, ऐसी स्थिति में उसने बल्लाम मत की उपैचा नयों की, इसका कोई कारण अवश्य होना चाहिये। इस ब्रसग में उक्त आपन्ति का प्रदर्शन तभी किया जामकता था, जब कि सनामन्द, रामानुज आदि को केवल प्रमाणुरूप मे अपस्थित करता। जैसे हि सहातन्त्र ने अपन प्रन्थ में किसी एक विचार के निरूपण के लिय नरसिंहाश्रमणे सन्दर्भ का निर्देश िया है, विकारएय के सन्दर्भ का नहीं किया, जब कि विकारएय ने भी अपनी रचना में उस विचार को निरूपित किया है। इस अवस्था में हम यह नहीं कह सकते, कि अमक प्रसग् में बिद्य ह्या का उल्लेख न होने से वह सद नन्द से पूर्व अविद्यमान था। क्योंकि यह सदानन्द की अपनी इन्द्रा अथवा मार्नासक विद्या विकास पर निर्भर करता है, कि वह अपने मन्थ में नर्रासहाश्रम को उद्भुत करे. श्रयवा विद्यारच्य हो । जब कि. जिस प्रसग में यह इनको उद्भुत करना चाहता है, वह प्रमण उन दोनों के ही प्रन्थों म समान रूप से विद्यमान है। क्योंकि ऐसी स्थिति, प्रस्तुत प्रसंग म नहीं है, इसलिये हमें इस बात के कारण का अनुसन्यान करना पहेगा, कि जब सदानन्द, शाहर-मत विरोधी रामानुज और माध्य मतों का रारडन करता है. तब और भी अधिक प्रिरोध रखने वाले वल्लभ मत की उपेचा उसमे क्यों कर होगई ? इसका कारण सिवाय इसके और कुछ नहीं कहा जासकता, कि सामनन्द के समय तक पल्लभ मत की स्थापना ही नहीं हो पाई थी। इसीलिये

<sup>&#</sup>x27; शहु तमझासिदि । ११३२ प्रमथा सन् का दिनीय संस्करण, पृष्ठ १३०, श्रीर १४३ ।

सदानन्द के प्रत्य में निस्वार्क मत के उल्लेख का तो प्रस्त ही नहीं चठता, क्योंकि उस मत की भ्यापना तो वल्लाम मत के भी जानत्तर हुई है। जात एवं यह निश्चित होजाता है, कि सदानन्द्र, चल्लामाचार्य से पूर्व हो चुका था।

यह वात इतिहास में सिद्ध है, कि वैष्णुय वेदान्त के विश्वद्वाह ते सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक भी विल्लासावार्य का प्राहुर्भाव विक्रमी सम्बत् १४३४ में हुआ था। इसप्रकार १४९८-७६ ईसवी सन् में श्री वल्लम का प्राहुर्भाव ' हुआ। यह आवश्यक है, कि सम्प्रदाय स्थापना के समय कम से कम आयु मानने पर भी वीस पञ्चीस वर्ष की आयु का होना असामञ्जस्यपूर्ण न होगा। ज्ञानसम्प्रत्न में भी इतना समय लग सकता है, इसिलिये हम यह अनुमान कर सकते हैं, कि भी चल्लम ने १५०० ईसवी सन् हे लगभग अपने मत की स्थापना की, और सदानन्द यित उससे पूर्व ही स्वयंवासी हो चुना था। सदानन्द को वल्लम के अधिक से अधिक समीप लाने पर भी यह न्यीनार करता पढ़ता है, कि वह १५०० ईसवी सन् से पूर्व ही अवश्य समाप्त हो चुका था। ऐसी स्थिति में सदानन्द वित का समय, और पेचदश शतक का मध्य (१४२० से १४६० वक के लगभग) मानमा पड़ता है। सदानन्द वित का समय, और कम्यतमक्ष्य वेदान्तसार के सन्यन्थ में लिखते हुए डा० कीय ने मा सदानन्द का यहां काल स्वीकार किया है। उसने लिखता है, कि सदानन्द का समय १४०० ईसवी के बाद का सही कहा जा सकता।

सदानन्द यति के ग्रन्थ में विज्ञानभिन्नु का उल्लेख-

श्रम सदानन्द यति के समय का निर्णय हो जाने पर विज्ञानिभिन्नु का काल सरक्षता में निर्चय किया जा सकता है। सदानन्द यति ने अपने प्रन्थ श्रद्ध तैनक्षसिद्धि में विज्ञानिभन्नु का उन्लेख किया है। यह लिखता है।

"यचात्र सारवभाष्यकृता विद्यानभिक्त् गुग समाधानस्वेन प्रस्तपितम्"

इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है, कि सांक्यज्ञान के लिये सदानन्द यति ने विज्ञानभिचुकृत सांग्यभाष्य का अध्ययन किया था, और वेदान्त के विरोध में विज्ञानभिचु ने जिस प्रसंगागत मत का समाधान किया है, सदानन्द उसका, खयडन करने के लिये यहां दल्लेस कर रहा है। इससे एक यह धारणा भी पुष्ट होती है, कि सदानन्द यित के समय तक विज्ञानभिचु के भाष्य

<sup>े</sup> इसी कारण मर्वेदर्शनसंग्रह में भी वल्लम दर्शन का उल्लेख नहीं है, क्योंकि स्वंदर्शनसंग्रहकार भाषण माध्वाचार्य का समय १३८० ईसकी सन् के समयग बताया जाता है, जो निरिचत ही बल्लम के पूर्व है। जय कि रामानुत जीर माध्य [ पूर्वपत्र ] दर्शन का उल्लेख उक्त संग्रह में विचमान है।

The classical example is to be found in the वेदान्तवार of धराण्य, a work written before A. D. 1500. [ The Samkhya System. P. 116. हिनीय संस्करण, १६२४ ई० सन् ]।

श्रद्ध तमद्रासिद्धि, ज्लक्षा विश्वविद्यालय मे प्रकाशित, द्विनीय संस्करण, पृ०२ण्यर ।

का पठन पाठन प्रणाली में पर्याप्त प्रचार हो चुका था। इसलिये श्रनुमान किया जा सकता है, कि विज्ञानभिज्ञ, सदानन्द यति की ऋषेज्ञा पर्याप्त पहले ही चुका होगा।

सदानन्द ने अपने उक्त प्रन्थ में ही एक और स्थल पर विज्ञानिभन्न के भाष्य से पसरे स्वरंचित कुछ रलोकों को भी उद्धृत किया है। वे रलोक इसप्रकार १ हैं।

"प्रयाता चेतनः सुद्धः प्रमाणं वृत्तिरेव नः । प्रमार्थान्तरतृत्तीनां चेतनं प्रतिविभ्वनम् ॥ प्रतिविभ्वतवृत्तीनां विषयो मेय उद्यते । साद्धारशैनस्त्रं च साद्धिलं वद्द्यते स्वयम् ॥ खतः स्मात् फारणामागद् वृत्तेः साद्भयेव चैतनः । इति"

इसके धातिरिक्त विद्यानभित्तु के सांख्यभाष्य में उद्धृत कुछ रत्नोक और भाष्य के सन्दर्भ को भी सदानन्द यति ने एक भीर स्थल पर सांख्यभाष्य का नाम लेकर उद्धृत किया है। सदा-नन्द का लेख इसप्रकार है।

"सांस्यभाष्यकृद्धिरचोदाहतम्,

'असपादप्रपति च कासादे सौल्यबोगयोः । स्याज्यः यतिविरुद्धोऽशः श्रुत्वेक्शरपौर्द्धाः ॥ स्रीमनीये च वैग्रासे विरुद्धोऽछो च कश्चन । स्रुक्षा वेदार्थविज्ञाने भृतिपारं गती हि ती ॥

इति पराशरीपपुराखादिम्योऽपि नदायीमासाया ईश्वराशे बलवस्यम्। इति ।

'साल्यशास्त्रस्य तु पुरुषार्थ-तस्ताघन - प्रकृतिपुरुषविवेन्त्रवेव सुख्यो विषय इति ईश्तरप्रतिः पेथाशवाधेऽपि नाप्रामारायम् । यस्तरः शन्दः स शन्दार्थे इति न्यायात्' इति ।''

'' इन् जिन्हों के मृष्य का सम्पूर्ण गारु विद्यानभित्तु के सांख्यभाष्य का है। यह प्रथम सूत्र की भूषकरिएका में ही जुनलक्ष्य े हैं।

विज्ञानभिद्ध का निश्चित काल-

इन लेखों से स्पष्ट हो जाना है, कि विकासिंगण, सदानन्द के ससय से इतना पूर्व अवस्य हो, जुका था, जिन्ने समय में इसके मध्यों का साकारण पठन पाठन अणावी में पर्याप्त पड़ा, जुका था, इस काल की अविध, जुस समय की स्थितियों को देखते हुए, यदि एक शतक मान हीजाय, जो कुछ भी आध्यक नहीं है, तो भी विज्ञानभिन् का समय कीस्ट चतुर्दश शतक का मुस्त्रकाल आसा है यदि इस अविध के अर्दशान भी भाना जाय, वो भी चतुर्दश शतक के नीचे विक्रानिभृत् का समय की स्थापण भाषा है। ऐसी स्थित में विज्ञानिम् कु को सायण का समकातीन अथवा उससे इस पूर्ववसी आचार्य हो है। ऐसी स्थिति में विज्ञानिम् कु को सायण का समकातीन अथवा उससे इस पूर्ववसी आचार्य ही वहा जामकता है, पश्चाहर्ती कराणि नहीं। इस धारणा में हमें कोई भी विरोध

<sup>े</sup> दुस्त प्रत्य, में ही २६० पृष्ट पर । विज्ञानृतिषु ते इनकी शतक सुत्र पर, सुवार्य का समद दिललाने के लिये स्वय रचना करके कपने भाज्य में लिखा है।

पिदाविलास मेरा बनारस से १६०६ हेसवी सन् से मकाविल, साल्यदर्शन के विज्ञानिमचुकृत साल्य-मवचन मान्य क वृद्ध ४ पर यह सन्दर्भ विद्याला है।

दिखाई नहीं देवा

खाज तक किसी भी विदान ने कोई भी ऐसा साज्ञान् प्रमाण उपस्थित नहीं किया है, जो विद्यानांभिज के इस काल में बाधक हो। आधुनिक विद्वान् यही कहते हैं, कि जब सुतों की ही रचना चौरहवीं सरो के बाद हुई है, तब भाष्य का उसके पूर्व होने का कोई प्रश्त ही नहीं उठता, वा तो खरस्य और भी पीछे होना चाहिये। परन्तु आधुनिक विद्वानों की इस विचारधारा का हम पहले ही विस्तार्युवक निवेचन कर चुके हैं।

हसारा अभिप्राय यह है, कि आधुनिक पाश्चात्य और उनके अनुयायी अनेक भारतीय विद्वान भी किसी आन्ति के आधार पर ही इस बात को मान बैठे हैं, कि पहण्यायी सूर्तों की रचना जीक्ट चतुर्वश शत के अनन्तर हुई हैं। परन्तु हमीरा निवेदन हैं, कि आप अपने मितल में इस विचार को निकाल दीजिये, और फिर सीचिये, कि गेसे कौन से हेतु उपियत किये जाम कत हैं, जितके आधार पर विद्वानिभिन्न का उच्च समय मानर्ने में बार्षा ही। हमें इसे बाह मा निवेदेंग कर चुके हैं, कि सायण ने स्वय अपने अन्य में सार्यस्त्रों की उद्धुत किया है, और वह सावय का नाम लेकर विया "है। उसे आनुपूर्वी का पीठ सिवार्य पहुंच्यायी के, और किसो भी उपक्रम्यमान सीक्य अन्य में उपक्रम्य नहीं है।

इसके आंतरिक्त हम देखते हैं, कि सूत्र और कारिका इन दोनों को समान विद्यामानता में अनेक प्रत्यकार आचार्या ने केवल सूत्रों की अपने प्रत्यों में उद्शृंत किया है, बर्नेकों ने पारिकाओं को उद्शृत किया है, और बहुतों ने यथासम्भव दोनों को उद्शृंत किया है। यह हम अनेक बार लिख चुके हैं, कि यह सब लेखक की अर्थनी इच्छी और परव्यरा पर निर्मार केटती है।

यदि इस उद्धरणों के सम्बन्ध की गर्म्भीर विजेवानी में इस उंदरें, तो एक बांत हमें बहुत स्पष्ट प्रतीत होती है। श्रीरे वह यह हैं, कि बीद और जैन साहित्य तथा उनेंसे प्रमादित हुंसरें साहित्य में कारिकाओं के उद्धरेण अधिक मिलतें हैं। पैरन्तुं आर्थ परम्परा के साहित्य में सूंतों के उद्धरेण अधिक मिलतें हैं। पैरन्तुं आर्थ परम्परा के साहित्य में सूंतों के उद्धरेण अधुत अधिक हैं, वयाप जीतिकाओं के भी पर्याप हैं। इस विवेचना से नेफ वेंद्र पेरिजानि मी स्पष्ट प्रतीत हो जाता हैं, कि बीद्ध अधवा जैने आषायों की यह प्रमुक्ति, उसे काल के खेरहीन सूर्वी की प्रतित ही जाता हैं, कि बीद्ध अधवा जैने आषायों की यह प्रमुक्ति, उसे काल के धेरहीन सूर्वी की प्रतित में स्वित में स्वित में स्वित हैं। ऐसी स्विति में एक्सीवाना की जासकर्ता हैं, जब इन पढ़-यायोगिस्त में बीद्ध जैमें मत के खेरहीन सूर्वी की प्रतित में पिति में पर्टियोगिस्तों की प्राचीनांता सर्वधा अधायित हैं। इसीलिय एक्स कि स्वति प्रति के स्वति प्रति की जी स्वति। अधिक प्रति के स्वति प्रति के स्वति प्रति के स्वति प्रति के स्वति प्रति के स्वति। की प्रति के स्वति प्रति के स्वति प्रति के स्वति प्रति के स्वति प्रति करती। स्वति में इस अधिका मिलते के अधिका है। ऐसी स्वति में इन अधिका याचीना के कि सिता निर्णिय करती। सहसा मुसिसान ही जीवा है। ऐसी सिती में इन अधारी पर विद्यानम्ब का समय झीस्ट

<sup>े</sup> देखिये इसी अप्य का 'वर्स मान सांस्थम् में के वद्रश्या नामक चतुर्थ अंकरण; उद्धरेख संस्था १ ।

चतुर्वश शतक के मध्य [ १२४० ईसवी सन् ] के समीप पूर्व ही माना जा सकता है।

महामहोपा व्याय श्रीयुत हरप्रसादजी शास्त्री महोदय ने अपने एक लेख [JBORS = जर्नल श्राफ विहार एख्ड ओरोसा रिसर्च सोसायटी, Vol ६, सन् १६२३, पृष्ठ १४१-१६२] मे विहानिभिष्ठ का समय, श्रीस्ट एकादश शतक बताया है। धरन्तु इस समय की निश्चित रूप में स्त्रीगार करने ने लिये कोई भी प्रमाण अभी हमारे सन्मुख नहीं है। हम इतना ही किस्चयपूर्वक कह सकते हैं, जिं चतुर्दश शतक के मध्यभाग से परचात्, विज्ञानिभन्न का समय नहीं हो सकता।

अनिरुद्ध के काल पर विचार—

विज्ञानभिन्नू के काल का निर्मुय होने पर, खानरुद्ध के काल पर श्रय स्पष्ट प्रकाश पह सकता है। कम से कम प्रानिरुद्ध काल की अपर-प्रतीक के सन्वन्ध में हम निर्वयपूषक कह सरने हैं, कि यह विज्ञानभिन्नु से पूर्ववर्ती खाखार्य हैं। इसके लियें विज्ञानभिन्नु के साख्यमाध्य से धनेक सकेतों का निर्देश हम इसी प्रकरण में प्रथम कर चके हैं।

डा॰ रिचर्ड गार्चे ने साल्यस्त्रों पर खानिरुद्धशृत्ति की भूमिका मे, साल्य ११३४ सत्र की शृत्ति को, सर्वदर्शनसंग्रह के बौद्ध प्रकारण की एक पब्लि के आधार पर लिखा बताया हैं, और ११३२ सूत्र के 'उत्पलपत्रशतन्यतिभेद' इस हच्छान्त को, साहित्यदर्पण की एक पब्लि के आधार पर, और इन्हीं निर्देशों पर खानिरुद्ध के काल का निर्णय किया है। परन्तु खभी पिछले ही एप्टोंमें डॉ॰ गार्बे के इस अमपूर्ण लेख का इस विस्तारपूर्वक वियेचन और प्रत्याख्यान कर आये हैं। अमिरुद्धवृत्ति में वाचस्पति का अनुकरण तथा डॉ॰ रिचर्ड गॉर्बे—

र।३२ सूत्र की खानिरद्धव्याख्या के सम्बन्ध में डाँठ गाँवों महोदया ने यह लिया है, कि व्याख्या का उत्तरार्द्ध, साख्यकारिका की ३०वीं आर्या के बाचस्पतिसिश्रकृत व्याख्यान की आरम्भिक पित्तवों के बाधार पर ही, ज्ञानिरद्ध ने लिखा है। परन्तु जब हम इन डोनों स्थलों की सूद्ध्यहिंदे गुल्ला करते हैं, तो हमें यह स्पष्ट हो जाता है, कि डाँठ गाँवों महोदय का उक्त लेख, आनित पर ही अवलियत है। वाचस्पति सिश्र उक्त कारिका के व्याख्यान में, इन्द्रियों की अपने विपयों में क्रामिक और अक्रमिक होनों ही प्रकार की प्रकृष्टि को वास्तविक मानता है। परन्तु अनिरुद्ध में के काक्षमशा 'पद की उद्दाहरण सहित व्याख्या कर देने पर भी इन्द्रियों की अक्रम स्थल में भी क्रम को ही वास्तविक मानत है। क्रमम प्रकृति को वास्तविक नाता है। क्रम मानत है। के काम को ही वास्तविक मान है। के कारण ही उक्त रखल में इन्द्रियों की प्रवृत्ति को खक्रम स्थल में भी क्रम को ही वास्तविक माना है। और 'उत्पलपत्रशतव्यतिमेद' का स्थानत है विकार का गाया है, कि क्रम की प्रविति न होने के कारण ही उक्त रखल में इन्द्रियों की प्रवृत्ति को खक्रम कहा गाया है, वस्तुत वहा पर भी क्रम नेना ही है। यह सब वाचस्पति सिश्र के व्याख्यान में सर्वया नहीं है। ऐसी स्थिति मे डॉ॰

<sup>े</sup> डॉ॰ रिचर्ड गॉर्ड द्वारा सम्पादित, एनियादिक सीसायटी कलकता से हुँ० सन् १८८८ में प्रकाशित साल्य एप-प्रनित्दाकृत्ति के चल्त में पर्-मुची के चमन्तर संयुक्त किये उपान्य पुष्ट पर ।

गाँध मग्नेद्य ने कितप्रकार श्रानिरुद्ध के इस क्षेत्र को वाचरपति के श्राधार पर वर्षाया. यह वात समफ में नहीं श्राती, जब कि वाचरपति मिश्र से भी श्रावीन श्रन्य व्याख्याकारों ने इस कारिका का जो श्राध किया है, उसके साथ, प्रकृत सूत्र में श्रानिरुद्ध के अर्थ की सर्वथा समानता देखी जाती है।

माठरहत्ति खीर मुक्तिदीपिका दोनों व्याज्याओं में, श्रक्तम के उनाहरण स्यत्त में मी क्रम को ही बारतियक माना है। मारठप्रति का लेख इसप्रकार है—

"हरम्रजलस्मर् विभागो न रास्पते कर्तु' ततो युनपदिखुच्यते । यथा पालप्रशतं मूर्व्यमेण विद्यमिति ।"

खरवन्त खरुपकाल में हो सहसा उत्तपकार की प्रतीति हो जाने के कारण हम उसके विभाग का कथन नहीं कर सकते, इसोलिये ऐसे स्थलों में इन्द्रियों [ एक शहो न्द्रिय तथा तीन खन्तःकरणों ] को प्रश्नि को युगपन कह निया जाना है। जैसे सौ कोसल पनों की एक राशि को एकहम् सुई से बीधने पर एक माथ ही सबके बीधे जाने की प्रतीति होती है, बदापि उनके बीधे जाने में कम चवरव विगमान रहता है।

युक्तिदीपिकाकार अक्रम के उदाहरण स्थलों में निरिचन ही क्रम का कथन करता है। चौर युगपद्युक्तिता कोटुम्रयुक्त वतलाना है। वह लिखता है—

"मैपस्तनिनादिषु कमा न्नुगतेषु गपञ्चतुद्दयस्य चृत्तिरित्येतदयुस्तम्।"

मेपगर्जन खादि के सुनने में, कब की प्रतीति न होने के कारण, श्रीय मन खहंकार और पुद्धि प्रस्तुत: युगवत्त ही प्रयुत्त हो जाती हैं, गेया मानना अयुक्त है। इन तुक्ताओं से यह वात स्पष्ट हो जाती है. कि वाचरपति मिश्र के प्रतिपादिन अर्थ से विपरीत' अर्थ का निर्देश करता हुआ

<sup>े</sup> वस्तुतः इम्प्रियों की क्रिमिकता श्रीर खक्रमिकता की लेकर व्याक्याचारों की दो विचारधारा उपलब्ध होनी हैं। इस वर्ष का निर्देश करने के लिये सल पर इसप्रकार हैं—

क्रमशो ऽक्रमशरचेन्द्रियवृत्तिः। सारुरसूत्र २१३२ ॥ चतुष्ट्रस्य युगवत् क्षमशस्य प्रतिः। माट्यकारिया ३०।

मूत्र में उपत आर्थ की पहुंच शिष्ण से कहा गया है। यहां व तो यह उक्तेल है, कि इनमें कि होने वारतिषक अथवा कीन अवास्तिकिक है, जोर न रह उन्केल है, कि कहां क्षरिकता मानी जाय बोर कर्ष अक्षरिकता। वहली वात कारिका में भी नहीं है, परन्तु 'दृष्ट भी। 'वहष्ट' [इन्हें तथान्युइन्टें प्रश्चन तस्पूर्विकी सृति।, वािता नें 0 व्या के रहकर दूसरी बात का उन्केल कारिका में किया गया है, और इसी आशार की किस पाएणाकारों की हो विवासवार्त्रों का अस्कुटन हुआ है। कािता में 'दृष्ट' पढ़ का क्ये वन मान क्षरि 'आरष्ट' का बातित असावत है। इसिविव जन हम वस्ति नें किया पदार्थ को जातत हुए होते हैं, अथवा कार्ति क्षर्ता का समस्य या प्रश्वनिकान वन्ते हैं, अथवा कहामान या अब्द प्रमास में विभी अतीत शा व्यवहित वहार्य की जातते हैं, तब हम तस हा अवस्याओं में इन्दिन युज्यन प्रवृत्त होणी है, अथवा करहा, यहां विवास्ति हो। इस मानक्य में मारुर कीर सुक्तिविकाका का निर्मा वहार्य है। इस मानक्य में मारुर कीर सुक्तिविकाका का निर्मा वहार्य है। इस मानक्य में मारुर कीर सुक्तिविकाका का निर्मा है। कि एक बीर खटुए सब मी करलें

यनिमृद्ध मिसी भी अवस्था में वाचापति का यनुकरण करने वाला नहीं कहा जा सकता। प्रस्युद यनिमृद्ध ने जिस अर्थ का निर्देश किया है, यह माठर और युक्तिदीपिकावार आदि प्राचीन

में इन्त्रियों ना प्रत्ति क्रमण. ही होती है। अर्थात् बाह्य इन्द्रिय का अपने विषय के साथ सम्बन्ध होकर इसका तदाकार परिणाम अथम, अनन्तर भन् से सकरूप, अईकार से अभिमान और बुद्धि से निरम्य होता है। यहाँ इन्द्रियों को बुत्ति का क्रमपुर्व के होना है। जहां मेवगर्जन आदि में ब्यन्त के हान के लिये यह कहा आता है कि वहा और मन अरकार और बुद्धि को वृत्ति कुत साथ ही होताती है, वहां भी उक्त दोनों काणपात्रार बृत्ति को क्रमपुर्व के ही मानते है। इनक अनन्तर होनेवाला गोंडपाद इसका विवेचन इसमकार करता है—

इट में युनापत् और ममन. दोनों प्रकार यृचि होती है, और शहट में केवल कूमरा. ।

इस र अनन्तर होनेवारा। जयमगलान्याल्याकार भी गोडपाद के श्रमुलार ही विवेचन करता, है। चौर उदाहरण से 'अन्धकार' 'विद्युवासोक' चादि का भी उस्तेख करता.है। इसके चनन्तर बाचस्पृति मिश्र, हुए थीर बहुए दोनों में ही युगाव और क्षमण दोनों प्रकार से इन्द्रियवृत्ति सानवा है । और उदाहरण में जयमंगला के समान 'बम्धकार' और 'विद्युदालोक' के उल्लेग्न के साथ २ जयमगला में निर्दिष्ट 'सर्पसन्दर्शन' के स्थान पर 'ब्याग्रदर्शन' का उस्केष करता है। इस परम्परा से यह बात प्रतीत होती है कि इन्द्रियों की क्रमिर । त्रीर शक्तमिकता के सम्बन्ध से कारिका के बाबीन स्वाध्यानार उसी सिखान्त की मानते रहे हैं, जिसकी चनिरद ने २।३२ सूत्र की ब्याख्या में निर्दिष्ट त्रिया है। बाचस्पति सिश्र की ब्याख्या में प्रतिपादित अर्थ के क्षात्रक परिवर्तन पर कर इस दृष्टि छालते हैं, तो एक और परिवास भी स्पष्ट होता है। और वह यह है, कि षदान्तिक विचारों से प्रभावित हुए लेखको हारा किसक्षकार साम्यसिद्धान्त विकृत किये गये हैं, इसका यह पदानिक ।वचारा व अभाषता हुए ललका हारा ।कलककार लार मुलकारा वारण पर या या व व पर प एक उदाहरण कोर मिला जाता है। सारम का इमित्रयों की ग्रुक्ति के सम्बन्ध में मुख्य सिद्धान्त यही है, कि उन को प्रमुद्दी क्रिमिक होती है, उपगल गर्ही। यद्यपि सूत्र में इसका स्पष्ट नियेषण नहीं है, पर सुध सदा ही दया भाषी होते हैं। पर ब्यारयाकारों ने सुत्र के शक्तमण, पत्र का यही ब्रारयान क्या, कि अस्म की प्रतीति न दोने के बरशा ही ब्या कहा जाता है। कारिका के आधीन क्यारणाठाओं ने भी हसी सर्थ का प्रतिपादन किया। र्गाडराद की व्यारमा से उस मर्थ में पश्चितन होने करना । भीर दावस्पति विश्व के समय तक दह सबैधा एक दिकृत रूप में स्थिर होगया । उसके श्रमन्तर सब हा लेकको न असी शर्थ की मांट्यसव फे रप में ही, मानना स्त्रीकार किया। विशाननिष्ठ ने भी गा३०म्.म. में चनिष्ठद्व का खयडन कर,बायम्पति सिष्ठ की छपेड़ा एक श्रीर हरन प्राप्ते परसर, इन्द्रियों के उक्त प्रमा और शहम का बिरेचन देवल बाह्य इन्द्रियों के प्राधार रह ही कर दाता। और उसके साथ मन. की प्रकृता और अवस्तुता को भी, जोड़ दिया, इसी के श्रुतार ३० वीं कारिका की निदर्शामुर्ग क्या या पर टीका खिलते हुए श्री वाबसम उरासीन ने भी इसी आधार पर मन की प्रणुवा श्रनखुवा का निवेचन क्यि है। यस्तुन सूत्र और कारिका में जो प्रतिपादा व्यव व्यक्तिसन है, उसके साथ सन् की. अध्या द्यंत कालुता से केंद्रि प्रयोजन ही नहीं। हम अभी स्पष्ट कर आवे हैं, कि एक बाह्में न्द्रिय का क्याने विषय के साथ सम्बन्त होने पर ही क्रमशः भन शहंचार श्रीर बुद्धि की, वृत्तियां उद्भव में झाती हैं। यही भरतुन प्रसन में इत्रियपृक्तियों की क्षमिकता धक्रमिकता का वियेचन है। धेरख, बाय इन्द्रियों का प्रदर्त र विवय में युगपत् या कमन प्रजृत्त होना, प्रस्तुत प्रयंग का विवेचनीय विषय नहीं है। किर सन के परिमाय का इरो क्या प्रयोजन ? यति शिष्ठ यीर वदासीन महोत्यां के क्यनाकुतार सन को अध्यस एरिसाल सार्वा, वा जाय, ो सर्वता क्षी सम्दर्भ बाह्य इत्तियो की, क्ष्मने,२ दिवय में युक्तपद्म म्यूचित वो बीन निरम्म कर् हकान्

•याख्याकारों के अर्थ के साध अस्यिषक समानता रणता है।

फेरल काम के उदाहरण की समानता को लेकर ऐसा कहना तो अयुक्त ही होता। क्योंकि किसी भी उदाहरण का निर्देश किसी भी लेतक के साथ मन्यद्ध नहीं कहन जा सकता। एक ही उदाहरण को अनेक करके बिना एक दूमरे के परिचय के दे सकते हैं, न्योंकि प्रस्तुत भूसा में भय की भागना का प्रदर्शन करने के लिये ही उदाहरण का निर्देश है। उसमें सर्पर्शन, व्याद्म- दर्शन, चौरदर्शन आदि इसी प्रकार के उन्लेख किये जा सकते हैं। ये सर्पया माधारण हैं, इनवा किसी विशेष लेखक के साथ कोई सम्बन्ध नहीं कहा जासकता। किसी भी समय में किसी भी उदाहरण का कोई भी लेखक उन्लेख कर सकता है, अनेक लेखक एव उदाहरण का भी दिलेख के उक्त लेख को वाचरकि का अनुकरण कहना सर्वथा आनित पर ही आधारित कहा जा सकता है।

डॉ॰ रिचेंड गोंधे सहोंदय ने इसी प्रश्नार के एक खीर प्रसंग का मां उन्लेंस, १हले उन्लेख के साथ ही किया है। वे लिसते हैं, कि सोरयसुत्र शब्द की अनिन्द बारया के खन्त में एक इलीक उद्युत किया गया है, जो २७वीं सारयकारिका की उत्थकीसुदी व्यारया से लिया गया है।

इस सम्यन्य में खुछ निजेदन करने से पूर्व, इस उस म्लोक को यहा उद्धृत का हैना चाहते हैं। इलोक है---

"ततः परं पुनर्नस्तु धर्मेर्जास्मदिभिर्वया । तुक्वारसीयते साडपि प्रस्यस्ततेन संमता ॥"

[ रत्नोकवार्त्तिक १२०। प्रत्यचलच्च प्रपरक ४ सूत्र ]

यह श्लोक हुमारिलभट्टाध्य श्लोक बाहा। जिल्ला पता हमने उपर निश्चि पर दिया है। डॉ॰ गॉर्थे महोदय ने एमा कोई भी प्रमाण प्रियत नही किया है जिससे पृष्ट निरिध्यत किया जासके, कि श्रीनरुद्ध ने बाचरपति के प्रन्थ से ही इस श्लोक को तिया है। प्रह् क्यों नहीं कहा जासकता, कि होकों ने ही इस श्लोक को सूल मन्य से ही जिला हो? और ह्या प्रथम की सप्रमाण तथा शुक्त भी नहा जासकता है। श्रीनरुद्ध ने मूलमन्य से ही इस श्लोक की श्रापने प्रन्थ में लिया होगा, इसके लिये एम यह प्रमाण उपस्थित निया जासकता है।

याचरपित सिश्र ने बहा इस स्लोक को बढ़ निया है, उसके साथ ही पहले, से को है। एको की र बढ़त किये हैं। जिनमें से इसरा को स्वास्तिक के उसी प्रकरण का १९० वा को कहे। एको के मुख्यान को हम पभी तक साल्स नहीं कर सके हैं। यशीप जानिरद्ध ने को क्वासित के १९२३ को के प्रतिपादित निविश्व का कान का, जपनी वृत्ति में इसी प्रसत्त में बत्तेय दिया है, परन्तु उसकी प्रामाणिकता के लिये वह इस कोक को उद्भुत मही बरता, बैबल २००५ कोक के

है ? जो कर्मुश्व क सर्वाधा विरुद्ध है। इसकिये इस प्रध्या में इस दोनेंग विद्वानी स्पन्नार्थान आसासनेक् एवं अस्पात है।

उद्धृत करता है। यदि वह इस [१२० वें कोक] को वाचरपति के अन्य से उद्धृत करता, ती अवश्य ही यह ११२ वें क्षोठ को भी यहा उद्धृत कर देता। इतना ही नहीं, प्रस्तुत, उसने १२० वें क्षोक के उद्धरण से ठीक पहले ही एक और स्लोठ उद्धृत किया है, जो वाचरपति के अन्य में बिल्सुल नहीं है। इससे यह श्रीर भी स्पष्ट हो जाता है, कि इस [१२०वे] ख्लोठ वो भी अनिरुद्ध, बाचस्पति के लेस से नहीं ले सकता।

बाचस्पति श्रीर श्रमिरुद्व के लेखों की, गॉवें निविष्ट समानता; उनके पैवापर्य की निरचायक नहीं—

इसके अतिरिक्त डॉ॰ रिचंड गोंबें ने सारयस्त्रीं पर अनिरद्धवत्ति की अभिया में एक और सबी इसप्रकार की ही है, दिन में सात ऐसे स्थलों का निर्देश किया गया है, जिनको अनिरुद्ध यस्ति में बाचस्पति के जाबार पर लिखा गया बताया है। वे सब स्थल भी ऐसे ही हैं. जो करह साधारण उत्तियों के रूप में कहे जा सकते हैं, और छुड़ समान पटों के व्यारयान रूप हैं। ऐसे स्थलों में किसी प्रकार के चार्य भेद की सम्भावना ही नहीं हो सक्नी। जब एक ही वार्य को चानेक केलक प्रतिपादन वरने हैं. तज उसमें कुछ समानता का आजाना आर्थ्यजनक नहीं है। ऐसी स्थिति में यदि वाचरपति और अनिरुद्ध है हैयों में वहीं कुछ रमानता का आभार प्रतीत होता हो, तो वह इनके पौर्वापर्य का निश्चायत नहीं कहा जा सतना। यदि प्रमाणान्तरा से जिन्हीं हो व्यक्तियों की पर्यापरता का निश्चय हो जाता है, तन उनके लेखा की थोड़ी समानता भी जम अर्थ को इट करनेमें अपस्य ही उपोदयलक साधन मही जासकती है। हम देखते हैं कि अनिकट के लेख की जो समानता डॉ॰ गॉर्ब ने बारुश्वित के लेख के साथ निर्दिष्ट की हैं वे बहु का शो को लेकर हा हैं'। ऐशा नहीं है. कि प्राचरपति का कोई भी लेख, अविश्व आनुपूर्वी से अनिस्द्र के प्रस्थ में उपलब्ध हो रहा हो। इसप्रकार किसी अश को लंकर अनिस्ख के उन लेखा में माठरवाल के साध समानता भी स्पष्ट प्रतीत होती है। ऐसी स्थिति में यह रेसे निश्चय दिया जासकता है. कि क्रिकेट का बह लेखा, माउर के आधार पर लिखा गया है, अवदा प्राचनपति सिक्ष के ? हमारा श्रीक्षप्राय यही है, कि एक ही विषय पर लियन नात देखवा या पौर्जापर्य का निस्चय जन तर कारणा-तरा में न हो जाय. ता तक बेनल उनके ए यों में आभाममान समानता के आधार पर ही एक की पूर्व आर दसरे की पर नहीं वहां जासरता।

इतने हेरा से हमारा यह वात्वये कदापि नहीं हैं, कि श्रानिरद्ध, बाचरपति मिश्र से पूर्व-यसी श्राचार्य होना बाहिये। क्योंकि हमारे सन्मुख इस गाव का कोई भी साज्ञान प्रमाण श्रामी

१ वह समिक इममकार है—
१ शहा हि मममेमाणापि प्रत्यक्त । नामत । गांडन गा त्यर । हि न स्वास्त्यद्वन समा ॥
विस्त्रवार खानिस्तु व इसके यान मुख्यमा स उत्तर विचा है, द्वार कार कर के सा स्वास्त्य प्रत्य स्वास्त्य स इस व इसे मा स्वतं मुख्यमा स के स्वास्ति के प्रत्य से वहाँ ।

तक उपस्थित नहीं है। हमारा ताल्य इतना ही है, कि याचरपति और अनिरुद्ध के लेशों की गाँधें निर्दिष्ट समानता, उनके पौवापर्य की निश्चायक नहीं हो सकती, अर्थात अनिरुद्ध के काल की पूर्वमतिक, वाचरपति निश्व को नहीं कहा जा सकता । कुमारिल मट्ट के श्लोक अनिरुद्ध हों में उद्गुत हैं, और उन उद्घरणों के सम्बन्ध में किसी प्रकार का कोई सन्देह भी नहीं है। इससे इतना तो निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है, कि अनिरुद्ध, कुमारिल से पीछे का आवार्य है। यह हम पहते निश्चय कर आये हैं, कि विद्यानिभन्न को अपेना अनिरुद्ध पर्याप्त प्राचीन है। विद्यानिभन्न अनिरुद्ध-

पर्याप्त प्राचीन हमने क्यों कहा ? इसका एक विशेष कारण है, यह बात निरिचत है, कि विज्ञानिभन्न से पूर्व अनिरुद्धश्चित की रचना हो चुकी थी। निरिचत ही विज्ञानिभन्न ने अनिरुद्धश्चित को पढ़ा और मतन किया था। विद्यानभिक्त के प्रारम्भिक 'पूर्विको वेचीऽमृतैः' इन पहें। 'के होने 'पर भी हम देखते हैं, कि उमने सांख्य को पूरा करने के लिये छत्रों पर केवल विस्तृत भाष्य ही लिखा है, सांख्य के सूत्रों में कोई अभियृद्धि नहीं की है। जितने सूत्रों पर विज्ञानभिन्न का भाष्य है, वे सब वही है, जिन पर अनिरुद्ध, कभी पृत्ति लिख चुका था। उन सुत्रों में कोई भी विपर्यय अथवा पूर्ण करने के विचार से अधिक बोजना विज्ञानभिन्न ने नहीं की। फिर भी उसने इसे 'कालार्क-' भित्तित' बताया है। हमारा अभिपाय यह है, कि जिस वस्तु की उसने 'कालाक भित्तित' कहा, श्रीर अपने वचनों से उसे पुरा करने की आशा दिलाई, वह यदि क्षेत्रल सांख्यमूत्र ही हैं, ती उनको अमृत वचनों से पूरा करने का क्या अभिवाय हो सकता है ? यह बाव स्पष्ट नहीं होती. जब कि उसने सुत्रों में कोई पद तक भी अपनी खोर से नहीं जोड़ा है। इसिल्बें प्रतीत होता है, कि उनका संकेत. प्रतिनहित सूत्रों की व्योर है। स्त्रों के समान कृषि भी इतनी जीएँ और अप्रचारित अवस्था में हो चुकी थी, कि सुत्रों की महत्ता के लिये उसका कोई प्रभाव नहीं था। उसी स्थान की, विस्तृत भाष्य लिख कर विज्ञानिभन्त ने अपने वचनामृती से पूर्ण किया है, और जिस भावना में बहु इर चिरन्तन सुत्रों का उद्धार करने के लिये प्रयुत्त हुआ था, उसमें सफल हो सका !-सांख्यसूत्री का किर प्रचार हुन्छा, और इनका पठन पाठन परस्वरा में प्रचतन हुन्छा। इस कारण-हम राममते हैं कि अभिरुद्ध, विद्धानिभित् से पर्याप्त प्राचीन होगा। हमने यही सब समम्बर इस पट का प्रयोग किया है।

हम यह अनुमान कर सकते हैं, कि पयाखता के लिये न्यून से न्यून रो शतक का तथा साश्रास्त कप से तीन शतक का अन्तर मानना समुचित ही होगा । यदि इन होनों व्याख्याकारों में तीन शतक का अन्तर सम्मावना किया जाय, तो ज्यनिरुद्ध वा समय स्त्रेस्ट एकाइस शतक के मध्यभाग के लगभग होना चाहिये। अर्थान १०५० ईमवी सन् के आसपास। अनिरुद्ध के इस कार्लानसूप में अन्य युवित --

श्वनिरुद्ध के इस कालनिर्स्य की ट्रष्टि में एक श्रीर स्वदन्य प्रसाख भी हम उपस्थित

करते हैं। सांख्यपडध्यायों के १। ४ म् सूत्र को खवतरिएका में अनिरुद्ध ने आत्मा की परिन्छिष्ठ परिमाण बतलाने के लिये बैन मत का उल्लेख किया है। अभिप्राय यह है, कि अनिरुद्ध की होएं में दार्शनिक विचारों के आनार पर केवल बैन दशन ही ऐसा है, जो आत्मा को परिन्छिष्ठ परिमाण मानेता है, और यही समकर उक्त सुत्र की अवतरिएका में अनिरुद्ध जैनमत भा ही अवतरि करती है।

परन्तु विद्यानिभन्नु ने ऐसा नहीं किया। उसने खारितक र सम्भाव्य मत का ही ख्राशंय ितया है। प्रकृत सुत्र में खात्मा के एक रारीर को छोड़कर दूसरे रेगरीर में जाने की गाँत के खाधार पर, उसके परिच्छित परिमाण पर प्रकाश पड़ता है। इस समय हम इन होनें व्याव्याताओं के स्त्रार्थ या उसकी युक्तायुक्ता के विवेचन से कोई प्रयोजन नहीं रखते। हमें केवल इतना ही ख्रिमत है, कि खात्मा की परिच्छित्रता के सम्यन्य में उल्लेख करते हुए ख्रानिकद जैन दर्शन, का नाम लेता है। परन्तु विद्यानिभन्न इसका सम्यन्य ख्रातिक वर्शन से मानजा है। यह स्पष्ट है, कि विद्यानिभन्नु केन दर्शन को निश्चित ही नारितक दर्शन समक्रता है। तब हमें विद्यानिभन्न के कथना-मुसार देखना चाहिये, कि ख्रात्मिक् कर्शन ख्राह्म को किश्चत हो नारितक दर्शन समक्रता है। तब हमें विद्यानिभन्न के कथना-मुसार देखना चाहिये, कि ख्रात्मिक् कर्शन को किश्चत होने में कौन ऐसे ख्राचार्य हैं, जो ख्रात्मा को परिच्छित्रन परिमाण मानते हैं। यह बात सभी विद्यानों के लिये स्पष्ट है, कि रामानुज ख्रादि वैप्णय सम्प्रदाय के ख्राचार्य ऐसा मानते हैं। यह बात सभी विद्याने साम चे वह बात स्पष्ट हो जाती है, कि जैन दर्शन में ख्रीर रामानुजादि दर्शन में ख्रारमा को परिच्छिन्न साना गया है।

प्रस्तुत प्रसंग में हम व्यक्ते हैं, िक व्यक्तिय ने इस निर्देश के लिये जैन मत का ही उल्लेख किया है, रामानुजादि का नहीं । परन्तु विद्यातिश्रज्ञ हम प्रसंग में आस्तिक पदसे रामानुजादि का ही निर्देश करता है। इससे यह परिणाम निकलता है, िक व्यक्तिय के विचारानुसार उसके समय तक कोई ऐसा आस्तिकदरीन नहीं था,जो आस्ता ने परिश्चिन्त-परिमाण मानता हो। इसीलिये उसने इस मसंग में लेन वर्शन का निर्देश किया। परन्तु विज्ञानिश्च के समय से पूर्व आस्तिरों में भी रामानु जाढ़ि के वर्शन इस विचार के पीयक यन चुके थे। इसलिये उसने पूर्व मुलेश से ही नास्तिक मतों वा स्वयक्तिय यहां वा अवनार किया है। इससे यह स्वय स्वयक्तिय यहां आस्मपरिष्यन्तना के लिये आस्तिक मत वा ही अवनार किया है। इससे यह स्वय होता है,िक अनिद्ध का काल, रामानुज मत की स्थापना से पूर्व होना चाहिये। रामानुज का प्रायुक्तिक एप्टिट एकादश रात का अन्त और हादश शतक का प्रारम्भ [१०१६—११३६] कहा जाता है। एनी स्थित में अनिरुद्ध का समय गीरट एकादश रातक का अन्त होने से पूर्व हो माना जाना चाहिये।

¹ ''देहपांश्माख था'मा इति 'इपखनमतमाह" अनिरद्धवृत्ति, अप्रतरिखना १ । ४८ सूत्र पर ।

<sup>े</sup> मास्तिकप्रतानि कृषिनानि । इदानी......शाम्तिकसंस्थाध्यान्यपि.....निर्ध्यन्ते । । विज्ञानिसम् भाष्य, १ । ४५ सुत्र की अवतरिक्षरा ।

मर्थदरानमञ्ज्ञह, प्रान्यंत्रर में स्वरण, पृथ्य १९४ हे आधार पर।

#### सांख्यसूत्रा क व्यान्त्या

इस सम्बन्ध में एक यह बात- भी ध्यान देने योग्य है, कि श्रानिरुद्ध ने हैतवाद के मूल आधार सांख्यशास्त्र पर च्याख्या लियते हुए भी जहां कही वेदान्त सम्बन्धीः विचार प्रकट फरने .का श्रवसर श्राया है, शांकर मत का ही श्रामास ध्वनित किया है, रागानुब का नहीं, जो कि द्वीतवाहा होने के नाते उसके लिये अधिक उपयुक्त हो सकता था। इससे भी अनिरुद्ध का समय, रामानुज से:पूर्व होना ही प्रकट होता है।

उद्धरणों के व्याधार पर---

सील्यमद्रभ्यायी की व्यक्तिस्द्रशृचित में एक सौ के लगभग उद्धरण उपलब्ध होते हैं। उनके खाधार पर विचार करने से भी अनिरुद्ध का उक काल स्वीकार किये जाने में कोई वाघा नहीं आती। यशिव अभीनक इस इछ उद्धरणों के मूल स्थानों का पता नहीं। लगा सके हैं, पर जहां तक हम देख पाये हैं, ये उद्धरण भी वारद्वी सवी अथवा उसके अनन्तर लिए जाने वाले अन्थों में उपलब्ध नहीं हो सके। केवल एक स्लोक ऐसा उपलब्ध हुआ हैं। जो प्रयोधचन्द्रीव्य नाटक में है। अनिकद्ववृत्ति में यह इसमकार उद्घृत है।

"एकसेय परं घद्य सस्त्रमन्यद् थिवल्यितन् । को सीहः करनदा शोक ऐकरवमनुपश्यतः ॥'' यह स्लोक-प्रयोधनन्द्रोदय में इसप्रकार है-

ं एकमेप सदा वस सरमम्यद् गरुक्तितम् । को मोहः करतवाशोक ऐकास्यमनुपश्यतः॥''व

इत दोनों पार्टी में बहुत थोड़ा जन्तर है। प्रथम चरण में अनिरुद्ध 'कर्'। पद रखता। है, श्रीर नाटक में उसके स्थान पर 'सदा' पद है। यह सर्व था नगरय अन्तर हैं । चतुर्थ चरण में भी थोड़ा प्रन्तर है। परन्तु उस अन्तर में एक विशेष बात यह है, कि अनिरुद्ध का पाठ मूल के विस्कुल साथ है, और नाटक का पाठ रूपान्तर ? किया गया है। इससे प्रतित होना है, कि अनिकद्धका पाठ मौतिक और प्राचीन है, तथा नाटक का परिवर्तित और अर्वाचीन । श्रमिप्राय यह है, कि यह रखीक नाटककार की खपनी रचना नहीं है। पूर्व रिवत रखीक की ही दी एक पर्ने काथिपर्यय रहते खपने नाटक में ले लिया है। इस नाटक में और भी ऐमें खनेक श्लोक हैं, जो निश्चित ही नाटकफार में प्राचीन आयायों के रहें, और उनको कुछ परिवर्त्तन से अपने ढांचे में ढाल

<sup>े</sup> प्रस्थाको ६।४४ सूत्र पा बद्दर । पृत २=०, रिवेंड गाँवे संस्करण ।

प्रयोधचन्द्रीदय नाटक, शङ्घ १, इस्रोक ११।

अपाव पानाव करण है। वह की ७ वीं श्रुति के श्राचार पर ई.। श्रीनहडू वृत्ति मृत्तश्रुति के श्रुति के श्राचार पर ई.। बन्तार पाठ है। नाटक में उसका रूपान्तर कर दिया है। ईसोपनिपद का पाठ है—

<sup>&#</sup>x27;तल को मोहः य- शोक प्कावमन्परयतः ।'

र्भ अनोपचन्द्रीदय के चहुर्य स्न का १६ स्लोक [स्नोस्ट १६३६ के त्रिरेन्द्रम संस्काण के आधार पर ], अधायण शायण प्रकृति का विशायशनक रलोंक २७ के दाय ॥ प्र० चन्द्रीत २१ १६, २०, २२, इसका ग्रमा वर चार्योक सत के साथ ॥ पुनः य क ६ का २० श्लोक, तुलना वीतिये. सुध्यकोपनियद् क्षात्रा के सार ।

ष्यथ्या उसी रूप में यहां लिख दिया गया है। इसलिये यह रलोक भी इस बात का निर्णायक नहीं हो सकता, कि अनिकड़ने प्रचोधचन्द्रोदय से ही इस स्लोक की लियांहिं।

इसके और-अधिक निर्माय के लिये, आवश्यक है, कि प्रवोधचन्द्रोदय नाटक की रचना के काल पर प्रकाश डाला जाय। इस सम्बन्ध में आधुनिक विद्वानों ने क्या निर्मय किया है, इसका विचार न कर हम केवल प्रवोधचन्द्रोदय की अपनी साची पर ही इसका निरचय करने का यस्त करते हैं, कि नाटक का रचना काल क्या हो सकता है।

नाटक की प्रारम्भिक भूमिका में ही चन्द्रात्रेय [ बन्देल ] वंश के राजा की तियमी का चन्त्रेल हैं. और इस बात का निर्देश किया गया है, कि चेदियति कर ने चन्देल वंश के राजाओं का उच्छेद कर दिया था। अब राजा की तियमी ने चर्तमान, चेदियति को परास्त कर चन्देल वंश के आधिपस्य को किर स्थापित करने का चस्त किया है। उसी विजय के उपलक्ष्य में राजा की तियमी के सन्मुख इस नाटक का आधिमय किया जा रहा है।

इतिहास से यह बात निश्चित है, कि चन्देल बंश का राजा कीर्तिबर्मा १०४१-१०६म कीस्ताब्द में महोवा े की गई। पर प्रतिष्ठित रहा है। इसने चेदिपति कर्ण प्रथवा लक्ष्मीकर्ण को युद्ध में परास्त किया। इसका समय शिला लेखों के आधार पर १०४१-१०७० जीस्ताब्द निश्चित है। ऐसी-स्थिति में उक्त नाटक के क्रांभिनय का काल १०४४ जीस्ताब्द के खास पास निश्चित हो सकता है। क्योंकि विजय के उपलच्च में राजा कीर्तिबर्मा के सन्मुख ही इस नाटक का क्रांभिनय किया गया था, जो स्वयं नाटक में उच्लिखत है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है, कि क्रांनिकद्वपृत्ति और प्रयोधचन्द्रोदय नाटक में जो स्लोक समान क्य से उपलच्च होता है, उसके खाधार पर भी अधिकद्व का काल क्रीस्ट एकादश शतक के क्रान्तर करीं स्वीचा जा सकता।

चस्तुरिधित यही है, कि इम रलोठ का मूल स्थान कोई खाय ही है, जहां से इन दोनों ही प्रत्यकारों ने इसको लिया है। खनिरुद्ध के पाठ में प्राचीनता की सम्भावना का निर्देश खपी हम फपर वर चुने हैं। विद दुर्जनतीपन्याय से इम बान पर खायह ही किया जाय, कि उक रजीठ का मूल स्थान नाटक ही है, तो भी हमारे खनुमान में कोई बाचा नहीं। यह निश्चित है, कि रामानुत मन के स्थापना के पूर्व ही खनिरुद्ध का सानय होना चाहिये। रामानुत मत की स्थापना का काल खेंस्ट एकादश शतक का खन्तिम भाग माना जाता है। इमलिये खनिरुद्ध का समय कीस्ट एकादश शतक के मध्यभाग के समीप से खीर पीछे नहीं माना जा सकता।

<sup>े</sup> महोबा, जि॰ वांदा यु॰ पी॰ में चन्देल वेंदा का प्रसिद्ध श्रमिशन है।

<sup>े</sup> चेरिपति कर्ण देहम बँग का राजा था। इसका निवास पुन्टेनचश्रह रें दहाल नामरु स्थान था, जिसकी दिन्दी में 'दशाल' बहते हैं। इसी प्रदेश का पुराना नाम केटि है।

Dynastice History of Northern India by H-C. Ray के बहुसा Epigraphy Indica Vol. 1, P. 219 के बाबस पर।

# महादेव वेदान्ती

महादेव वेदान्ती श्रीर श्रनिरुद्धवृत्ति-

सांख्यपडध्यायी सूत्रों का खन्यतम न्यार्याकार महादेव वेतान्ती भी है, इसने श्रवनी न्याख्या, अतिरुद्धवृत्ति के श्राधार पर लिखी है, श्रीर इसीक्षिये न्याख्या का नाम वृत्तिसार रक्सा है। यह बात इसके प्रथमाध्याय के उपक्रम तथा उपसहार रलोकों से स्पष्ट ही जाती है। महादेव का उपक्रम रलोक इसककार है—

"रप्ट् यानिरुद्धपुत्ति बुद्भाः सांस्यीयसिद्धान्तम् । विरचयति वृ!त्तसारः देशन्त्यादिर्महादेवः ॥" प्रथमाध्यायः के उपसंहार इलोकः इत्रप्रकारः हैं—

"श्रप मामकसन्दर्भे" नास्ति कापि स्यतन्त्रता । इति ज्ञापयितुं वृत्तिसार इत्यभिषा कृता ॥ परवाक्यानि लिप्नता तैपामयों विभावितः । कृता सदर्भं शुद्धिरूचेस्येव ये नाफलः श्रमः ॥"

महादेव श्रीर डॉ॰ रिचेर्ड गॉर्वे-

महादेव के निश्चित काल को बतलाने बाला कोई भी लेख अभी तक उपलब्ध नहीं हो सका। आधुनिक विद्वानों ने इस सम्बन्ध में जो अनुमान किये हैं, उनके आधार पर महादेव, विद्यानिभच्च की अपेला परचाहनीं आचार्य हैं। बॉ॰ रिचंड गाँवें ' के अनुसार पड़-पायी के प्रथम दो अध्यायों में महादेव ने विद्यानिभन्न के भाष्य की प्रतिलिपिमात्र की हैं। परन्तु इस बात को छिपाने के लिये उसने अपनी वृत्ति के प्रारम्भ में विद्यानिभन्न का नाम न लिएकर अनिकद्ध का नाम लिख दिया है।

महादेव के सम्यन्ध में गाँवें का यह कथन, सचर्युच ही महादेव के अपर एक महान आलेप है। परन्तु इन होनों ज्याख्याकारों के सन्दर्भों की लय हम गम्भीरतापूर्य परत्यर तुलता करते हैं, तो एक और भावना हमारे सन्युध्य खाती है। और वह यह हैं, कि कहाचित यह समय हो सकता है, कि विज्ञानिभन्न ने ही खपनी ज्याख्या का खाधार, महादेव की ज्याख्या को बनाया हो। क्योंकि इन दोनों की तुलना करने पर महादेव की ज्याख्या खपने रूप में बहुत ही स्वाभाविक और पूर्ण माह्म देती है। जब कि विज्ञानिभन्नु के भाष्य में उसका ही खिपर विस्तार तथा उद्दारपोह्म के अप्य विवेचन सम्भित्तत हैं।

महादेव, विज्ञानभिञ्ज की अवेद्या प्राचीन है-

यदि इस भावना को हम अपने मस्तिष्क से दूर करदे, कि विवानिभित्तु जैमा भाष्यकार दूसरे का अनुकरण कैसे कर सकता है, और निष्पन्न होकर इसकी विवेचना में प्रवेश करें, तो बहुत सी सपाई हमारे सामने स्पष्ट हो जाती है।

<sup>े</sup> झॅ० रिचॅर्ड गॉर्चे सम्पादित चनिरुद्धपृति की भूमिका, चुच्ड १ पर । वंशाल एशियाटिक सोसायदी द्वारा प्रकाशित, शीस्ट १८८८ क

( 'प्र ) सब से प्रथम हम देवाने हैं, कि यहादेव ने स्पष्ट ही अनिरुद्ध का उल्लंख त्रिया है, और उसकी वृच्चि ने देववर अपनी ज्यारया के लिये जाने का निर्देश किया है। यदि सच्युच ही उसने विज्ञानभिन्न के भाष्य की प्रतिलिपि की होती, तो लह विज्ञानभिन्न का द्वी नाम लिखने में क्यों सकीच करता शिक्षणने की भावना उस समग्र सगत हो सकती थी, उद्य कि वह किसी के भी नाम का उल्लेख न करता । बिज्ञानभिन्न के अविदिक्त, अनिरुद्ध का नाम लिख देने से तो उसे कोई भी लाम नहीं होता । किसी का भी,नाम लिखे, वह अनुकरणकर्मा तो कहलायेगा ही। ईस सम्बन्ध में कोई भी विद्वान् यह समग्र सरता है, कि महादेव इतना मुर्योती नहोगा, कि बह इस बात को भी न जात । पाता । काक्षित्र विज्ञानभिन्न का नाम ने केक्ष अनिरुद्ध का नाम लेने में उसका क्या लाभ होगा, और उसने वालविक्षता को क्यों हिसाया होगा, यह द्वात हमारे सन्धंप सफ्ट नहीं होती।

(आ) प्रथमाध्याय के वपसंहार श्लोकों से भी उसने स्पष्ट लिखा है कि मेरे सदर्भ में कोई स्वतन्त्रता नहीं है, इसीलिये मैंने इसका नाम वृत्तिसार रक्त्या है। वस्तुत यह केवल उसकी विस्तान्त्रता नहीं हो, इसीलिये मैंने इसका नाम वृत्तिसार रक्त्या है। वस्तुत यह केवल उसकी विस्तान क्ष्यों का उद्भावन किया है। ऐसी मानोहिष्ति का व्यक्तित अस्तुत्र लिखेगा, यह वात समक्त में नहीं आती। फिर यदि वह विज्ञान अग्रद्य का ही अनुक्त्रक्र्यण करता, तो अपनी रचना का नाम भाष्यझार ही रखता, वृत्तिसार क्यों?

आगे वपसहार के दिलीय खोक में उसने अपनी रचना के सम्बन्ध में अरयन्त सपट निवरण दिया है। यह कहता है, कि दूसरे के वाक्या को लिखते हुए मैंने उनके अर्थी का ही विभावन अर्थात् प्रकाशन या खुलामा किया है, और पाठ का सरोधन किया है। इसलिये मेरा

परिश्रम क्यर्थ न स्ममना चाहिये ।

- महादेव के इस लेख से यह स्पष्ट है, कि बह दूसरे की सर्वथा प्रतिलिपि नहीं कर रहा, प्रस्तुत पूर्व प्रतिल्पितित अर्थों को स्पष्ट करने के लिये ही उसका प्रयत्न है। उसका स्वयं निर्दिष्ट सह वर्षान, तभी सुराठ हो सुक्ता है, जब हम यह सानते हैं, कि उसने अनिरुद्ध निर्दिष्ट अर्थों का ही स्पूष्टिकरण् किया है। अर्थ्यथा महादेव की रचना को यदि विद्यान राज्य की प्रतिलिपि माना ज्ञाम, तम उसनी कोई भी प्रतिद्या सत्य नहीं कही जासकती। क्योंकि प्रतिलिपि मों न अर्थ का विभावन है, और न सन्दर्भ का सरोधन। इसलिये यह सान लेना अर्थनत के उन है, कि महादेव ने विद्यानमाच्य की प्रतिलिपि की है। जो छुत्र और जितना महादेव ने किया है, यह स्पष्ट ही उनने स्वयं किया दिया है। मूर्य भी चोर, कभी अपने आप की चोर नहीं कहता। महादेव विद्यान होन्स भी ऐसा क्यों करता?

ं (इ) मन्य की ज्ञान्तरिक साद्धी भी इस बात को ममाखित करती है, कि महादेवने विज्ञान का अनुकरण नहीं किया। पहरूपायी के शहर सूत्र पर विज्ञानमिन् लिखता हैं—

"ण्तन सास्थानामनियतपदार्थाम्युपगम इति;मृहप्रलाप उपेत्तरणीय.। १९१

सास्य श्रानियतायदार्थवादी हैं, इस कंधन को विद्यानिर्भन्न, मूर्गो वा प्रलाप ततंताता है श्रानिकद्व ने श्रापनी श्रुप्ति में श्रानेक स्थलों पर सांदियों को श्रानिकंद्र ने श्रापनी श्रुप्ति में श्रानेक स्थलों पर सांदियों को श्रानिकंद्र के समान महादेव ने भीं इसं बाद को स्वीकार किया है। पर्रभ्यायी ४।१०७ सुत्र पर्रमहादेव लिसता है—

"श्रुनियतपरार्थवादिनो हि मार गार्री<sup>11</sup>

इससे रण्ड होता है, कि महादेर के द्वारा विद्यालयों प्रांक्षी प्रति लिपि करना तो दूर का नात है। यदि उसने विद्यालय का देखा भी होता, तो यह या तो इस यान को करवीकार कर देता, निसको विद्यालय का ने के लिए करना तो तहान के लेए एर हुउ म हुउ आलोचना। अवश्य किताता। यहर जानकर इस बात की कैसे सहन करना, कि तिस बाट को विद्यालयिक पूर्वों का प्रतापक हा है, उसी को यह चुपवाप रनीकार करते। इससे यह रण्ड परिणाम निकलाह है, कि महादेव ने विद्यालयिक के भाष्य को नहीं देवा। इसलिय विश्वल ही। विद्यालयिक से पूर्व कहा जा सकता है। विद्यालयिक के प्रति इसलिय विश्वल ही। विद्यालयिक के प्रति इसलिय विश्वल है। किताता के पूर्व के प्रदेश के प्रति इसलिय किता के प्रति इसलिय किता के प्रति इसलिय किता के प्रति इसलिय किता किता है। विद्यालय के प्रति इसलिय किता किता किता किता किता किता है। विद्यालय के प्रति इसलिय किता किता है। विद्यालय के प्रति इसलिय किता किता है। विद्यालय के स्वालय के स्वलय के स्वालय के स्वलय के स्वालय के स्वलय के स्वालय के स्वाल

(ई)—मन्य की ग्रकाचोस्न चान्तरिक साची भी इस बात का प्रमाण है, कि महादेन, विज्ञानभिन्न की कपेना पूर्वपत्ती व्याख्याकार है | पश्चायी के श्रेष्ट पूर पर विज्ञानभिन्न लिपता है— "एकादरोन्द्रियाणि पन्न तन्मात्राणि युद्धिरचेति सर्गदर्श, अर्हकीर्रस्य युद्धविंग तिर्माव ।

्यादराण्ड्रपाण् पम्य तत्यात्राण् चुक्रस्यतं सन्दर्शः, अक्तारस्य चुक्रास्य त एतान्येव सप्तदशं लिंग मन्तैव्यं, न तु सप्तदशं एकं स्वयद्यदिशतया व्याल्येषम् ।"

विज्ञानिमन्तु ने श्रार्टकारं का 'बुद्धि में श्रान्तेमांच' करके मिलगरेतिर के पटक अवयवों की सख्या स्वतह ही मीनी है। सूत्र के 'सर्टनईर्योके' पद 'की मिलनेदरेगे च एक च्या इस स्वासाहार इन्द्र के आधार पर एक पद मानकर, लिगरारीर के घटक अवववों की, जिन व्यावयाकारों ने अठारह सख्या मानी है, विद्यानिमन्न में उनकी 'खर्यदेन किया हैं। हम देंसते हैं, 'कि आंतिकद्व के समान महादेव ने भी सूत्र के 'सप्तदेशिक' पद 'में संबद्धि ईन्द्र मानंकर" लिगरारीर के अठारह अवववों का ही इन्लेस किया है। सहादेव का लेस इसफार है—

"सप्तदश च एकं नेति समाहारद्वन्द । बुद्रचहंकारभगीति पन्च सून्त्रमृतानि दरोन्द्रियाणीति सूरम, लिङ्गमिति चीच्यते ॥'

इससे भी स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि महादेव ने जिल्लानियम् के प्रन्थ को नहीं

इसी प्रकरण का प्रारम्भिक भाग देखें ।

देखा। यदि यह विज्ञान का अनुकरण करता, तो उसके समान ही लिंगशरीर के अवययों की समझ संख्या कानता, जैसा कि विज्ञानिमच्च के परचाहर्ती अन्य व्याख्याकारों ने उसका अनुकरण किया है। इसका उल्लेख हमने 'तन्वसमास सूत्रों के व्याख्याकार' अकरण में किया है। यदि महादेव विज्ञानिभच्च के मत को स्वीकार न करता, तो अपने से विक्रद्ध उसके व्याख्यान के सम्यन्ध में कुछ आलोचना करता, जैसे विज्ञानिभच्च ने अपने विक्रद्ध व्याख्यान की की है। इन सघ प्रमाणों के आधार पर बह स्पष्ट परिणाम निकल आता है, कि विज्ञानिभच्च की अपेचा महादेव पूर्ववर्षी व्याख्याकार है।

#### प्रकरण का उपसंहार-

अब इम इन व्याख्याकारों का कम और समय इसप्रकार निर्दिष्ट कर सकते हैं-

१-- अनिरुद्ध-- स्त्रीस्ट एकादश शतक के प्रारम्भ के लगभग,

२-महादेव-कांश्ट त्रयोदश शतक के मध्य के लगभग।

३—विज्ञानिमत्त-खीस्ट चतुर्वश शतक के पूर्व मध्यभाग के लगभग।

नागेरा आदि ज्याख्याकारों के सम्बन्ध में हमने यहां कोई उल्लेख नहीं किया है। क्योंकि सनके समय आदि का विषय विवादान्पद नहीं है, और पहच्यायी सुत्रों की खीरट चतुर्देश शतक क अनन्तर रचना मानने या न मानने पर भी उसका कोई प्रभाव नहीं है। इसलिये उसका उल्लेक प्रभ्य के अनावश्यक कलेवर को ही बढ़ाना होता। अतः सभीप के ज्याख्याकारों का उल्लेख परने मी हमने यहां उपेचा करती हैं।

# तत्त्वसमास सूत्रों के व्याख्याकार

पहच्यायी के अतिरिक्त किपल की एक और रचनातत्त्वसमास सुत्र हैं। इनकी संख्या रमसे कम २२, और अधिक से अधिक २५ हैं। १ कहीं-कहीं सत्ताईस सूत्रोंका भी उल्लेख मिलता है। इन सुत्रों की कई व्याच्या मुद्रित हो चूकी हैं। इन व्याख्याओं का एक समह क्रीस्ट १६८५ में चौराम्या संस्कृत सीरीज ्यनारस से 'सांख्यसंग्रह' नाम से प्रकाशित हुआ था। उसमे निम्नलिखित व्याख्या सग्रीत हैं।

- १--साख्यतत्त्वविवेचन, श्री विमानन्द विरचित।

मंख्या की न्यूनाधिकता का कोई निरिचत कारण महीं कहा जा सकता | किसी व्यक्तिवाकार ने एक सन्दर्भ के विभाग कर अनेक सूत्र बना दिये हैं, तो किसी ने उसे एक ही सूत्र रहने दिया है | कुछ व्याख्याताओं ने अन्यों के अनितम सन्दर्भ का व्याख्यात नहीं किया है | इस कारण भी वहां मूनसंख्या न्यून हो गई है ! बालाम उदासीन द्वारा परिशोधित तथा व्याख्यात सांख्यतक्ष्यकामुदी की भूमिका पुष्ट २ में सूनों की संख्या मताईस बनाई गई है |

३-सर्वोपकारिगी टीका,

४-सांख्यस्त्रविवरण,

४--कमदीपिका-तत्त्वसमाससूत्रवृत्ति,

## सांख्य पर कुछ स्वतन्त्र निवन्ध---

इन ज्याख्याच्यों के व्यविश्कि व्यन्त में कुछ स्वतन्त्र निवन्यों को भी संगृहीत कर मुद्रित कर दिया गया है। इसप्रकार के जिम्मलिखित चार निवन्य हैं।

### १--सांख्यतन्त्रप्रदीपिका--

सुरित पुरतक में लेखक के जाम का निर्देश करने वाली कोई पुष्पिका नहीं ही गई। परन्तु प्रारम्भ के डिसीय रलोक से इसके रचयिता का पता लगता है। रलोक इसमकार है—

"भट्टतेश नसम्भूतसदानग्दारमञः सुषीः । यजुर्वित् केशवः प्राहः किञ्चित् सास्त्रे यमामति ॥"

इससे प्रतीत होता है, कि यजुर्विन् केराव ने इस निवन्ध की रचना की, जो सदानम्न का पुत्र और भट्ट केराव का पाँव था। इसके काल का हम खभी तक कोई निरम्थ नहीं कर सके। प्रश्चकार ने स्वयं भी इसका कृछ निर्देष नहीं किया है। इसमें सन्देह नहीं कि यह निवन्ध करवन्त नवीन प्रतीत होता है। इसके पर्याखीन से यह स्पष्ट न्यनित होता है, कि यह निवन्ध करवन्त स्वयंन प्रतीत होता है। इसके पर्याखीनन से यह स्पष्ट न्यनित होता है, कि यह नेवक, सिद्धान्त- सुकावती के कर्क्षा विश्वनाथ पद्धानन से यी व्यवचित्त है। पद्धानन का समय श्रीस्ट सप्तर रातक का प्रधम व्यव्द कहा जाता है। क्यांत्र १६३० ईसवी सन के सगभग। यह निवंध सांख्यविषय पर एक साधारण सी एका है। वस्त्वसास सुत्रीं की व्याख्या इसमें नहीं है और व इसमें इन सुत्रीं के क्रम के अनुमार क्यें का ही निरुपण है।

#### २---सांख्यतत्त्वप्रदीप---

इसकी क्षान्तम पुष्पिका से प्रतीत होता है, कि इसका रचिवता कांबराज यति है, जो परमहंस परिवाजकाषार्य भी बैकुष्ठ यति का शिष्य था। यह रचना भी सांव्यविषय पर एक साथारण निवन्धमान है। इसमें न तत्त्वसमास सूतों की न्याव्या है, जोर न अर्थ निहेंश ही सूत्र क्रम के अनुसार है। रचना के पर्याक्षोचन से प्रतीत होता है, कि वह सांव्यतस्वकौशुरी के आधार पर मंद्रिप्त सा निवन्ध लिखा गया है। रचना अल्यन्त नवीन है, काल का निर्णय नहीं किया जासका।

इस लेखक ने संमड के १४६ प्रष्ठ पर 'उक्तम संस्थिम्लकारेखा' यह कह कर ''सौंस्थाक द्वुपलियोगांगाता?' यह सांस्थसप्ति की खाठवीं खार्यों का प्रारम्भिक भाग उद्धृत किया है। इससे प्रतित होता है, कि संस्थतः यह लेखक सांस्थयसित को ही सांस्थ का मूल प्रत्य समसता हो। परस्तु इस रचना को सुका हिट से देखने पर हमारी घारणा एक और दिशा को मुक जाती

भ सदित पुस्तक में इन भन्तिस तीन रचनाओं के रचयिताओं का कोई निर्देश नहीं है।

बान्यंकर सम्पादित सर्वदर्शनसंग्रह, एना मेंश्करण की श्रन्तिम स्चियों के आधार पर ।

है। इस लेसक ने अपनी रचना में सांख्यतत्त्वकौमुदी का अत्यधिक आश्रय लिया है, श्रीर एक स्थल पर तो सांख्यतत्त्वकौमुदी की पंक्तियों को 'साख्याचार्यों' के नाम पर लिया हैं। सांख्य-संग्रह के १६० प्रष्ट पर उसका लेख हैं---

"कार्यकारण्योरभेदसाघक प्रमाण चोकं सांस्थाचायैं: तिवणा-न पटस्तन्तुम्यो भिद्यते तदर्भवात् इह यदातो भिद्यते तत् तस्य घर्षो न भवित् यथा गारस्त्रस्य ग्रमेश्च पटस्तन्त्नां तस्माचार्यान्तरम्।" 'तथ्या' के खाने यह सम्पूर्ण सन्दर्भ सांस्थातस्य कीमुटी' वा है। इससे स्पष्ट वं, कि व्यव् सांस्थाचार्य पद से बाचरपति भिन्न का ही समरण कर रहा है। इस क्राट्स-के। प्रयोग-से यह भी ध्वनित होत्तां हैं, कि यह सेखक अत्यन्तं अर्वाचीन व्यक्ति है। और प्रकृत में इससे हमारा खमिन्नाय यह हैं; कि वाचरपति-की कृति को यह खांस्य की ल्याक्या खीरः उसका, मृत्य, सांस्य कारिकाण को सममता हैं, क्योंकि उसी की यह, ज्वाच्या है। जेखक ने अपनी रचना, में ।इस क्यांस्या का ही अत्यधिक खान्नय किया हैं, इसिलेये यह, जिल्लाक्या की ह्याह्या हैं, उसको ही उसने मृत्य पद से इस्तेख किया हैं। इसके लेखाँ का यह, खान्नायान नहीं तिकाला जासकता, कि वह, सांस्यकारिकाकों की ही साक्ष्य का मृत्य सम्बन्धा हो। व्यक्ति इसने इक्त पिक्त के आगे ही। तिला। हैं—

"मतपर्या**लोचने**न<sup>।</sup> यन्मतं कपिलस्त्रतनियद्धः प्रधानसाधनानुगुणं तदेर-युक्तिसहस्<sup>ष्ट</sup>

इससे स्पष्ट है, कि 'यह कृषित के द्वारा सुत्रों की एचना को स्वीकार करता है। और उनमें जिने विचारों था अर्थों का 'प्रतिपाइन किया गया है, उनहीं अर्थों का विरूपण - कारिकार आदि में मानता है। ईसिवियें उंक्त पिके में 'साक्यमृत्व' पद से उसका अभिप्राय सांस्थतस्यक्षीगुधी-व्याल्या के मुल मन्य से ही प्रतीत होता है।

#### ३—तश्वमीमांसा—

इसकी अन्तिम पुरिपंकों से प्रतित होता है, कि इसके र्व्यक्ति का नामा आवार्य कृष्ण-मित्र हैं। जो रोमसेवंक का पुत्र और रहेवीर्यंत को पीत्र था। यह रूपना भी सोस्वतस्वकी मुंधी के प्रति के रोटाचि हैं के प्रति के सामग्री सामग्री निवर्वेमीत्र है। यह रूप रचा गया, इसका

४<u>— सांख्यपरिभीपा</u>

इस का नाममात्र हो, सांख्यपरिमाण है। मांख्य तेरवा की परिभाषा इसमें सर्वथा नहीं है। 'अय राह,' 'अय शिष्य, ' ज्या शुद्धत्यान,' इंत्यादि शीर्षक है, जीर कुड़ गद्य तथा पद्य में उद्य प्याह तमिन दें शोषक है, जीर कुड़ गद्य तथा पद्य शिषा हुमा है। अतिपाद्य विषय से सोख्य का कोई सम्मन्त मतीन नहीं होता,। विषय निर्देश

<sup>े</sup> नवम सांव्यकारिका की तरचकीतुरी से यह पाँउ है। युक्त १२०। बालराम उदासीन संस्वरण । संवत १९६६ में निष्यसमार सेस बम्बई से मकाशित ह

श्रसम्बद्ध सा हो है। रचिवता-का पृता नहीं, रचना श्रत्यन्त नवीन है। ,तच्यसमाक्षयत्र-व्याख्या, सांख्यतत्त्विविचन---

इसके अमन्तर चर्चसमांत सूत्रों की उन पाच ब्वास्थाओं का वित्रेचन किया बीता है, जिनका उल्लेख अभी किया गया है। मुद्रित कम के अनुसार ही हमने अपने विवेचन का कम रक्या है। प्रनाजाल के अनुसार इनका कम, इस विवेचन के अनन्तर ही सुट ही सकेंगा। १—सौरंपतर्वविवेचन —

इस प्रनथ के प्रारम्भिक श्लोक से ही इसके श्वायित का नाम श्री पिमानन्दें निश्चित हैं। इसके पिता का नाम रघुनन्वन था, और निवासस्थान का नाम इष्टिकापुर अथवा इप्टकापुर।

इस मन्य के दो विमांग कियें जामकिते हैं, एक में सूत्रों का न्याख्यान है, और दूसरा

विवर गत्मक है, जिसमें स्वतन्त्र रूप से मेस्विमत की निरूपेण किया गर्या है।

प्रथम भाग में जितने सूत्रों की ज्याख्या की गई है, उनकी संख्या विदित है। स्रोहत पुग्नक में तीन सूत्र मोटें टाईप में और झापे हुए हैं। उनपर ज्यांख्या नहीं है। परन्तु ज्याख्यातार ने प्रारम्भिक चतुर्थ रलोक में पटचोस? सूत्र होने का निर्देश किया है। कई ज्याख्यां में इसके सप्तम सूत्र को तीन सूत्रों में विभक्त फरके किया गया है।

इस मन्ध में प्रथम सूत्र के क्याल्यान का प्रोरम्पिक कार्थिक मिन, माला गीर्थिय की ज्याल्या 'तस्वयाधाण्य'द्दावन' के क्षाधार पर खाली गीर्थी में गिंव होती हैं। इंत्ने भूगि में गया और प्रय चीर्मी का मिन्न होते का शेष क्याल्यान और आगे के सम्पूर्ण सूत्रों का क्याल्यान परा में ही उपनिक्षंद्व किया गया है। केवल १३ वें एस्ट पर एक जनह चार पीर्क गया रूप है। यह संपूर्ण भाग, क्रमदीपिका नांमक वस्यसमान्तर्द्वाचिक के कीस्ट्रार, रहीकिश्ववाद है। इस्प्रकार इस मन्य की यह प्रयम स्वित्विक्यात्मक मिन्न केन्य पूर्विवर्ग दी प्रत्यों के कीश्यार 'पर निक्षा गया है।

पिमानन्द का काल---

तरवयायीध्येदीपन का रचयिता भावा गर्छेशः पिसानन्द से पूर्वयत्ती श्रीकार्य है।

समयत यह र्थान सयुक्तियदेश [ अभी एक सप्ताह से उत्तरपदेश ] का व्यक्तिक प्रसिद्ध 'हरावा' नामक

नगर होगा।

"एव पृष्टो मुनि बाह निर्विश्वाय कृषानिथि। वर्ज्यविशिविसूर्याणि व्यक्तिमान महारमिम ॥"

<sup>े</sup> साज्यसंग्रह प्रत्य के सत्यांक की पढ़े विन्यविक्शीसंग्रह जों में दिल्पणी में लिखा है, कि कुन्नावित पह नाम 'चेमेन्ट' होगा, सम्बंध 'पिमानन्त' मांगिर्धना के लाग का नाम हो, यह लग्न पही मसिद्ध होनें के कार्स्य यहां भी उसी का उत्सेख किया गया ही हुती व्यक्ति एक और एक मां प्रवास में 'पहन्याय-रत्याकर' बंधवा 'नांकस्तोख' ( पंजांब यूनिव्यस्टिटी बाइंटर में लाहर) वास्त्य प्रस्त प्रत्य उपलब्ध होता है। वास्त्र मां इसका माम विभागन्त कीर पिंचा को नांस्र रामन्त्रमें शोषक किया हैं। दिख है, आहरि के पारिकताम में 'पत्ने जानि से यह प्रत्य बही रहें वर्षा ]

इसके लिये हम एक प्रमाण विभानन्द के अन्य से ही उपस्थित करते हैं।

सांख्यसिद्धान्त में सुद्मशारीर श्रठारह तत्त्वों का संघात माना गया है। तेरह करण श्रीर पांच सुद्मभूत । सांख्यकारिका के सन ही व्याख्याकारों व इस सिद्धान्त को समान रूप

मादरवृत्ति, फारिका ७०। और कारिका १२ की अवतरशिका । गोडपाद भाष्य, कारिका १२ । सुवर्षे सन्तरि, फारिका, ७०, ४९, ४२ । जयगंगला, कारिका, ७० । साल्यवन्त्वकीमदी, कारिका ४० ।

सुवर्णसम्वति के चिद्रान् सम्पादक श्रीयुव न॰ अध्याखामी शास्त्री ने हुंभी पुस्तक की भूमिकां के ४० एक पर यह जिला है, कि सुवर्णसम्वति में स्पन्नशारीर के सात ही अवयव माने हैं। कोर सम्मचत मीहपाद मान्य में चाठ। यह इन दोनों स्वाववाच्यो में एक पर्योग्त समानता प्रतीत होती है। जब कि अम्भ व्याप्ताओं में स्पष्ट हो अप्रतह अववर्षों का उल्लेख है, और हेरवरटण्या की कारिका भी हस सम्मण्य में कोई स्पष्ट निर्देश नहीं करती। श्रीमका लेखक के विचार में सुवर्णसम्त्रति के उक्त लेख का आधार कोई पष्टितन्त्र जीसा प्राचीन मन्य होगा, जब कि स्पृत्रशारीर के अप्रवर्षों के सम्बन्ध में विद्रानों का अनिरच्यासक ही जान वहा होगा।

श्री शास्त्री महोदय के इस सेत के संबन्ध में हमारा निनेदन हैं, कि इरवरकृष्ण ने घन प्री कारिका में सदमरारीर के चवयनों का स्पष्ट निर्देश किया है। उसके पद हैं—'महदादिस्वस्परेन्तम्'। महत् से सेकर स्पस्पर्यन्त जिंगशारीर होता है। कारिकाको में निर्देश, तरवों के उत्पत्तिकम के खतुमार गणना करने पर 'महत्' से खेकर स्वस्तभूत पर्यन्त अन तस्त्र होताते हैं। भिर करिकाकार के संबन्ध में यह

सन्देह फैसे किया जा सकता है, कि उसने इसके लिये कोई स्पष्ट निर्देश नहीं किया !

घुवर्णसक्ति और गौडपाद की स्वारण से भी इस वार्ण का स्पष्ट उन्होल है। प्रसीत पह होता है, कि ४० वीं कारिका की प्रसम्भक पंक्तियों से सुवर्णसक्तित के एक लेख से समवत श्रीपुर्ण शास्त्री महोवय की एका अम होगया हो। वहां पर 'एतानि सप्त सूच्मश्रारीमिन्युच्यते' ऐसा वित्वा है। यहां सात, बुद्धि यहकार आगंद प्रयाद व्यवस्थित हैं। एकादण इन्द्रियों का निर्देश महीं है। इसार निवदन पह है, कि यहि स्वमश्रारीर के साथ एकादण इन्द्रियों का निर्देश वह प्राध्याकर कहीं मी म करता, तो यह कहा जासकता था, कि वह इन सात वस्त्वां की निर्देश यह प्राध्याकर कहीं मी म करता, तो यह कहा जासकता था, कि वह इन सात वस्त्वां के ही स्वमश्रारीर का प्रमानता है। परन्तु व्यवस्थान महत्त्वां के साथ है। वह विवस्ता है—

"तत्तद्दमशारीरमं काशेन्द्रियसंयर्च " शीन नौरान् संसरित"।

इससे ब्याय्याकार का अभिमृत स्पष्ट होजाता है, कि वह स्वस्मश्रीर में श्रष्टादश तस्यों को मानता है। कदापित कोई कह सकता है, कि यहां ब्याय्याकार ने वस्क स्प्तारोश के साथ इन्द्रियों का समय्य बताया है, श्रीरमें उनवा समावेश नहीं। इन्द्रियों पृथक हैं, और सात तस्यों वा शरीर पृथक । उक्त पीक में उन दो के केवल सम्बन्ध का ही निर्देश है। परन्तु यह बहना भी सगत म होगा। व्योकि व्याप्याकार में सर्वत्र हो स्वस्मश्रीर से इन माल तस्यों का हो उरलेल करता, तब देमा कहना उवित्र होगा। परन्तु स्पाय्याकार ने प्रकारात्य से भी इस कार्य का निर्देश किया है। यस्तृतः स्पाय्याराति वे साम्याय में यह विवेचन समस्य सहा वाहिये, कि इन चारतह तस्यों हो से वोच सूच्यामृत आध्यक्त होने हैं, भीर तरह करवा साथित। इन सबका मिखित समुदाय सुच्यात्रार या वित्रतारीर कहाता है। इसी मायार को स्रेयर क्षेत्रक स्वर्ती वर मुख्यासति व्याय्यावार ने जिगरगीर के सत्यों का निर्देश दिया है।

१० वीं चार्या की व्याल्या में चीनी कनुवाद का एक पाठ इसप्रकार है-

<sup>&</sup>quot;" "प्रयोदरापिषकण्ैः सूच्यरारीरं स'सारयति ।""
भा वी कारिका की क्याच्या ही कह विकास है---

### से पीकार किया है। कांट्यकारिया की चालीसधी व प्रार्थ में ईन्वरकृष्ण ने भी इसी विचार

"तामात् स् इतरारीर' विहाय, त्रधोदशके न स्थातुं समत" युनः धर कारिका की स्वचरियामां में लिएना है— "दहे स् इतरारीर त्रपोर्ट्सकेन सहः""सं सरति।" पित्र ४२ वों क्षरिता की कारवा में लिखता है—

"स इमशरीरमप्येवं इदोदशकेन सं युक्तं ...... श्राश्वादारमना परिसमते ।"

पन: ६२ थीं कारिका की न्याएना में इसमहार उल्लेख है-

"पान्यानमानस्वम समज्ञारीर त्रयोदशविषकर स्मृत्युं के ""िविष्का कमार्गान संसाति ।

कुन केवा से स्वष्ट होता है, कि वदि स्वारपाराम सुदस्त शेर में देख सात हरूरों के सातर ।

सो उसका यह-स्वारण इन्हियों के साथ सुद्धि की कर्षकर को जोहबर शरोबरा करवा का सुद्यरी के सातर ।

के साल निर्देश करना सर्ववा असंगत होजाता । इराखिये यही कहा जानकता है, कि वर्ष को स्वष्ट करने के

बिये यह फेरान लागे-निर्देश के विविध प्रकार हैं। जहां केदल सात का किर्देश दिया गया है, वहां कादि और वान्स के बरदों वा ही निर्देश है, सरकवर्ती दनवें का दसरे प्रिटिश गर्टी हो जाता, जय कि वान्स स्थलों पर दल सव का ही निर्देश

किया राया है।

ह्सके सम्बन्ध में यह भी कल्पना की दासवती है, कि संभद ता वहां हुए पाठ व्यवस्ति हो गया हो। इस समय को पाठ दणकाध है, उसके 'सप्ता और 'स्प्मा इन हो पहों के मध्य में कदाधित 'इन्द्रियािंग में गाउँ है। इस समय को पाठ दणका हो। वसाँकि इसी कारिक क्वाबर की बातकी पंक्ति के आधार पा, किसका हमने वाकी कार उस्केल किया है, इस महत के पाठ की यहां संभावना होन करी है। इसके स्वितिक भी सम में यम इन वपर्युक्त करेतों के रहते इत्वर्ग को ब्यवस्य कहा जासकता है, कि सदस्यगरीर मायवधी से सेल, किसी प्रेमी कदस्या के बोधार नहीं होस हने, जा कि इपने सम्बन्ध में विद्वानों का करित्रवालक जान था। पश्चितन के काम में इस हा व्यवस्थानात्म जान था, इसके कियी भी कोई नावार नहीं है।

राडपाद भाष्य में भी स्ट्रशारीन के शहारत यहनों का उठकेल है। ४२ **वीं कारिया की** 

व्याप्या में यह लिखता है -

' लिंगं सृच्मैः परमाणुभिन्तन्मात्रैरुपचितं शरीर' त्रयोदरःविधवरणोदेतं मानुपदेवतिर्थ-

ग्योनिय व्ययतिष्ठते।"

यहाँ राष्ट्र हो स्व्सावार के कठावर तस्यों या निर्देश है, २० वारिया की स्वारया में आदि बात्स के उन्हों का हो उन्होंक किया है, इससे सम्पर्ग हम्द्रियों वा तियेव वहीं हो दाता. १ म. था यूस कारिका के पूरों की व्यारमा का सामन्वरथ हो न ही संवेगा। मूल कारिका के पूरों से यह स्पष्ट हैं. कि मुक्तवरीर में कठावर अन्य होने हैं। स्कृत रीर में साव या बाद ही उन्हों का होना, वारिका के किन पूरों का दर्थ माना आक्रवाहै, अस्त्र होता हमा बच्चे विये काले दर, मूल में स्थान्य वा तिरिचत ही विरोध होगा। ऐसी क्षित में सहसों वर्ष पुरावे, किर्दी राविष्ठत विपयस्य या व्येषित वारों के बाधार पर निरुवत विदारों में सम्बंद की स्ट्रावना वस समय तक क्षिकर नहीं हो सकती, तब तक कि उनका सक्त प्रांकीचन न कर दिया जाव।

 इंस्तरकृत्य की मूल कारिका के सम्बन्त में हमने उना टिन्त्यों में निर्देश कर दिया है। श्रीपु: एक्सी महादय ने भी इस बात का स्त्रीकार किया है, कि २२ २५, २४, २१ कारिनाओं को सिहालत देखते से

यह धर्थ स्रष्ट होना है।

को माना हैं। सांख्यपड़प्यायां में सूत्र हैं—'सप्तदरीके लिड्नम्'[ ३१६ ] इसका क्रर्य भी क्रानि रुद्ध व्याख्याशार ने सप्तदश=सबह और एक क्षर्यात् क्राशाह किया है, और उपर्यु क्त १८ तत्त्वों से हो लिंगशरीर की रचना स्भीकार को हैं। सांख्यपढ़प्यायी के उपलभ्यमान न्याख्यानों में क्रानि-रुद्ध सब मे आर्यन हैं। उसके अनन्तर होने दाले महादेव ने भी उक्त सूत्र का यही क्रर्य किया हैं।

यय मर्थे प्रथम विद्यानिमस्तु ही ऐमा न्यांक्त है, जिसने स्क्मशरीर में सबह तर वो का ही सबावेरा माना है, आवा यह कहा जा सकता है, कि पढ़ प्यायों के एकत शह स्त्र का वसने ऐसा प्रथं किया है, और बुद्धि अहंकार को एक गिन कर स्वस्त्र रात है। हमारा अभिप्राय यह है, कि वस्तुतः उन वस्त्रों के अठारह रहने पर मी, दो को एक समयेश माना है। हमारा अभिप्राय यह है, कि वस्तुतः उन वस्त्रों के अठारह रहने पर मी, दो को एक जारह गिनकर उनकी मंद्या सबद साने है। विद्या निम्मु से पूर्व विद्यं भी अन्य आवार्य का ऐसा लेख हमें प्रभी तक नहीं सिला है। अयौत् जिंतरारीर के अवयवा की सजद संख्या सम्बन्धि विचार-धारा का उद्भावन करने वाला सर्वेष्या प्रायार्थ विद्यानिम्तु ही है। इसी के अनुसार पिमानग्व में भी अपने अग्य के नियन्थात्यक द्वितीच भाग में एक दे एर इस सत को स्वीकार किया है। प्रतीत यह होता है, कि उसने विद्यानिम्नु के लेख के आधार पर ही अपना यह मत अपने किया है। प्रतीत यह होता है, कि उसने विद्यानिम्नु के लेख के आधार पर ही अपना यह मत अपने किया है। इससे परिणाम निक्तता है, कि जिमानग्व, अवश्व विद्यानिम्नु की अपने अपने करवी है। इससे परिणाम निक्तता है, कि जिमानग्व, अवश्व विद्यानिम्नु की अपने अपने होगा, और उसके लेख में श्र हा भी रखता होगा। भावा गर्थेश, विद्यानिम्नु का प्रमिद्ध शिष्ट वा, इस लिये उनम अतन्तरवर्श्व मिकालिक भी था। ऐसी रियंति में भावा गर्थेश के प्रन्थ का अपने मन्य में आप्रय लेता विसानग्व के लिये अदस्त्रभ वहीं है।

क्रमर्रापिका न्यास्या, जिसका विमानन्द ने अस्रहार रलोकानुसाद किया है, वह भावा गणेश में भी प्राचीन है। इसका निर्देश 'क्रम्ययाधाध्यंदीपन' के प्रसंग में किया जायगा। इसलिये यह करवना नहीं की जा मक्की, कि क्रमहें,विका, विमानन्द के बन्द के खाधार पर लिखी गई। अतन्त्र हमारा यह अनुमान संगत हो सफना है, कि सांस्यवस्थियियन अपने पूर्ववर्षी खन्य हो इन्दीं के आवार पर लिखा गया है।

िमानिष्द के एक और बन्य का इस प्रसंग के प्रारम्भ की दिलाएं। में हम करलेख कर चुके हैं। इसका नाम 'नवस्यायरत्नावर' अथवा 'नवकरूलोलं' है। इसका हम निर्चय नहीं कर माने, कि अभी तक यह अन्य कहीं प्रकाशित हुआ है वा नहीं ? परन्तु इसकी एक हम्तलिखित भार, भव्यनद् विर्वाविद्यानय के पुस्तकालय में मेरबा ६५६१ पर मुर्रावित है। उसके प्रारम्भिक रलेक कीर अधिका मुस्पिन के आवार कर इस बात का निर्चय हो जाना है, कि मांनवतस्वविदेवन और इस मध्य का स्विचत विमानन्त एक ही क्यक्ति है। प्रारम्भिक चतुर्य पद्माम स्लोक इस विवय वर पर्याप्त प्रकार दालते हैं। स्लोक हैं—

'िरविषिति पिमानवदः व्यस्य' व्यन्तिमम्। प्रव्यं म'श्राविसुधियोः बतायरस्नादरं सः म् ॥

येन स्थायसुधानतेनमपूरि अरले मम् । हाम्तानगयसं भीनः ? म'ते दिनसरं स्टुः :॥'' प्रस्य की अस्तिस पुष्पिका इसप्रसार है—

"इति श्री कान्यकुन्मतिलक अष्टकापुरिनवासिदीचितरपुनन्दनसुनिपमानन्दकृतं तव-न्यायरस्ताकरे गौतममृज्ञव्यास्यानरूपो नवनस्त्रोतः समाप्ति समाप्तः ॥ संवत् १४४८॥ ॥ श्री भवार्षीराहायः ॥''

सयन्यायरत्नाकर के इन उल्लेखों से दो नातों का और अधिक पता लग जाता है।

(२)-पञ्चम रह्नोक में पिमानन्द ने अपने शुरु दिनकर का नाम-निर्देश किया है। दिनकर, मानन्द का न्यायशास्त्र का शुरु प्रतीत होता है।

(२)-इस प्रति का, संवत् १७४६ में लिखा जाना।

यदि विमानन्द फे गुरु दिनकर को, मुकाबली का ज्याख्याकार दिनकर भिश्र ही समाना आप, 
दिनका कालसम्बन्धी विवेचन प्रथिक रषष्ट हो जाता है। सर्वदरीनसंबद की व्यन्तिम सूचियों 
व्यस्यंकर महोदय ने दिनकर का समय कीस्ट १६६० लिखा है। परंतु इस प्रतिलिपि का संवम् 
७४% है, जो १६६१ कीस्ट में प्राता है। इस प्रतिलिपि के व्यन्तिम 'श्री सवावीशहायः' परों से 
ह वात प्रतीत होती है, कि यह प्रति अन्यकार की स्वयं लिखी हुई नहीं है। प्रस्तुत किसी प्रत्य 
पिक ने, किसी पहली प्रति के व्याधार पर प्रतिलिपि को है। वस प्रतिलिपिकार ने ही संवत् 
प्रात्त हात का जिल्ला प्रति के व्याधार पर प्रतिलिपि को है। वस प्रतिलिपिकार ने ही संवत् 
प्रति ने, किसी पहली प्रति के व्याधार पर प्रतिलिपि को है। वस प्रतिलिपिकार ने ही संवत् 
प्रति ने, किसी पहली प्रति के व्याधार पर प्रतिलिपि को है। वस प्रतिलिपिकार ने ही संवत् 
प्रति ने, किसी पहली प्रति के व्याधार पर प्रतिलिपिका के हैं। वस प्रतिलिपिकार ने ही संवत् 
प्रति का किलक की इच्छा होने पर खोकरूप में ही व्यवना संवन् लिख देने की प्रधा प्रति 
। इसप्रकार से प्रयक्त संवत् लिखने की प्रथा, अन्य स्विचिताओं में नहीं पाई जानी। हमारा 
प्रतिभाव यह है, कि यह संवत् प्रतिलिपि का है, प्रिमानन्द की रचना का नहीं। ऐसी रिवीस '
'पिमानन्द का काल व्यवस्य इससे छुछ पूर्व ही माना जाना चाहियं। इसलिये स्ट सप्तदश 
तिक के पूर्वा में उत्तर विद्याना होना सामञ्जस्यपूर्ण हो नकरा दे, ब्रीर यही काल दिनकर 
त भी माना जा सकता है। वास्वयं वह है, कि स्रीस्ट सप्तरश शतक के पूर्वा है के व्यवस्वर 
प्रात्तन्त्र का काल नहीं माना जा सकता ।

इमके प्रतिरिक्त 'नवन्यायरतावर' के प्रारम्भिक तृनीय खोक के प्राचार पर एक द्योतचन्द्र नामक राजा का निर्देश मिलता है। जो सम्भवतः प्रमानन्द का प्राध्यवता होगा। खबा पिमानन्द उसकी राज्य सीमा में निवास करता होगा। पिमानन्द्र ने सपरियार जमकी जा के जिये भगवान में प्रक्षेना की है। स्लोक इसप्रकार हैं—

श्रानन्दः सन्चिदासगद्वयः इति निग्मैलीक्तिः द्योगिनां च, ध्ययः क्षत्रीस्य मत्रोध्ययमपि निदयन्मृनिभेदैरपन्तः।

हस्तिनितित प्रति में पार यही पदा गया है। परन्तु हमकी वर्षसं गति टोक नहीं होती । क्दाबिन हहां 'क्दाह्य मन्तित्वप्रमणि यह पार होना चाहिये ।

श्रव्यक्तो ध्यक्तरूपो गणितबहुगुणोऽनिन्त्यशक्तिर्न्यन्ता, रामः पायादपायात् परिवृतिसिक्तिवेद्योतचन्द्रं घरेशम् ॥

यह राजा उद्योतचन्द्र किस भूभाग क़ा किस काल में शासन कर रहा था, इन सब धातों

का खभी निर्णय करना हमारे लिये किंठन हैं।

पिमानन्द की रचना के करन का निर्देश करने के लिये जो साथा उपलब्ध हो सके हैं,

उनका उरलेश कर दिया गया है। इसप्रकार उपयुक्त खाधारों पर वेचल इतना कहा जासकता
है, कि यह खीरट सप्तदश शतक के प्रारम्भिक भाग के अनन्तर नहीं माना जा सकता। विज्ञानभित्र के पूर्व-निर्देष्ट काल के खनुसार भावागखेश का समय खीरट चतुर्देश शतक का खन्त हो
सकता है। उसके खनन्तर ही पिमानन्द का काल खनुमान किया जाना चाहिये।

तरुवसमास सुत्रों पर भावागणेश की न्याख्या तरुवयाथार्थ्यदीपन -

'२--तत्त्वयाथाध्र्यदीपन

इस प्रन्य का रचियता विकालिमत्तु वा शिष्य भाषागर्थेश हैं, यह इस प्रन्य के प्रारम्भिक श्लोकों से स्पष्ट हो जाता है। तीसरे श्लोक के खाबार पर यह भी स्पष्ट होता है, कि भाषागर्थेश ने इस ब्याख्या के जिल्लने में, वस्तसमास सूत्रों को पञ्चशिखकृत व्याख्या का खाश्रय लिया है, और भिन्न भ्यलां पर पञ्चशिख का नाम लेकर चार श्लोक भी उद्दूष्टत किये हैं।

भावागणेश की व्याख्या का श्राधार-

श्रभी तक वरवस्त्रास सूत्रीं पर पक प्रशिक्ष के नाम की कोई भी व्याख्या हमें उपलब्ध नहीं हुई। परन्तु इस विचार से, कि भागागणेश ने श्रपनी व्याख्या के लिप्तने में किसी प्रायोग घर.त्या का बाश्य लिया है, जब हुमने सांवरसंग्रह में सुद्रित वरवसमास सुत्रों की पांचों व्याख्याओं की परसर तुल्ता कर के गंभीरतापूर्व के देखा, तब हुमार सन्मुख एक विचार उपस्थित हुचा है, श्रीर पह यह है, कि भागागणेश ने अपनी व्याख्या के लिखने में जिस प्राचीन व्याख्या पर आश्रय लिया है, व : संभवतः क्ष्मत्रीपिका नाम की व्याख्या होसकती है, जो उक्त संग्रह में संख्या पांच पर मुद्रित है। यहां इसके रचयिता के नाम का कोई भी निर्देश नहीं मिलता। यह हम निश्चयपूर्व कर सक्ते हैं, कि यह व्याख्या फिलता के प्रशिष्य पव्यश्चिर की रचना नहीं हो सकती, क्योंकि इसमें बुद्ध कारिकाओं के निर्देश व मिलते हैं, और एक स्थल ('पुरुपः' इस सूत्र ) पर स्थवं व्याप्याकार, रक्वशित का सांख्याचारों में इसग्र नाम उल्लेख करता हैं—

"एव तामत् सञ्काचायाः ऋषिलासु रेपच्चरित्सपनःचलित्रमृतयो यहत् पुरुपान् वर्णयन्तिः" पट्यिसारा स्वयं यह उल्डेख कैसे करता । किर भी यह निःसन्दिग्य है, कि यह पर्यास प्रचीन

देनिये, देश मृद्धिकार्यः १स स्थ की स्वान्या ।

<sup>े</sup> समासस्याच्यालम्ब ब्वाल्यां पञ्चितित्त्रस्य च । म दागर्येतः कुन्ने सन्ययाषाध्यदीवनम् ॥३॥

व्याख्या है, श्रीर यह भी संभव है, कि इसी व्याख्या के प्राधार पर मावागशेश ने श्रमनी रचना का हो।

यद्यपि भावागरणेश व्यवनी रचना में यद िवसता है, फि उसने खपनी कृति में परूप-रिख की व्याच्या पा आश्रव ित्या है, और हम यह कह रहे हैं, कि उसकी व्याप्या का व्यापार क्रमदीपिका परूपित की रचना नहीं होसकतें। इस विषद्ध स्थिति, में प्रतीत यह होता है, कि आज की तरह भाषागणेश के समय में भी क्रमशिषण के रचिता का नाम श्रहात था। परन्तु इस परस्पार के श्रावार पर, कि परूपिता की कृति ही समना होगा। इन दोनों व्याप्याओं की परस्पर हुलान से यह निरिचत हो जाता है, कि 'तरप्याथार्थ्यर्यायन' का श्रावार 'क्रमशिव।' हो मकती है।

तरवयायार्थ्यर्द्रीपन और कमदीविका की प्रस्पर समानता-

हमारी यह धारणा उम समय और भी पुछ हो जाती हैं, जब हम तरबचाथाथ्यंबीपन में पञ्जितिक ने नाम से छद्धत रह्योशी के प्रसंग की क्रमहीपिका से तुसमा करते हैं। सर्वथा बढ़ी प्रकरण और यही प्रथी। पहला उद्धरण भाषागखेराने इसक्कार दिया है—िसांस्वरसंबद्ध, प्रष्ट ६१ ने

"तथा चोरतं पश्चशिरोन प्रमासायायम--

पन्विशातिक एउटो यत्र कुत्राश्रमे स्थितः । जटी मुण्डी शिरती वापि मुच्यते नात्र त'रायः '।।''
कत्रदीपिका में यह रखोक जहां उत्शिक्ति है, उसके पूर्वापर प्रसंग के साथ भावागगोशकाल्या की सर्वथा समानका है। कम-अपिका में इसके उद्धरण के वोई चिक्क नहीं दिये गये।
जिससे यह रपष्ट संभावना दोस रबी है. कि वटाचिन् यह रचना मुस्हण से कमदीपिकालार
की हो। यदापि इस रखोक को सांत्यकारिका के प्रायः सब हो प्राचीन ब्याख्याजारों ने अपनी
ब्याख्याजा में में उद्धत विया है। परन्तु इसके मृत्व सेस्थक का नाम नहीं दिया। यदि इस बात वी
ठीक समक्षा जाय कि इसका मृत्व लेखक कमदीपियागर है, वद इस ब्याख्या की रचना का काल
अतिमाचीन होजा है। प्रयोग् माठर से भी प्राचीन, पर ईसबरकृष्ण भी कारिन । को कर प्रचात्।

इस के श्रामे भावामकेश अपनी व्यारया में पद्माशिख के नाम पर एक और रत्नोक उद्धृत

करता है। यह लिएता हं—

"तर्वतस्त्रान। हानपतं चोक्तं पश्चशितपृततास्वेन— तन्त्रानि श्री वेदयते यनावद् गुणस्मरूपारयपिदैवतं च ।

िमुक्तरामा गतदीयसङ्घी सुणीस्तु मुंबते न सुणीः स सुब्बते ॥" [सांदरसंप्रह पुट ७२ ] १ इन्तरेन्त्री ने प्रपत्ने यात्रावर्षकं में इस रेसीक को पराकरपुत्र प्याम का सिता है। देखिये, 'सामीन्यां का

माडस्यृति, कारिका २२॥ गाँउपादमाण, कारिका २२॥ मुबब्सप्तिशस्त्र, कारिका २, ३० ॥ मयमंगरा, कारिका ॥ इन सब २ १रों में उद्धश्य चिन्ह वपत्तका होते हैं।

इस्तरेहती ने प्रपंते यात्रावर्णन में इस रेंसीक को पशक्तपुत्र प्याप्त का सिला है। देखिये, 'श्रक्तरेहती का मारण हिन्दी संस्परण, पु० १४-१४ थीर १३२।

यद्यपि यह ऋोक तत्त्वसमास सूत्रों की अन्य ° व्याख्याओं में भी उपलब्ध होता है। उनमें कुछ थोड़ा सा पाठभेद है। परन्तु 'तत्त्वानि' पद के स्थान पर अन्य व्याख्यानों में जो पाठ है, वह बहुत महत्त्वपूर्ण हो सांख्यतत्त्व विवेचन और सांख्यसृत्रविवरण होनों ही व्याख्यानों में 'चत्वारि' पाठ है। पिछली व्याख्या में इसी पद का अर्थ भी किया हुआ है। परन्तु भावानणेश ने 'तत्त्वानि' पाठ मान कर इस पद की विशेष व्याख्या की है। भावानणेश का यह पाठ, कमदीपिका के पाठ से सर्वथा समानता रखता है, और पूर्वापर प्रसंग भी सर्वथा एक है। इससे दिश धारणा होती है, कि भावात्रणेश की व्याख्या का आधार कदावित यही व्याख्या हो।

आगो चल कर भाषागर्णेश, पद्धशिस्त्र के नाम पर दो श्लोक और उद्धृत करता हैं। वह किल्लता है— 'सांख्यसंप्रह प्र० = १. = २ ]

''उक्त' च पश्चशिखाचाँैः—

प्राकृतेन तु बन्धेन तथा वैकारिकेण च । दक्षिणाभिस्नृतीयेन बद्धोः जन्तु रिवर्चते ॥ इति ॥ मोक्षत्रिभिर्यं चोकमः—

श्वादीतु मोहो ज्ञानेन द्विती में रागशेल मात् । कृष्णु स्वयस् १, तीयरतु व्यारमाते गो सल स्वात् स्वा कि इस सिमारत्य पाठमेद व स्वात स्वात में व दोनों रलोफ कमदीपिका में विद्यामात हैं। कुछ साधारत्य पाठमेद व स्वावस्य है। इतने श्रातिरिक्त कमदीपिका की रचना शैली भी कुछ प्राचीन प्रतित होती है। 'विज्ञान-भिन्नु ने सांत्यपद्य न्यायी के १। १२७ सूत्र की व्याख्या में मञ्जाशिलाचार्य के नाम से जिस सन्दर्भ वा दश्तीत किया है। इससे सर्वथा मिलता जुलतासन्दर्भ तत्त्वस गासस्व प्रति में (सांवयसंग्रह के) १२७ पुरु पर उपलब्ध होता है। द्वित में कोई ऐसा चिन्ह नहीं है, जिमसे इस सन्दर्भ का यहां उद्धृत होना निरूप पत्रिया जा सके। इससे यह संभावना की आसरती है, कि भावागायेश ने कराचित्र हमीका स्वाश्व लिया हो।

इन दोनों का एक प्राचीन स्रोत ही, दोनों की समानता का कारण है-

इन समानता थों के होते हुए भी उक सम्भावना सर्वथा युक्तियुक्त नहीं कही जा सकती। हम भावागिएरा के इस लेख को, कि उसने खपनी रचना में पद्मशिख की ज्याख्या का अपलम्य लिया है, श्रम के आधार पर नहीं कह सकते। इम बात के लिये हमारे पाम कोई प्रमत्त प्रमाण नहीं है, कि एक ऐसी ज्याख्या को, जो पद्मशिख को नहीं है, भावागिएरा ने केवल कर्या का नाम श्रमात होने के कारण पद्मशिख जी समक लिया हो। एक और यात है, खन्तिम दो खोक जो पद्मशिख के

<sup>े</sup> सोन्यतस्त्रविवे यम विमानन्दकृत । सांत्यसंब्रह, पु॰ १६ । सांत्यस्व्रविवस्ण । सांत्यसंब्रह, पु॰ १०८ ।

विज्ञानिमत्तु ने इस स्वोक को, बोगचार्तिक [२। १८ सूत्र की क्वास्था] में पञ्चशिक्षवास्य किता है, तथा १।१४ की स्थान्या में 'पञ्चशिक्षयुववास्थ' ।

मपम स्लोक का चतुर्य चरण क्रमदोषिका में 'बन्बोऽय' च निगदाते' ई। और द्वितीय इलोक के तुनीय चरता में, कमदोषिका का बाट 'कुरदुववान के स्थान घर 'कुरदुववान' है।

नाम पर भागागणेश ने बद्धृत किये हैं, अमदीपिका में भी वे उद्धरण ने रूप में ही उल्लिग्वित हैं। इमिलिये क्रमदीपितारार दी बह श्रापनी रचना नहीं है। ऐसी स्थिति में वह इस त्र्यारया की पद्धशिख की कैसे सममता, जब कि वह इन रहो कों को सादात् पद्धशिय वे नाम पर उद्धत यर रहा है। इमलिये यहा प्रथिक चित्रयुक्त हो प्रतुमात किये जा मकते हैं, (१) इन दोनों ही न्यान्या-नारों ने पक्रशिष्त की किमी प्राचीन ज्यारवाका अनुकरण किया है अथवा(०) पद्धशिष्त की व्याप्या का जमनीपियाकार ने, तथा क्रमदीपिका का भावागणेश ने अनुकरण विया है, स्त्रीर इमीलिये इन दोनों में इतनी उल्लेग्ययोग्य समानता था गई है। दूसरे फलुमान में, यह अवश्य है, कि भागा नागेश ने क्षमदापिका दी, परम्पराज्ञारा पञ्चिमान ज्याल्या के ही आधार पर बनी हुई समक्त का, व्यवनी ब्यार्या का त्रा गार, पश्चशिस ब्याख्या को हो लिय निया है। क्रमकीपिश शाकर्ता प्रज न होते से, अपने मन्त्र की प्रामासिक हता की सन्देदगढित यनाने के लिये ही सन्मयत उसने ऐसा किया हो। क्रमग्रीपिका की लेखरों नी को देखते हुए यह सम्भावना की जा सकती है, कि उसके रचियता ने पद्धशिष ज्यारया का श्रस्यधिक श्रमुकरण किया है, जिससे इसकी रचना में प्रचीनता की भलक बनी रही है।

इस सब विषेचन से यह स्पष्ट हो जाता है, कि तत्त्वसमास सृत्रों पर पछिशित की कोई प्राचीत व्यारचा प्रवश्य थी, जो तिश्चित ही इन सूत्रों की सब से प्राचीन व्याश्या थी। उम ज्याख्या के खाक्षार प्रकार का बुद्ध अनुमान, हम क्रमहोषिका और तत्त्वयाधार्थ्यीयन के खाघार पर कर सकते हैं। पद्धारिशत के कुछ श्लो को का भी हमें इससे निरिचत हान हो जाता है। सम्भय है, इसदीपिया और तरप्राधार्थ्यंदीपन में खौर भी पछाशिय के कुछ रह्मोक हों, जिनके साथ उरका नाम नहीं लिया गया। पञ्चशियन्याल्या के प्रकरण में हम कुञ्ज ऐसे श्लोकों को समृशीत करने मा यस्त फरेंगे। भात्रागखेश के काल का निर्शाख पहले किया जा चुका है।

# ३--सर्नोपकारिए। टीमा--

मुहित पुस्तक मे इस टीका के रचिवता का नाम निदिष्ट नदी हैं। इस विषय पर अकाश हालने के लिये और भी नोई साउन हमें उपलब्ध नहीं हो सके। इसकी शैली श्रीर हाथों से बढी विशोपता है। 'ब्राध्यात्मन, अधिमृतम, प्रधिनैयम्" इन सूत्रों के प्रर्थ, इसमें खन्य सर व्याख्याओं से मिल्र किये गये हैं।

मर्वोपकारिणी टीका में इन सुत्रो पर तीन प्रकप्त के बु यो का निनेचन रिया है, जब कि अन्य सन यरवानी में अध्यातम आति रा विरत्येष अन्यया ही व्यत्यक्ष होता है। सर्नोद-फारिसी म तीन हु स्ता का वहीं विवेचन करके अन्त में 'त्रिविध' हु सम्' इस सूत्र का उल्लेग नहीं पाया जाता, जब कि अन्य सब न्यारयाओं में यन मन प्रथम् व्यारयात हैं।

व्यारयानों में इन सूत्रों का समान ही जर्ब किया है, परन्तु सर्वोपकारिकी के दर्ध में ' नवीनता ख्रीर विशेष हन्यमहिता है। इन विशेष जर्यों के आवार पर हमारा विचार है, कि यह व्याख्या अन्य व्यारपाओं को अपेता नहीं करने। इनने कोई सन्देह नहीं, कि इसका रचयिता ध्वनस्य प्रतिभाशालों ख्रीर खतन्त्र विचारों का विद्वान था।

इसके श्रितिरेक एक वान और है, 'सांख्यसूर्गाववरण' नामक व्याख्या के अतिरिक्त नित्त तोनों व्याख्याओं में दश मृत्तिक वर्षों को वतलाने के तिये एक खप्ताति हतोक को उद्भुत किया गया है, जो अस्थन्त प्राचान रत्नों के हैं, ईर उरकृष्ण से भी प्राचीन। इसका उन्हों तह समें स्वतंत्र प्रस्ता प्रस्ता के प्रसंग में किया है। सर्गापकारिणी व्याख्या में यह रत्नों के नहीं है। प्रस्तुन 'तथा च राजवात्तिकम्' कह कर वही रत्नों के उद्भुत हैं, जो सांल्यतस्य प्रीसुती में इमीप्रभार उद्भुत हुए उपराव्य होते हैं। 'सांल्यस्य विवादण' में के तत 'तह कम्' कह कर वही रत्नों को उत्त 'तह कम्' कह कर इस रत्नों को ने उद्भुत हुए उपराव्य में वह परिणाम निकलता है, कि इसने 'प्रस्य व्याल्याओं की अपेत्न। नहीं की।

सर्वापकारिणी टीका और महादेव गेदान्ती-

इस न्याच्या के प्रारम्भ में एक और निर्देश उपलब्ध होता है, जिसको अभा तक हमने अन्यत कहीं नहीं पेखा। न्याच्याप्त ने अन्य के प्रारम्भिक भाग में हो कपिल नामक न्याक्षिय हा उन्होंने का हो सांद्र से सम्याप्य बताया है, एक विष्णु का अवतार कपिल, इनतत्त्वममास सूत्रों का रचिवता और दूसरा अभिन सा अवतार कपिल, सांद्र पष्टाचायी ता रचिवता। यह मच अन्यसर ने हुवों के ऐतिहा के आधार पर ही जिदा है। विसान-भिन्नु ने मांद्यपद्यायों के जनित सुत्र पर इस बात ना निर्मेश किया है. कि किसी वेदानती ने अभिन के अवतार कपिल को सांख्यवड-यायों का रचिवता तथा है, और अन्त में भिन्नु ने इस कथन का प्रस्वार्थना किया है। अभी तक किमी भी चेदानते के अन्य में हमें इमकतर का उन्जेत उपलब्ध नहीं हुआ। सम्भव है, निहानभिन्नु पा निर्देश हमी ज्याख्या की और हो, और उसके जान के उसका का हमें हम क्याख्या हो हो स्वान विदेश हमी ज्याख्या की आर हो, और उसके जान के उसका का हमें स्वान का स्वार्थन हों हुआ। सम्भव है, निहानभिन्नु पा निर्देश हमी ज्याख्या की स्वार्थन हों हो से विदानती हो। क्या यह सम्भानना संगत नेगी, कि यह वैदानी कहा वित्त सरावेद हो हो, जिसने सांद्र सम्बन्धित सं भी खिला किया है।

इसकी विशेष परीक्षा के लिये जर हम महादेव बदान्ती के दुक्तिमार, श्रीर इस ब्याहरा की सुरमदृष्टि में परस्पर गुलना करते हैं, तो कुद्र ऐसे चिन्ह श्रवस्य निल जाते हैं, जितसे इस सम्भावना के सत्य होने की श्रीर सुराव हो मकता है।

सदों पदारियों से दशाहन से इस दिये हैं —बाब झानेन्द्रिय, पोव कर्से न्द्रय, पांच प्राकादि यायु, और उनके कार्य। जब कि कन्य राव हो द्याप्तायों में समान रूप से हुनके और २ ही क्रमें किये गये हैं। ये वहीं में नेबने कारिये, दिशासाय ने हुनने यहां उनके नहीं लिखा।

इस व्याख्या का प्रारम्भ जिस ढङ्क पर किया गया है, वह शृतिसार के साथ पर्यात . समानता रखता है। तत्त्वसमास सूत्रों की अन्य सब ही व्याख्याओं का प्रारम्भ इससे सर्वया भिन्न है। इस व्याख्या का प्रारम्भ, महादेव के शृतिसार के समान. अनिमृद्ध की शृति से भी समानता रखता है। शृत्तिसार में महादेव ने आंनरुद्ध के अनुकरण का स्वयं उच्तेय किया है, सम्भवतः यह भावना यहाँ भी हो।

न्याख्या के मध्य में भी कुछ समानता उपलच्य होती हैं। इसके 'लेबे पटध्यायासूत्र है। ४२, ४३ की महादेव न्याख्या, श्रौर तर बसमास सूत्र १४, १४ की व्याख्या द्रष्टन्य हैं।

सांख्यपडण्यायी की ज्याख्या में ३। ४४ सूत्र पर महादेख ने जो अर्थ किया है, वह सांख्य-कारिका की ४१ वीं आर्था के याचरपतिकृत अर्थ का सर्वथा अनुकरण है। इस व्याख्या में भो १७ वें सूत्र पर, ७२ वीं आर्था के याचरपतिमिश्रकृत ज्याख्यान का अनुकरण है। स्लोक के उद्धरण चौतक पदों को भी सर्वथा उसी रूप में लिखा है, जो अन्यश्च नहीं पाया जाता।

यद्यपि वे समानताएँ स्वतन्त्र रूप में कोई महत्त्व नहीं रखती, जब तक इस शत के तिये कोई प्रवत्त प्रमाण उपलब्ध न हो, कि यह रचना महादेव की हो सकती है। परन्तु संभावना के आधार के तिये हमने इनका उल्लेख किया है, जिससे तुलना में इनका उपयोग किया जा सके।

### ४---सांख्यसूत्रविवरण

सांख्यसंग्रह के अन्तर्गत मुंद्रत प्रति में इस व्याख्या के रचिवता का नाम निर्देश नहीं फिया गया। इसमें सूत्रों के अर्थ अन्य प्राचीन व्याख्याओं के अनुसार ही पाये जाते हैं। फ़ोई उल्लेखयोग्य विशेषना इस व्याख्या में नहीं है। इतना अवस्य कहा जामकता है, कि इसमें उत्तरसमाससूत्रशृक्षिनक्रमदीषिका की रचनाशैली के अनुकरण का यत्न किया गया है।

प्रत्यस्थियों के स्वीपत्र ' के ष्रतुसार इस रचना के सम्बन्ध में एक स्थना और उपजब्य होती हैं। उससे मालूम होता है, कि इसका रचायेचा कोई इन्यानाक्क विद्वान् था। परन्तु इसके काल खयवा स्थान खादि के सम्बन्ध में कोई भी निरियत विचार प्रकट नहीं किये जासकते।

## ४--- तत्त्वसमासस्त्रवृत्ति-क्रमदीपिका

सुद्रित दुस्तक में इसके रचयिता का नाम बल्लिखत नहीं है। इसकी दो हस्तलिखत प्रतिया भी लाहोर में विद्यमान हैं। उनमें भी रचयिता का नाम निद्ध्ट नहीं है। हमें यह ज्याख्या ऋत्यन्त प्राचीन प्रतीत होती है। निम्मिलिखित आपतों पर यह बात कही जासकती है। इस ज्याख्या की प्राचीनता के आधार —

Vide, Catalogues Catalogurum by Monior Wilham, V.I., Parisista P. 787
 Samkhya-Sutra-Vivarana dy Krisna N.W. 388

<sup>·</sup> एक हो ए वी काश्रिज के लालचन्द पुस्तकालय में और दूसरी पंजाय युनिवर्सिटी लाइजे री में।

- (फ)—इसेकी र्व्वनाशिली प्राचीन प्रतीत होती है। मन्यासम्म उसी ढंग पर किया गया है, जो सार्क्यकारिको की माठेरवृत्ति में उपलब्ध होता है। प्रत्येक सन्दर्भ के प्रारम्भ करने की जो शैली है, बोह् साख्यकारिका की युक्तिशिका नामक न्याख्या में देखी जाती है। इन दोनों स्थास्त्राम्यों के काल को निर्धारण हमेंने अगोर्ले सप्तम प्रकरण में किया हैं।
- (रा)—छट्टाईस अशक्तियों मे एकादश इन्द्रियवष का निर्देश करने के लिये साख्यमन्य मं एक स्लोक की उल्लेख मिलता है। सर्वप्रथम इस ख्लोक की हमें साख्यकारिका की युक्तिदीपिका सामक स्थाल्या में इसेंप्रकार पाते हैं.

"वाधिर्यमान्यमंत्रत्यं मुकता जर्डता <sup>!</sup>चे या । उन्मादकींच्ययकीरपानि वले रेपीदावर्त्तपङ्गता १

इसके अनेन्तर उक्त अर्थि के निर्देश के लिये प्रायः सर्व ही व्याख्याकारों ै ने इस रलेकि वी क्लेंख किया है, और इसमें कुछ शब्दों को हेर केरे तथा परिंकार भी होती रहा है। याचापति सिर्ध के समय तक इस रखोंक का परिष्कृत रूप इसप्रकार उपलब्ध होता है—

"वाधिर्य कुष्टितान्थरें जहाँ राजियात तथा। यू वृंताकी एयप मुंदर्श करीं क्योदावर्ष मन्दरा। "।" वांचरपित सिर्ध्र के प्रयोद्धवर्त्ती प्रांथ स्व ही व्याख्याकार ने अपने प्रन्यों में इसी पाठ को वेशकार कियों हैं। आप कोई भी व्याख्याकार इस रलोक का 'उल्लेख करना नहीं मूला, चाहे यह पढ़ ध्यायी का व्याख्याकार है, अथवा तत्त्वसमास स्वीत को । युक्तिदीपिका से प्राचीत, सौक्यकारिका के व्याख्याकार, माठर ने अपनी व्याख्यामार स्वीत को उल्लेख नहीं किया, सावर्रण गाय में ही एकादरा इन्द्रियक्ष को का निर्देश है, बस्तुक प्रतीत यह होता है, कि वस समय तक इस खोक की रचन नहीं हुई थी, अथवा, यो कहिये, कि माठर को इस, खोक का अवगम न था। इस भी हो, बसी अधी में तत्त्वस्वासस्त्र प्रकृतिकम्बीपिका को भी एकरा आसक्ता है। इस व्याख्या में भी उक्त प्रयासक्ता है। इस व्याख्या में भी उक्त प्रयान हों, साधारण गया में ही, उक्त अर्थ, का। तिर्देश है।

(ग)—दरा मुलिक "अयाँ। का निर्देश करने क लियें पर प्राचीन वरवाति रह्मोक का हम उपर वन्तेल कर आयो हैं। उसके साथ ला एक, सन्दर्भ अयसगला "और। साक्यतन्त्रकी मुद्दी में सर्वेषा समान रूप में वरवाच्य होता है, जिसमें यह वतलाया गया है। कि स्मान क्या होता है, जिसमें यह वतलाया गया है। कि स्मान क्या होता है, इस अर्थ को इन्ते, विद्वले व्याक्याकारों ने, भी इसी रूप में प्रकृत विद्या है, अयया किसी ने नहीं भी किया। परन्तु कारिकाओं के प्राचीन व्याक्याकार माठर ने इसी अर्थ को दूसरे शब्दों में अरट किया है। तर्वसमासस्त्रहित क्यार्थ को दूसरे शब्दों में अरट किया है। तर्वसमासस्त्रहित क्यार्थ को दूसरे शब्दों में अरट किया है।

<sup>े</sup> युवितरीपिका, स्रीस्ट १६६६ का, कलकत्ता सरकरण, पूर्व १६५ ॥ ' सांज्यकारिका के ब्याच्याकारी के काल का क्षम अगले सप्ताम प्रकरण में देशना चाहिए।

साम्यकासिका ४६ पर न्साक्यतत्त्वकीमुदी में । वायरपति के-परवाद्ववर्षी व्यावसानी से-कान्तम पद-मन्दिता के स्थान पर मुलकारा था अन्तता पाठ भी जयसम्य होते हैं, [सास्यसम्ब पूं॰ ७० और 131 तथा मान्ययदध्यायी पर, कानिरुद्ध, महादेषे पूर्व विज्ञानमिंचु के व्यावसान, सुरू श्रेशनाशभ्ये ] प्रमासकार, कारिका के प्यावसान, सुरू श्रेशनाशभ्ये ] प्रमासकार, कारिका के प्यावसान, सुरू श्रेशनाशभ्ये ] प्रमासकार, कारिका के प्यावसान, सुरू श्रेशनाशभ्ये ]

माठर के ही शब्दों का अनुकरण किया है, जयमगला और सांख्यनस्वकौमुदी के शब्दों का नहीं। यदापि अपनी रचना के अनन्तर ये च्याख्याएँ 'अध्ययमें अध्यापन परम्परा में अध्यमन असिद्ध रही हैं। इससे यह प्रकाश पड़ सकता है. कि क्रमदीपिका का लेख माठर के ' आधार पर, इन से पहले ही रचा गया होगा।

(प) सांख्यकारिकाओं की व्यारयाओं में अनेक ऐसे उद्धारत हैं, जिनके मूल स्थान क अभी प्रतानहीं कार सका है। जयमंगला और ं युक्तिहीं पिका के अंअ उद्धार खों के, तरव समामस् की इस फमरोपिका व्यारवा में उपल्लंब सी हैं, "परनें पुंजने ' सीय उद्धार के कोई चिन्ह नहीं हैं, "परनें पुंजने ' सीय उद्धार के कोई चिन्ह नहीं हैं। यथिय यह ऑवेर्यक नहीं है, कि उद्धारें के साथ कोई चिन्हें होना चाहिये। फिर भी यि उद्धार मूल स्थान की अन्यव संभावना न हो, और पूर्वापर रचना के साथ इसप्रकार की अर्थु क्लाता हो, जिससे उस वाक्य का उद्धुत होना निरिचत न किया जासके, जो यह संभावना हो सकती है, कि वह रचना 'इस अन्यकार की अपनी हो। इसप्रकार का एक खों जयमंगला होका में उद्धुत है, जिसका मूल क्लायों की अपनी हो। इसप्रकार का एक खों का उपमंगला होका में उद्धुत हैं, जिसका मूल कियों किया का का का का खां स्वार्थ का किया की का का का खां से की अपनाला का का से इसप्रकार पात हैं—

"तथा चोनतम--

पर्रात्मानान् प्रकृतेरियान् गुणास्तमोऽभियुतो विपरीतदशनः।,

श्रहंकरोमीस्यवधोऽभिस्य्यतं तृष्यस्य कुन्जीकरखोऽध्यनीष्ट्रः॥ इति"

यही रहोक कानतीपिका के पिका उद्धारण विवाह के उपलब्ध के होता है। इसके मुन्नी-पर सन्दर्भ इसमकार - के हैं, जितसे यहां पर इस रहोक के उद्धूत होने, का तिरवज नहीं, क्यिय जामकता। प्रस्तुत इसके काने ही इसी अर्थ की पुष्टि-के लिये अन्युकार ने 'कालाह' लिखकर-महा-भारत (भागवद्गीता) के कुछ रहोकों को उद्दूष्ण निया है। इससे कौर भी कुछ हो जाता है, कि पहला रहोक अन्युकार की क्यानी रचना है। यदि यह वाव' ठीकू प्रमाणित मानी आती है, वो निरुप्य ही यह न्याद्या जयमंगला टीक़ा से प्राचीन कही जासकती है,

इसके श्रांतिरिक्त बुक्तिरीपिका ब्यास्या के २६ वी श्रायों की ब्यास्या करते हुए, ब्यास्या कार ने तरुवसमास के 'पञ्च कर्मयोन्यः' इस सूत्र का उल्ले<u>ट</u> क्या है, और उसका विषद ब्यास्यान भी-किया है, जो कृत्वीपिका का ही अधिक विस्तार ततीव होता है। इसी मर्चन ने छड़ रलोक

युनिदीपिका में उद्भुत किये गये हैं, वे इसमकार हैं-

<sup>े</sup> देखिये, माउरवृत्ति, कारिका, ०२॥ वर वसमासस्वयृत्ति, (सांख्युस ग्रह) पृथ्य १३६।

सांत्यसंप्रद, पूट १२७। घौलुम्बा संस्कृत् सीतीज् बनास्स, संस्कार्ये। यद्यां प्रस्ताक के द्वितीय, त्यसः
के एक पर में पोश पाठमेद हैं, 'विषरीतदर्यन' के स्थान पर 'विषरीत्यवर्यनाव' पाठ है। परन्तु इससे
क्यों में कोई भी कन्तर नहीं श्रांश शिसा भैद संबंधी नंगयय होता है।

"श्राह च--

गाचि कमं िण सं कल्पे प्रतिक्षां यो न रच्चानि । तिन्निष्टास्तव्यतिक्ष्रच पूर्वरेतिदि लच्च्याम् ॥ श्रमसूया मद्मचर्ये यवनं याजन तपः । दानं प्रतिप्रहः शौच श्रद्धायां लच्च्यां स्मृतम् ॥ सुखार्या यस्तु सेवेत विद्यां कर्म तपासि वा । प्रायश्चित्तपरोनित्यं सुखायां स तु वर्ततं ॥ द्वित्यैक्तवपृथ्यन्त्यं नित्यः चेतनमचेतनं सुस्मम् । सत्कार्यमस्तकार्यं विनिदिपन्तव्यं विनिदिपायाः ॥ विपपीतसन्तमस्त्रविविदिपा ध्यानिनां सदा योतिः । कार्यवास्याद्यवक्षी प्राष्ट्रतिका गतिः समास्याता ॥

यह सब विषय कुछ पद्य और कुछ गद्य रूप में, क्षमत्रीपिका में उपलब्ध है। प्रथम तीर्न रलोक साल्यसूत्रपृति में बोड़े पाठमेत के साथ विद्यमान हैं। चतुर्थ रलोक युक्तिशिपका में आर्था छन्द में हैं, तत्त्र्यसमासपृत्ति में असुन्दुप् छन्द हैं, और पाठमेत्र भी है। अनुन्दुप् छन्द हैं आर्था छन्द सुद्ध संवारा गया मालूम होता हैं, अतुन्द्य् छन्द के पहले और पीछे मृत्रपृत्ति में जो गद्य पित्रपों हैं, युक्तिशिपका में उन को भी एक आर्था का रूप प्रान्त हो गया है। इसके अतिरिक्त दस्यसमासस्त्रपृद्धित में इन रलोकों के साथ आगे पीछे कोई भी उद्धरण विन्ह नहीं हैं। इन सब्ध तुलनाओं से प्रतीत होता है, कि युक्तिशिपकाकार ने 'पञ्च कमयोनयः' इन प्रसंगकियतं सत्त्यसमास सुत्र का व्याख्यान करने में, उक्त व्याख्या का आश्रय किया होगा।

क्रमदीपिका का संभावित काल--

इत सब मुजनाओं से यह परिछान श्वप्त निकल काता है, कि तत्त्वसमाससुन्नपूर्ति एक प्राचीन व्याव्या होनी चाहिये, जिसका समय युक्तिपीपका से पूर्व और माठायुक्ति के परचार्त, निर्धारित किया जासकता है। युक्तिशिषका का समय हमने कीस्ट पद्धम शतक के ब्रम्य से पूर्व और माठरपुक्ति का समय कीस्ट शतक का प्रारम्भकाल बनुमान किया है, इनके प्रथ्य में ही फर्टी इस पूर्व की रचना का काल कहा जासकता है।

इसके 'क्रमदीपिका' नाम का विवेचन---

इत व्याख्या के 'क्रमदीपिका, नाम के सन्यन्य में भी कुळ विवेचनीय है। एक नमस्कार रकों के अनन्तर व्याख्या का प्रारम्भ इस पीके से होता है।

"श्रमातस्तरवसमासार्यसारयस्त्राणि व्याल्यास्याम ।"

इससे प्रतीत होता है, कि समवतः इस रचना को 'तत्वसमाससुत्रपृत्ति' इसं नाममे ही ब्यवहृत विया जाता रहा हो। इस पुस्तक की सुद्रित श्रति में व्यन्तिम पुष्पिका भी 'इति श्रीतत्त्रममासा यसूत्रवृत्ति. समाप्ता' इसप्रकार है। परन्तु उपसंहार के हो श्लोकों में से व्यन्तिम रतोक' इस ब्याच्या का नाम 'कमदीपिका' उल्लेस करता है. ब्यौर इस नाम वा कारण भी यताता

युनिनदीरिका चीर माउरवृत्ति के काल का विदेवन इसी अन्य के "मोक्यकारिश के व्यानवाहरू। मामक सच्चम मकरच में किया नवा है ।

<sup>ै</sup> मोरुपपत्रक्रमेगुँचा स्थाधवाता असरीतिका । अनुष्ट्रच्यन्त्रमां चात्र श्रेयं श्लोकशनत्रयम् ॥

है—इन मांख्यसूत्रों का क्रमशः व्याख्यान किया जाना। इससे यह भावना प्यतित होती हैं, कि संभवतः इससे पूर्व इन सूत्रों का क्रमशः व्याख्यान न हुआ हो। आचार्यों ने यत्र तत्र प्रसंग्धशः जिल्लिखत सूत्रों का योड़ा बहुत या विख्त व्याख्यान किया हो। ऐसी स्थिति में सब से प्रथम, सूत्रों का क्रमपूर्वक व्याख्यान करने वाली यही रचना होगी, तभी इसका यह नाम उस अर्थ के आधार पर सार्थक कहा जासकता है। इस रचना की सुरज्ञा के लिये इस श्लोक में प्रया के परिभाश का भी निर्देश कर दिया गया है। इयानन्द कालिज लाहीर के लालचन्द पुत्तकालय में जो देस रचना की हस्तिलिखत प्रति सुरज्ञित है, उसकी अन्तिम पुण्यिका में 'क्रमदीपिका' नोम का ही निर्देश है।

भावा गणेश की ज्याख्या के प्रसंग में, हम पद्धशिख की एक ज्याख्या का प्रधम उठलेख कर कार्य हैं। हमने यह भी कहा है कि भावागाणेरा की ज्याख्या का कायार पद्धशिख का ज्याख्यामध्य होगा। इस सज्यन्य में एक विशेष उल्लेखनीय बात यह और हैं. कि सांख्यसूतों पर पद्धशिख के जो भी ज्याख्यामध्य होगा। हम सज्यन्य में एक विशेष उल्लेखनीय बात यह और हैं. कि सांख्यसूतों पर प्रशस्तादार भाष्य है। अन्य सूचनाओं से भी यह बात प्रतित होती हैं, कि पद्धशिख के ज्याख्यामध्य सांख्यसिद्धानों के विशेष २ तत्त्वों को के के लेकर विस्तारपूर्वक लिखे गये थे। वनमें सब ही सूत्रों के प्रसंगवश्च यत्र तत्र उल्लेख और उनके ज्याख्यानों की संभावना हो सकती है। सुत्रकम के अनुसार अभी कक पद्धशिख के किसी ज्याख्यामध्य पत्र तत्र कहीं ऐसा कोई उल्लेख ही निजा है। इससे अतीत यही होता है, कि इस ज्याख्याकार ने पद्धशिख के ज्याख्यामध्य से उन २ सूत्रव्याक्यामध्य से जुनकर सुत्रकम के अनुसार वह ज्याख्या तिखी होगी। इस विशेषता के आधार पर इसका यह नामकरण हन्ना।

भावा गयेश की व्याख्या में जो ग्लोक पञ्चशिक्ष के नाम पर चद्दृत किये गये हैं, इस द्वित में ज्लाक उल्लेख-क्रम की समानता का आधार यही हो सकता है, कि इन दोनों व्याख्याकार्त के विवय-निर्देश का कम एक ही है, ऋर्थात् सुत्रक्रम के अनुसार व्याख्या का लिखता। तत्क-समासस्त्र-दित्तकार और भावागयोश का अपने २ काल में स्त्रक्याख्या के लिये समान ही मणत्न था। भावागयोश ने पद्धशिक का उल्लेख कर दिया है, दूसरे युनिकार ने उसकी अपेदा नहीं समानी। परन्तु सर्वप्रथम इसकार क्षप्रथल होने के कारण, उसने अपने मन्य में स्त्रक्रम के अनुसार व्याख्या किये जाने का उल्लेख किया है। भावागयोश ने इसकी उपेदा की है। क्योंकि यह काये उससे पूर्व हो चुका था। यह सम्भव है, कि उसने इस ब्याख्या को देखा न हो, परन्तु स्त्रा-मुसारी व्याख्याओं के उससे पूर्व होजाने का परम्परागत सौक्षिक ज्ञान उसे अवश्य होगा। यह और भी अधिक संभव है, कि अवायायोश को यह ज्ञान, परन्यरा के आधार पर हो, कि क्रमदीरिका,

इति श्रीसांख्यसूत्रक्रमदीविका समाप्ता ।

गुजना करें, सांख्यसप्तित, धार्या ७० की जयसंगला व्याख्या !

पृष्ठिरित्य के व्याष्ट्रशावन्य के आधार पर जिल्ली, गई है, और इसीलिए उसने कमदीपिका के अपनी ज्याख्या का आधार बनाकर, उसका निर्देश अपने ग्रन्थ की ग्रामणिकता के लिए पद्धिरित के नाम से कर दिया हो। इसप्रकार भागाणिश ने चाहे साज्ञात पद्धशिरा की ज्याख्या की ज्याख्या की व्याख्या की ज्याख्या की व्याख्या की व्याख्या की व्याख्या की व्याख्या की व्याख्या की स्वाधिक द्वारा होनी, अवन्याओं में तस्त्रसमास स्वाधिक (क्राव्दीपिका) की प्राप्तीन्त्र अवस्था प्रमाणित होजाती है। कार्पिक्त स्वाधिक अपनी स्वाधिक स्वाधिक

अभी तक 'सांक्यसमह' में मुद्रित तत्त्रसमास सूत्रों की पांच व्याख्याओं का उक्ते व किया गया है। इनके अतिरिक्त एक और न्याख्या कलकत्ता से सन् १८६० ईसवी में प्रकाशित हो चुकी हैं,। इसका नाम, 'कापिलस्त्रविवरण', अन्य की अन्तिम मुद्रित पुरिपंका के आधार वर मतीत होता है । परन्तु मन्य के प्रारम्भिक श्लोक मे मन्यकार ने 'कापित्रस्त्रपृत्ति' लिखा है । मन्य के अन्तिम रहोक के आधार पर इस व्याख्या के रचियता का नाम माधव है। अस्तिम पुष्पिका मे रच्यिता के नाम का निर्देश इसम्बार किया गया है-

श्रीवेदान्तवागीशश्रीहरिहरारमञ्चन ः । परमह साचाय माधवपरिवाजकेन

कापिलसूत्रविवरखं समाप्तम् ।"

यह, आचार्य माधव परिवाजक कीन है, और किस समय हुआ ? इसका निश्चय अभी तक नहीं किया, जा सका। इतता निरुचय है, कि यह व्याख्याकार सांख्यभाष्यकार विद्यार्थ मिसु से अविभीन है। पद्ध कर्मयोन्य ैह्स वत्त्वसमासासूत्र की व्याख्या भी सांख्यभाष्यकार विद्याताचार्याका उल्लेख है। (११- क न क मा

श्री बाजराम उदाधीन द्वारा सम्पादित तथा व्याख्यात सांख्यतत्त्वकौमुदी के उपीद्धात (पुष्ठ २) में पाएडे यु ;श्रीकान्त शर्मा 'महोदये-ने 'लिएंग हैं, 'कि इंग २७ 'सू में -पर 'भी विद्यारण्य स्वामी ने भी व्याख्यान, कियाँ हैं। और वह सुद्रित व अकाशित हो चुका है। परेन्तुं अभी वक इस ऐसी अकाशित ज्याख्या का पूर्वा नहीं समा सके. जिसका रचयिंता 'श्री विद्यार्र्यय स्वासी था। यह निरम्यपूर्वक नहीं कहा हा। सकता, कि श्री पायहेय बहोतंय ने फदाचित पापन परिवाजकी की,इस स्याल्या।को ही,विद्यादस्य स्वामी की रचेवा समर्म लिया हो भवेचेकि ऐसा कहा जाता है. कि प्रसिद्ध वेदसाज्यकार माधव का.परिवासक अवस्था का नाम विधारस्य रे था । इसप्रकार नामरे

हराई महाराइ है—सी अवन्यन्त्र वसाह, म जीमहन्द्रा पार स्ट्रीट, क्लाइसा । १६ जूतन वरावायरी नारायण यन्त्रास्त्र में सुद्रित । यह बात सुपसिद्रेता के श्रीकाला, विद्यारय स्वामी के प्रावृत्तिक नुवाकी के भाषार पर कही जासकरी है, कि यह विद्यारय भाषानाम माणव गन्त्री सी था असने क्यानी श्रीका में एक सांवस्त्य को भी चद्रभूण किया है । देखिये प्रत्य का चतुर्थ प्रकर्त्या, उद्धरख सल्या १ ।<sup>217 पर रा</sup>े

साम्य से ऐसा अम होना सम्मव होसकता है। एक बाव अवस्य है, विवादस्य अभवा मानव मन्त्री की प्रसिद्ध रचनाओं में प्रारम्भिक रहोते की जो एक समानता सर्वत्र प्रतीत होतो है, वह इस फापिनस्त्रपृत्ति के प्रारम्भिक रहोते, में नहीं है। वया विवादस्य के अन्य मन्त्री की रचना के सन्य मन्त्री की रचना के सन्य मन्त्री की रचना के सन्य मन्त्री की सम्बन्धी विवाद सर्वता भी आस्पन्त शिथिल है। इतना अवस्य हैं, कि इस में वेदानत सम्बन्धी विवाद सर्वता स्पष्ट हैं।

स्वार सवधा स्वर्ध स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्ध स्वर्य स्वर्ध स्वर्ध स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर

भावा गयोरा ने तर्यसमास सूत्रों की श्रूपनी न्याख्या के प्रारंभ में इसा बांदी की उल्लेख किया है, कि इन सूत्रों पर पद्धिसाल की कोई ब्याख्या थी। क्यांति का हमें पेसा कोई प्रमीय उपलब्ध नहीं हो सका, जिसके आधार पर यह निरिवर्त क्ये में कहा जो सके, कि वर्षमान सुत्रक्तम के अनुसार हम सूत्रों पर पद्धिसाल की कोई ज्याख्या थी। पद्धिसाल के जाम पर /जडू व कियन वाक्य अभीतक उपलब्ध हो हाके हैं, जनसे प्रही खतुमान होता है, कि पद्धिसाल के जम्मा सांवर्य सिक्स को ज्याख्या भी। पद्धिसाल के जम्मा सांवर्य सिक्स को आधार लेक स्ववन्त्र कम में ही लिख गये होंगे, जोर जिस पद्धिसाल के जम्मा सांवर्य सिक्स को ज्याख्यान भी स्वाविष्ट होंगे। पद्धिसाल के ज्याख्यान यह सिक्स के होंगे, जेसी कि कर्मा का अपने सिक्स को ज्याख्यान के जम्मा सिक्स के होंगे, जेसी कि कर्मा के जम्मा पर प्रहीस के क्याख्यान के जम्मा का अनुरोध कर अपने हात्वाख्यानों, को लिखा अपने स्वाविष्ट के क्याख्यान सिक्स का अनुरोध कर अपने हात्वाख्यानों, को लिखा अपने समारीपका भी हैं। जो वर्षाम का ब्याख्यान सिक्स का अनुरोध कर अपने हात्वाख्यानों, को लिखा अपने समारीपका भी हैं। जो वर्षाम का ब्याख्यान सिक्स की हात्वाख्यान सिक्स की होते हैं हों।

ापिछले पुष्ठों में इसने चार पेसे रहाकों का उन्होंसी किया है, जो मानी गरीरों इसे व्यक्ति में पर किया है। जो मानी गरीरों इसे व्यक्ति में पर उसे विस्ता पर उपलिए में पर इसे विस्ता पर उपलिए होते हैं। इसे व्यक्ति में पर उपलिए होते हैं। इसे व्यक्ति में पर उपलिए इसे समावना के उत्तन करता है, कि करा कि इसे पिछ इसे में यह समावना हो है। इसे विस्ता करता है, कि करा कि कार्या के उत्तन करता है, कि करा कि कार्या के उत्तन करता है, कि करा के अधिक के समावना है। उसे समावन

<sup>े</sup> अधिकायमध्यमानादिभाग्ययं जनिनिद्दिनिति पार्याप्यं 'विश्वर्यं' । प्रयान्य धाचा मनसा च कायकैर्विनितिते कापिजस्तृत्रवृत्तिकीर्यं ।

श्रशन्दमस्यशेमरूपमन्ययं तथा च नित्यं रसगन्धवर्जितम् ।
 श्रनादिमध्यं महतः परं धृषं प्रधानमेतत् प्रवदन्ति सर्यः ॥

ैश्वहं शब्दे श्वहं स्परों श्वहं रूपों श्वहं रसे। श्वहं गन्धे श्वहं स्वामी धनवानहमीश्वरः॥

योगो वियोगो बहुवः पुर्मासः स्थितिः शरीरस्य च शे पवृत्तिः ।

स्यकर्मं एयमियुक्तो यो रागद्वे पविषर्जितः । ज्ञानवान् शीलसम्पन्न श्राप्तो ज्ञेयस्तु तादराः " ॥

इस रलोक को तुलना कीजिए, कठोपनिषद 11819र के साथ । उपनिषद केसन्दर्भ को, प्रकृति का स्वरूप वर्णन करने की दिशा में कितने मुन्दर रूप में उपस्थित किया गया है ।

 इसमकार के प्रयोग माउरवृत्ति [ २७ कार्या ] चीर युक्तदीपका [ चार्या २७ पृष्ठ १११ ] में भी उपलब्ध होते हैं । समञ्चतः उनका खावार यह पर्न्याशस्त्रसम्बद्धानस्य ही होता ।

इन तीन कार्यो छुन्दों में जिल खर्व का निरूप्त है, वह ग्रद्य कर में विज्ञानिम नु ने सौत्यवडप्यापी 119२७ सूत्र पर पञ्चित्रानार्थ के मास ते उद्धत किया है। वह ग्रद्य सन्दर्भ भी इस व्यावया में सन्दर्भ उत्पत्त को है।

ं ये सीनों रस्तोक थोडे पाठमेद से युक्तिदीपिका, १६३८ के क्सकत्ता सस्करण, पू॰ ११८ पर उद्धत हैं।

युक्तिदीपिका के इस स्थल के पाठ इतने श्रद्ध नहीं है।

" गुजितदीपिका में यह खाट्या छुन्द में है। दो आयांची में, एक में विविदिषा और दूसरी में चिविविद्या का सच्या किया गया है। इस पृत्ति में स्विविद्या के सच्या का रखोक नहीं है। परने धार मा भीर स्युत्पादन सर्वेगा स्थप्ट है। परने अपित्र प्रतिविद्या के सच्या स्थाप संत्र स्थप्ट में कहे। विविदिया और अविविदिया के कम में विवर्ष में से पर दिया है। तथा इनके जो सच्या किये गये हैं, वे इनके स्वरूप को बतान में झारण्ट हो हैं।

यह पदा देवल के अन्य में बद्धल पाया जाता है। देवल के अन्य का वह सन्दर्भ, याजवरुन्यस्मृति की अपरादित्य रचित काराको नामक क्याख्या में मावरिक्ताच्यान, स्कोक ३०३ पर उद्धल है। यह सांत्याचार्य देवल, इंस्वरहच्या से भी बहुल प्राचीन काल में हो चुका है। 'लांख्य के प्राचीन काचार्य' नामक प्रकरण में इसका विस्तृत उद्धलेख किया गया है। तथा प्रसंग्रवत अन्यत्र भी कई स्पत्नों में हमने इसका उच्छेत किया है
 यह स्लोक माठरपुष्ति चीर जयमगला टीका में, प्राचर्च खार्या की ब्यावया में बद्धल है। यहां उत्साद के

पाड में कुछ मेद है। साठर का पाठ इसप्रकार है-

495

इसनकार ये तेरह रलोक इस न्याख्या में उद्धृत ऐसे सम्भान हो सफते हैं, जो पञ्च-शिव की रचना हों। यदि इस मम्मानना की सत्य की संज्ञा तक माना जाय, तो पञ्चशिष के नाम से उद्भृत पिछले चार रलोकों को मिलाकर सञ्जह संख्या ऐसे रलो में की हो जाती है, जिन्हें पञ्चिताल की रचना कहा जा सकता है ।

इसमें कोई सन्देह नहीं, कि इन तर रसमास स्त्रों के सम्बन्ध में पछ राख का न्यारयात स्व से प्राचीन न्यास्थान है, पछ शिख कपिल का ही प्रशिष्य था, उसने केपिल की रचना के आधार पर विस्ट्रा न्यास्थान पन्य लिखे, यह इस प्रमाणपूर्ण के के दिखला चुने हैं। इनके अतिरिस्त इस प्रकरण में तर रसमास स्त्रों को छ: न्यास्थानों का इसने विवेचन किया है। इनकी रचना के कार हम के अनुसार इनको इर प्रकार न्यांश्या कि या जा सकता है—

१--तत्त्वसमाससूत्रवृत्ति-क्रमदीपिका = स्रीश्ट देवीय अथवा चतुर्थ शतक के लगभग १

२--सर्वोपकारिखी

३---तर प्रयाधार्थं शेपन

४-सांख्यतस्यविवेचन ४-सांख्यसत्रविवरमा

६—फारिलस्त्रविवरणः, व्यथवा काविलस्त्रविन ।

'पुजितस्तद्विधैर्निश्यमाप्तो क्रोपः स तारशः!

जयमंगला का पाट है---

'निर्वेश प्रतिथा सन्दिशसी श्रीया सताहता: 1º

 'सांख्य के प्राचीन भाषाये' नामक प्रकरण में प्रत्यति स्व के प्रत्या में हम 'उन सब बावगी के संगृह का प्रयत्न करोंगे, जिन्हें प्रच्याशिक्ष की श्वाम माना गया है, श्रमचा माना जाना संग्रम (क्या शया है);

## ्र सांख्यसप्तति के व्याख्याकार

### सांख्यसप्तति की पांच प्राचीन व्याख्या-

ं र । अनेक आचार्यों ने सांख्यकारिका पर अवाख्यांग्रन्थ लिखे हैं। संभव है, उनमें से क्रब श्रभी तक भी श्रमपत्तक्ष हों. परन्तु जो उपलब्ध हैं. उनके सम्बन्ध में भी बहत सी बातें श्रभी तक श्रज्ञात हैं। इस प्रकरण में हम निस्त्रलिखित ज्याख्याप्रन्य और बनके रचिवांशों के काल ज्याहि के मस्तरण में कन प्रथान शांकी !

| भावित सम्बन्ध स किंधे अ                 | शरा बावान ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>व्या</b> ख्याप्रन्थ                  | <b>च्याक्याकार</b> ः े । — ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| १⊶माठरवृत्ति                            | श्राचार्यं माठर । 🦠 🤲 😅 🗝                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| २—युक्तिदीपिका                          | [ अज्ञात ], संदिग्ध नाम—वाचस्पतिः निश्र ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ३—गौष्ठपाद भाष्य                        | श्राचार्य गीडपाद । 😁 🗎 🙃 🗀 😁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ४जयमंग्रजा                              | 🗥 [अज्ञात], संदिग्ध नाम—शङ्करार्यं ऋवेद्याः शङ्कराचार्ये ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| े ``.४ <del>` तस्</del> वकौमुदी ` ` ' ` | याचरंपति मिश्री विद्यार्थिक विद्या विद्यार्थिक विद्यार्थिक विद्यार्थिक विद्यार्थिक विद्यार्य विद्या विद्यार्य विद्यार्य विद्यार्थिक विद्यार्थिक विद्यार्थिक विद्या |
| व्याख्याओं के नाम                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

माठरकृति के रचयिता आचार्य भाठर हैं, कर्ता के नाम से ही यह वृत्ति प्रसिद्ध है। गौडपाद भाष्य भी. इसके कर्ता श्राचार्य गौडपाट के नाम से ही प्रसिद्ध है। याचरपति मिश्र ने स्वर्यं ऋपने व्यालयामध्य के ऋस्तिम उपसंहाराहमक स्लोक में ऋपने, और व्यालयामध्य के नाम का निर्देश कर दिया है। मिथने लिखा है-

''मनासि कुमुदानीय घोषयन्ती सतौ मुदा । श्रीदाचकातिमिश्राणां कृतिस्तात् तत्त्वकीमुदी ॥' यसिटीपिका के नाम का निश्चय, उसके अन्तिम उपसंहारात्मक चार इलोकों में से दितीय रलोक के आधार पर होजाता है. रलोक इसप्रकार है-

"इति सद्भिरसंमान्तैः कुदृष्टितिषिरापहा । प्रकाशिकेयं सर्गस्य धार्यतां युक्तिदीपिका ॥"

श्राय के नाम का निर्चय होने पर भी इस श्रन्य के रचायता का आभी तक निरचय नहीं होपाया है। इसके सम्पादक महोदिय ने जहां बहां बहां बन्ध की टिप्पणियों में, अनेक मंदिग्य विषयों को भूमिका में स्वष्ट करने का उल्लेख किया है। परन्तु किन्हीं बहात कारखों से बर्भातक यह भूमिका प्रवाशित नहीं हो पाई है। इस बन्य के हस्तत्रेख के अन्त में जो पंकि निर्दिष्ट है, उसमे प्रतीत होता है, कि यह बन्ध श्री याचरवान सिश्र की रचना है। यह लेग्द्र करवन्त संदिग्ग है। यदि इस मन्य के रचयिता का नाम याचरपति मिश्र मान भी लिया आय, फिर भी

यह निश्चित है, कि यह बाचस्पति पड़ दुर्शनव्य ख्याकार वाचस्पति नहीं है "ो व

जयसंगला व्याख्या को नाम भी उंसके प्रथमें श्लोक से विश्वित हो जाता है। रक्तोक

इसप्रकार है---- "ऋषिगततत्त्वालोकं लोकोत्तरवादिनं प्रसामा मृतिम् । कियते सप्ततिभागाण्डीना जयमंगला नाम ॥'।. .

^ वरनत इस न्याख्या के रचिवता के सम्बन्ध से अभी तक वर्ण निरुचय नहीं हो पाया है। पह दर्शनक्याख्याकार वाचरपति मिश्र के अतिरिक्त अन्य आचार्यों के काल आदि का सी पूर्ण निरचय नहीं है। इस प्रकरण में इन्हीं सब बातों पर यथासम्भव प्रशाश हाला जायेगा।

## वाचरपति मिश्र

तर्र्वकौमंदी का रचनाकाल-

पडदरीनव्यात्याकार वाचरपति मिश्र.वा समय सर्वथा निश्चित है। बद्यपि सांख्यतस्त्र-कौमदी में उसने अपने समय अथवा इस मन्य के प्रारम्भ या समाप्ति के सवरसर का कोई निर्देश नहीं किया, परन्तु न्याययात्तिकतात्पर्यटीका की समाप्ति पर गौरम के मूल न्यायक्ष्त्री का संपादन कर, उनका 'न्यायस्वीनिवन्य' नाम से करतेस्य किया है। इसकी समाप्ति पर. कुर्वे उपसंद्वारास्त्रक रत्नोक हैं। उन में से श्रान्तिम एक रत्नोक में भ्रम्थ समाप्ति के संबत्सर का निर्देश किया गया है। वहां लिखा है-

''न्यायसूचीनियन्धोऽमायकारि सुधियां सुदे । श्रीनाचरपतिमिश्रेण वस्नेह्न वसुवसारे ॥ इसके अनुसार सं० ४६५ ( विक्रमी ) में श्री वाचरपति मिश्र ने इस प्रम्थ की समाप्त किया। पांचवीं कारिका की व्याख्या में वाचरपति लिएता है-

"सरे" चैतदस्माभिन्यायवा तिकतालय टीकायां व्यवसादितमिति नेहोक्त विस्तंरभयात ।"

[ बानगंभीशसीन संस्करण, ५० १४५ ]

नवम कारिका की ब्याख्या करते हुए, सांरयतस्वकीमुदी में पुन लिखा है-

"श्रमान क्त मानीस सी॰ इरपादि न्यायगार्ति कतात्वर्य दीकावामिमहित मस्माभिः।"

[बालरामीदासीन सम्करण, 9० १४७]

मनहर्वी कारिका की व्याख्या पर पन. लिखा है-

"०—सर्गानुमानोच्छेदप्रसङ्गः इत्युष्पादितं न्यायवान्तिकतात्वर्गटीकायामस्माभि. ।'।

ि बालरामोदासीन स<sup>र्</sup>सरण, पु० २२४-- २६ सांख्यतक्व मोसुदी के इन उल्लेखों से यह स्पष्ट हो जाता है, कि न्यायवार्तिकतालपरिकार को रचना तर्राक्रीमुरी से पहने हो चुकी थी। इस आधार पर तारपर्यटीका तथा न्यायसकी नियन्ध के समाप्ति के संवरसर में डो वर्ष और जोड़ वर इमने सांख्यवन्यकौमुदी की रचना

रम तरदन्य के वमालों का उत्मेल इसी प्रकास में प्रयासक वाने किया जायता । " "

का संबरसर ६०० विक्रमी मान लिया है। जो ग्रीस्ट ८४३ में काता है। ब.चरपा के 'वत्सर' पद का अर्थ विक्रमी संवत होना चाहिये—

या परपित के कालिनिर्णायक पद्म के सम्बन्ध में यह काशंका की जा सकती है, कि इस पश्च का 'पर-र' सन्द धिकान संवत् के लिये अयुक हुआ है, अथवा शक संवत् के लिये ? अभिप्राव बह है कि बाचराति का समय पहन विकास संवत् भानना चाहिये, अथवा शक संवत् ? इस सम्बन्ध में हमारा निरचय है, कि यह धिकास संवत् स्वीकार किया जाना चाहिये। इसके लिये अब युक्ति हम चपरियत करते हैं।

(क) वाचरपतिकृत वात्पर्येटीका, पर ध्द्रश्वनाचार्य ने तात्पर्येपरिष्ठाद्धि नामक व्याख्या तिस्त्री है। बद्दयनाचार्य ने स्रपने समय का धोतक एक पद्य लक्त्यावत्री वामक स्रप्तकाय निवन्ध के स्रान्त में इसमकार तिस्ता है—

"तर्कोग्यराङ्गःत्र मेतेष्टरतीतेषु शकान्ततः । वर्षेपूर्यनश्यके प्रुयोगं लक्षणारलीम् ॥"

इससे रपट है, कि उदयनाचार्य ने ६०६ राक संदत्त में लच्चणायली हो समाप्त किया। श्रम्य पिष्ठ वाचरपति के स्रोक में 'वरसर' पड़ का क्रये राक संवत्त समका जाय, तो इसका यह क्रामिन प्राप्त होगा, कि वाचरपति मिश्र ने म्हन राक संवत् में तारपर्यदीकां को समाप्त किया। यदि त.रार्यपरिशुद्धि को समाप्त का संवत् हो मान लिया। जाय [ जो कि स्वमावतः सन्तुणातः के संवत् से पहले हो माना जाना चाहिये], तो इन दोनें [ तारपर्य टीका और रारपर्यपरिशुद्धि ] कर्मों में केवल आह वर्ष का अन्तर होता है। यह वात मरलता सेस्यं ना नहीं के जा सकती, कि बिना पर्याप्त प्रसिद्धि प्राप्त हुए ही, तारपर्यदीका पर तालयप्रपरिशुद्धि जेसी टीका लिखे जाने का यन्त किया जा सकी।

बह बात उस समय कीर भी विचारणीय हो नाती है, जब हम देराते हैं, कि वहबत्ताचार्य भी घाचरणीत का समकत्त्र विद्वान था। याद वे दोनों एक काल में हों, तो बिना किसी पारस्परिक विशेष सम्बन्ध के यह संभावना नहीं की जा सकती, कि एक, दूसरे के अन्य पर व्याख्या सित्ते। अभिभाय यह है, कि वारायैर्ट का लिखे आने के अनन्तर, अपने उपयोगिता के कारण पठनपाठनप्रणाली में स्वीकार किये जाने, और उसके फलस्यरूप विद्वज्जगत् में प्रसिद्ध प्राप्त करने के लिये पर्यान्त समय को अपेता होनी चाहिये। जिससे प्रमावित होनर तार्य-परिश्वद्वि जेसी व्याख्या कियने की आवश्यक्ता उदयनावार्य को अनुस्य हुई। इसप्रकार की

<sup>े</sup> बावरपिट मिश्र में शायुर्वेटीका की रचना के समय गाँतम न्यावसूत्री का जो याद विवेचनापूर्वक निर्णय किया, उसी के अनुसार सारपर्वेटीका के बहना में उन सूत्री की यवालम लिख दिया। यह शायुर्वेटीका के एक परिशिष्ट के समान है। इसी खबका माम ग्यावसूचीनिकत्य है, तिसके चनत में उत्तर रसीक जिला गया है। इससिये इसने उस रोचर् का सम्बन्ध शायुर्वेटीका की समाध्य के साब ही निर्मिट कर दिया है।

परिश्वित को आठ वर्ष जैसे कारारण काल में प्राप्त करना असम्मय है। इसलिये वाचस्पति के पदा में 'बरसर' पद का अर्थ राक संवत नहीं सममना चाहिये।

तात्पर्यपिश्याद्ध के प्रास्म्य में उदयनाचार्य ने एक रलोक के द्वारा वाचरपति मिश्र के सम्यन्य में अत्यन्त आदरातिश्रव प्रकट किया है, इससे स्पष्ट होता है, कि वदयन के समय तक वाचरपति मिश्र श्रपनी कृतियों के श्राचार पर विद्वन्भश्यक्त में पर्याप्त प्रतिष्ठा प्राप्त कर चुका ६४ ६ वदयन का रकोक इसमकार है—

> "मातः सरस्यति पुनः पुनरेष नता धद्यान्त्रालिः क्रिमिष विज्ञपथाश्यविहि । बाक्वेतसोर्पम तथा भव सावधाना वाचस्पतेर्वचमि म स्टाततो यथैते ॥॥

याजरुपति के सम्बन्ध में इस बादराविराय के प्रदर्शन से इन दोनों ही विद्वानों की स्थित पर विचार करते हुए, निश्चित ब्रजुमान किया जासकता है, कि उदयमाचार्य वाचरुपति सिश्न की खपने से पर्धाप्त प्राचीन जानता है। ब्राचरपति के रलोक में 'वरसर' पर का विक्रभी सबत कर्य किये जाने पर टर्यनाचार्य से १४३ वर्ष पूर्व ब्रायरुपति की स्थित स्पष्ट होती है, जो उक्त मायनाकों के बनने के लिये ब्रस्थन्त उपशुक्त समय है। यह बात बाठ वर्ष के ब्रस्थन्त करूप काल में संमव नहीं मानी जासकती!

'बत्सर' पट के सम्बन्ध में डा॰ गंगानाथ का महोदय के विचार-

(स्त)-महामहोपाष्याय डॉ० गंगालाथ का महोदय ने सांख्यवस्व शै मुनिका में पाषराति का समय प्रध्न विकास संवत् ही स्वीकार किया है। श्रीयुत का महोदय ने यह भी लिखा है, कि प्रिधिता प्रदेश में स्वित सिमरीनगढ़ी के शिलालेस से यह प्रवीद होता है, कि शफ संवत् १०११ क्रयांत् ११४५ विकास संवत् और १०६० ईसवी सन् में नान्यदेव नामक र.जा ने इस बास्तु का निर्माण कराया। ईसा की ग्याग्हवी सदी के अन्तिम माग में नाग्यदेव राजाहुमा। मामहोदय के अभिप्राणनुसार इससे छुछ सदी पूर्व विधिता प्रदेश पर नेपाल के राजाओं का व्यापित्य था। नैपाल पर्वतीम प्रदेश होने के कारण वहां के राजा शिविकाओं में [ व्यावक्त की भाषा में इन्हें डांडी कहते हैं ] पुरुषों के कम्यों पर ही चलते थे, इसिकी उनको नर्याहन कहा जाताथा। ऐसे ही किसी मतापी राजा के निविता पर प्रमुद्ध के समय, वाचस्पित निक्ष ने व्यवने मानती नामक निवन्य की समाप किया है। भामती के एक उपसंहार ख्लोक में वाचस्पति सिष्ठ ने लिसा है—

सांख्यतः वक्रीयुदी का यह संस्थरण प्रोरियवदल युक्त पुलेन्छी युना से १६६७ ईसपी सन्द में प्रकाशित हुया है। इसका सम्पादन भी उक्त का महोदय ने ही किया है।

सिमरीनगड़ी के शिलालेख में प्रस्तुत प्रशंग के लिए उपयोगी स्लोक इसपदार दे—

<sup>&</sup>quot;भन्देन्दुविन्दुविपुत्तिमत्रयाकवर्षे, तच्ह्रात्त्वे सितद्वेते सुनिसिद्धितिच्यास् । स्वाधीशर्मेश्चरदिने करिवेरिकाने, श्री नाम्यदेवनुपरिदिश्कीतः वास्तुम् ॥११

'नुपान्तराणां मनसाध्यगम्यां त्रु द्दोपमात्रेण चकार कीर्त्तिम् । कार्तरमरासारसुपूरितार्थसार्थः स्वयं राहत्रविचत्त्रणस्य ॥ - नरेश्वरा यञ्चरितानुकारमिञ्ज्ञेनित कर्त्तुं नय पारयन्ति । - तस्मिन्महीपे महनीयकीर्तीं श्रीमन्त्रमेऽसारि मया निजन्यः ॥'ग

रलोक के अन्तिम चरण का 'नृग' पर उक्त राजा की नरवाहनता को स्पष्ट करता है। इससे निरचय होता है, कि वाचम्पति के समय में भिथिला पर नैपाल के किराव राजाओं का पूर्ण आधिपत्य था। का महोदय के विचार में असासञ्जनय—

यथि श्रीयुत कामहोदय ने छपने विवर्ण में वाचश्पित का समय ६४१ ईसपी सर्ग छथान ६६६ विक्रमी संवत्त ही स्वोकार किया है, शक संवत् नहीं। परन्तु इस प्रसंग में जो साधन आपने उपस्थित किये हैं, वे सर्वथा अपर्याप्त हैं। क्योंकि इतिहास और ताम्रवन्नों के आधार पर यह बात स्पष्ट होती है, कि सीस्ट नवसशातक के प्रारम्भ से ही निथिता पर नेपाली राजाओं का प्रमुख्य नहीं था, प्रसुत निथिता पर वालवंश के राजाओं वा खाधिपत्यथा। स्वंस्ट ६१० से ६४६ तक पालवंश का एक यहुत ही गराक्रमी और यशस्वी राजा देवपाल वानक था, यह यहा दानी और धार्मिक सनोष्टित का था। वाचस्पति ने भामती के अन्त में जिस राजाका उल्लेख किया है, वह वेयपाल सहरा प्रताप और विद्वान रोजा ही सम्भव हो सकता है।

राजा देवपाल के लिये नुग पद का प्रयाग-

हमारे विचार से वाचापति के उक्त पदा में 'मृग' शब्द नरवाहनता का छोतक नहीं है। प्रायुत्त भारतीय इतिहास में प्रसिद्ध 'मृग' नामक राजा की समानता, देवपाल में दिखलाने के लिये ही इस राव्द पा यहां प्रयोग किया गया है। हमारे इस विचार में। भागती की व्यावया वेदाग्त कल्पतक के इस प्रसंग के पद भी पुष्ट करते हैं। यहां भागती के उक्त पदा का संक्रितार्थ करते हुए लिखा है—

"तमात्रिपः तार्यो वस्य प्रकृतस्य वर्षते स स्मान्यदेश्यरः । स्म इति रातः क्षार्या १ "
इससे स्पष्ट होता है, फि भारतीय इतिहास के प्रसिद्ध 'मृग' नामक राजा के गुणों का
ध्यान रखते हुए, प्रवापी धार्मिक देवपाल को ही 'खपर नृग' कहा गया है। ताम्रपन्नों में अन्यत्र भी
'नृग' नाम का इसप्रकार उल्लेख स्नात है। एक वाम्रपन्न को स्वस्त इसप्रकार है—

"मूमिप्रदानाम्न पर' प्रदानं दानाद् निशिष्टं परिपालनं च। सर्वेऽतिसप्टां परिपारय भूमिं नृषा नृगादास्त्रिदिवं प्रपन्नाः" ॥"

<sup>ि</sup> दिस्ती चोण बहाल, बोल्यूम १, थी समैठचन्द्र मनुमदार द्वारा संपादित । पुन्ड ६६-- १४२ ।

निर्णयमागर प्रेस, बग्बई संस्वरण पु॰ १०२३ ।

Khoh (सोह) बॉयर प्येट, महाराम मंग्रीम, [२०६ गुन्त संवत, १२६ हमत्री सन् ] पत्तीर गुन्त इत्तिकामत्, पुष्ठ ३३४, पेतित २३ १

ं उस समय के इतिहास में तत्कालीने राजाओं की, शाबीन प्रसिद्ध राजाओं के मांध समानता दिखलाने के लिये खंन्य भी खनेक उल्लेख उपलब्द होते हैं। उनमें से कुछ इमप्रकार हैं—

(१)-समुद्रगुप्त ( ३३०-३०४ ईसवो सन् ) के सम्बन्ध में एक लेख इसप्रकार है-

विस्मारिता चुननयः पृथराचनाद्याः "।

(२)—इसीप्रकार वशोधरवर्मन (४३२ ईमवी मन् के लगभग) के सम्बन्ध में एक लेग है-स श्रेरो प्राम्न सम्राहित मनुभरतालकंपान्यात्कल्पे

कल्यागो हेम्नि भारमन् मणिरिन सुनरां भ्राजते यत्र शब्दः।

(३)—राजा गोपाल (७५० ई० सन् के लगभग) के सम्बन्ध का भी एक ऐसा ही लेख हैं— . दृष्टान्ते सात कृतिनां सुराज्ञि यश्यिन् अद्धेयाः पृथसगराद्धोऽस्यभूवन् ॥ ³

इसप्रकार बाचरपित मिश्र के लेख में भी 'नृग' पद के प्रयोग से नृग के समान दानी श्रीर प्रजावस्तल महनीयकी चिराजा देवपाल का ही बल्लेख किया गया है। अब यदि हम वांचरपित के 'बरसर' पद का अर्थ विक्रमी सँवत समफते हैं तो निश्चित ८४१ सीस्ट के समीप उसका समय आता है, जो मिथिला पर राजा देवपाल के प्रमुख का समय है, जीर वाच-स्पति का वर्णन सर्वथा उसकी श्थिति के अनुकृत है।

'बत्सर' पद का 'बिक्रम संवत्' श्रर्थ ही समञ्जस है-

इसके विपरीत यदि हम 'बस्सर' पद का अर्थ शक संवत् समफ़ने हैं, तो नश्न शक संबत्त' स्नीस्ट ६७६ सन् आता है। अब इमें देखना चाहिये कि इन समय निविता पर किन राजा का प्रमुख था ? इतिहास से हमें मालूम होता है, कि पाल राज्य की अराधिक अवनित का यह काल था। मिथिला की प्रजा ने कुद्र समय पूर्व पाल राज्य के विरुद्ध एक क्रान्ति कर दी थी, और मिथिला प्रदेश का बहुत बड़ा भाग पाल राज्य से निकल चुका था। मिथिला में उस समय किसी

Unfortunately there is (as Professor Ludars informs me) no epigraphical record of this king and we cannot say when or where he lived. [Introduction, "The Yoga-System of Patanjali," by J.H.

पूर्य का शिलालेख, पलीट् गुप्त इन्स्क्रिप्शन्न, संख्या २ /

मन्द्रसीर शिलास्तरभ, पसीट् गुप्त हिस्कृष्णान्म् संत्या ३३ ।

भाजन्दा कॉपर प्लेट, देवपालदेव लेखिव ।

<sup>&#</sup>x27;वस्मिन् महीरे मठनीयकीची श्रीमान्नुगेऽकारि मया नियम्बः'

<sup>्</sup>रं परन्तु उक्त श्रार्थापक महोदय दृग पात का निर्धंय म कर सके, कि वायस्पवि के रखोक 🛱 'मृता' पद सत्काजीन किमी राजा का साचान नाम नहीं, प्रत्युत उमकी उपमा के लिये प्रयुक्त हुमा है। जैसा कि भामती के क्वाप्याकार असलानन्द सरस्वती ने वेदान्तपुरुपतर में स्पष्ट कर दिया है।

हिस्ट्री क्योंक् बंशास, वंत्स्यूम 1, श्री रमेशचन्द्र सन्सदार द्वारा सम्पादित । पृथ्व ६६-१५२ ।

भी एकच्छत्र प्रतापी राजा का इतिहास से पता नहीं लगता। ऐसी स्थिति में वाचण्पति के द्वारा चग के समान प्रतापी और धार्मिक राजा का वर्षन खनगँन सा ही होजाता है।

स्त्रीस्ट हन्द के वाद पालवंश के एक ऐसे राजा का उल्लेख इतिहास में आता है, जिसने पालवंश के नष्ट राज्य का उद्घार किया। इस राजा का नाम महीपाल था। इसने ही निथिला को पुनः विजय किया। इससे लगते हुए पूर्वकाल में मिथिला पर किसी भी एकच्छत्र राजा का राज्य इतिहास से पता नहीं लगता। 'वत्सर' का अर्थ, शक संवत् मानने पर वाचरपति के १: वर्ष शद महीपाल का समय प्रारम्भ होता है, ऐसी स्थिति में बाचरपति के वर्णन का विवय महीपाल की फट्टापि नहीं कहा आसकत। इससे यह स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि याचरपति के 'वस्सर' पद का विक्रमी संवत् ही क्यों समकता चाहिये।

'वत्सर' पद का श्रर्थ 'विक्रम संवत्' नहीं, श्रपितु 'शक संवत्' है, श्रीयुत दिनेश्यन्द्र महाचार्य का मत---

श्रीयुत दिनेशचन्द्र अद्वाचार्य ने इस सम्बन्ध में कुछ नई सूचनाएँ प्रकाशित कराई हैं। उनके आधार पर जापने 'वत्सर' पद का चर्य 'शक संवत्' मानने को ी प्रोरणा को है। आपक्रे तेसका सारांश इसमकार है—

(१) — वाचस्पति ने भामती में राष्ट्रराचार्य के प्रतिद्वन्द्वी भास्कर - यडन किया है, राष्ट्रर का काल यद्यपि श्रनिश्चित है, किर भी उसे ८०० ईसवी सन् में समकतः विदेश इसतिये वाचस्पति का समय जल्दी से जल्दी १००० ईसवी सन् के लगभग माना जासकता है।

(२)—बौद्ध मत का खरहन करते हुए. तात्वर्यटीका के पुष्ठ ३३६ पर अपोह शब्द के

"यथाह भदन्तधर्मीत्तरः --

'पुर्या कल्पितया विविक्तमपरैर्यद्रूपमुरिलक्ष्यते । पुद्धिने न चहिः' इति ।"

वह सन्दर्भ, रारवेहरूकी Stohorbotoky के खेलादुसार, विश्वकी भागा में दुर्गक्त धर्मीचरप्रणीत 'क्रपोहमकरण' नामक रचना के काधार पर है। वाचस्पति के द्वारा 'धर्मोत्तर' के साथ क्षाइरणीय 'भदन्त' पद का प्रयोग करने से प्रतीच होता है, कि धर्मेत्तर, बाचस्पति के साथ क्षाइरणीय 'भदन्त' पद का प्रयोग करने से प्रतीच होता है, कि धर्मेत्तर, बाचस्पति के सामम एक सौ वर्ष पुराना होगा। तिव्वती क्षाधारों पर धर्मीत्तर, राजा धनपाल [स्रीव्ह मदभ भावक का मध्य] का समकाकिम था। वस्तुतः धर्मोत्तर, भावकांश के चार पंच राजाओं के क्षानतर आया। राजादिगाणी [शाश्वकः] में भी धर्मोत्तरका वल्लेस है। यहां इसे जयापीद (२०० ई० सत्) का समकालिक बताया है। यह कथन विव्यती साची के कुछ क्षाधक विवद्ध नहीं है, और हम

<sup>·</sup> हिस्टी चॉफ बंगाल, घॉल्यूम १, श्री रमेशचन्द्र मजूमदार द्वारा सम्पादित । पृथ्व ६६-१२२ ।

र हे खिरी अने स ब्रॉफ दि नेतानाथ का रिसर्च इन्स्टिटा दे प्रयान, Vol. 2 Part 4 बनस्त १६४१,

<sup>-</sup> पुष्ट ३७३ में ३४६ ।

तुस्ता करें, न्यायकन्दली पू॰ १८७, वनारम का विज्ञवानगरं सीरीज संस्करण । कारपरटीका का उपद पुछ भी हसी सीरीज़ के मंस्करण का है ।

'धर्मोत्तर को सरलता से खोल्ट नवम शतक के पूर्वार्ध में ,रस सकते हैं। इसलिये वर्षपति दशम 'शतक से पूर्व नहीं रमका जासकता।

(३)-- धायलीलावती रेमे एकानिम्नलिखित सन्दर्भ, है--

"तंदिद् /चिरतमवैश्पिकमतद्पण् भूषणुकारु(यानित्रपाकरम् । तदियमनाम्नातना भार्त्रवेदस्य यदयमानार्थभाष्यसम्बते । सम्रा च तदनयायिनस्तादर्श्वाचार्यस्य सिकताद –स.विदेग हि भूगपुतीत्वादिः"

्तारपर्यटीका [ काजस्स सहकरण, ४० २००६ ] में ज्ञाचरपति ने मी इसको वह एत किया है। "इसम्रकार वस्त्रभाषार्य। [.११०० ई० सम्] के खतुसार वाष्ट्रसिक का समय, ज्यायमूष्ण के रचियता भासर्वज्ञ के वाद स्वाता है। ज्यायमूष्ण में 'आसर्वज्ञ ने वौद्ध परिवत मन्नाकर, ग्राम [ गण-कारिका (3 0.8 Introit !)] के विचारों कार्यव्छन किया है। इसम्रकार भासर्वज्ञ कृत जल्दी से "अक्ती का कार्य कार्

ं(प्र)—किरणावली गक्षे पृष्ठ ११४ पर वृदयन ने कालनिक्ष्यणा प्रसंग में गुफ, सन्दर्भ इस प्रकार वद्शत किया है—

"न चारमाकाशौ तथा मवितुमह<sup>र</sup>तो विशेषगुणवस्त्रात् पृथिव्यादिवदिस्याचार्याः।'

्तात्सर्यटीका पृष्ठ २८०१ [ जाजरस संस्करण ] मे ब्राच्यपति का लेख इसप्रकार है—

''अविःचाकाशात्मानौ नः परापरव्यतिकत्कारसम् , ''असावारसम्युग्धसोनिष्टात्, पृथिव्यादिवत्।'' । परम्तुं किरस्मावक्ती के ज्याच्याकार कर्यमान ने बहा । 'आचार्य' पद् से ,ज्योमशिवाचार्य

ेकां प्रहर्ण किया है। वाचरपति का नहीं। इससे यही परिशाम निकाला जा सकता है, कि वर्धमान, याचरपति की व्योमशिवाचार्य से पीछो समकता है।

ं इस सम्बन्ध में यह एक च्यान देने की मात है, दिक ज्योमवती । पूठ देशर रे ] कन्दती मित्र देशर रे दे प्रतिक की मात है, दिक ज्योमवती । प्रतिक प्रतिक की कार्य है। कि सम्दन्धित जिसन्दर्भी का नाम्मीरतापूर्वक अध्ययन इस घात की , प्रकट , कर्दा है, कि वाचरपति सहित ये सब रे विद्यान कर से किसी थक युक्ति कार्य कर्दर हैं, जिसको लीकायतो में । प्रमुक्य के नाम पर । स्पापित गया है। बीलायती की पाठ है—

"म च परस्वापरस्यसिद्धरपि, 'यहतरतपनपरिस्पन्दानंतरितवन्मध्येनै व नुदुपपत्ते इति मूपण्-"।"

नियुर्यसागर प्रेस बम्बई का मूख संस्करण, पृष्ठ देह ।

In the न्यायसीनीवर्षी docurs the following plassage तरिई विशेवन . . . . अगमनी विदि, which is also quoted by Vacuspatr Misra in his Tatparyatika (P. 227) विद्यात कार्यस्थान के जनत पुळ में समिदिन सिवानी कर्त्यमान न वास्य पहाचार है। उद्धार्य

<sup>े</sup> घंस्तात कारणे के उनते पूर्व में 'सिपेदेव' शिववंती कार्त्यामा न वारख' पर्दापाठ है। उद्धारण सहां कोई नहीं है। इससिये श्रीयुत महाचार्य महोदय को यह लिखना चाहिये था, कि न्यायखीलावंती में तारपर्दाचार्य के लिख सिंहनाद का निर्देश हैं यह वार्त्यस्टीका के जिल्ह स्थल में पण्डप्य होता है।

चौशम्बा स स्कृत सीरीज, बनाग्स स स्कृत्य ।

४ कीसावती मूल, निर्णेषसागर ग्रेस सम्बरण, पृ० २४ I

खरयन और श्रीधर की अपेसा व्योमशिव पूर्ववर्त्ता आचार्य है, इस विचार में व्योमवती, कन्दली और किरणावली से पांच ' रथकों की परस्पर तुलना करके पुष्ट किया जासकता है। व्योमशिव का समय, र्य्योस्ट दशम शतक का ' पूर्वार्ध, अनुमान किया जाना चाहिये, जब कि उदयन के 'आचार्य' पदका बर्धमान ने 'वाचस्पित' अर्थ न कर 'व्योमशिव' किया है, तव व्योमशिव की अपेसा वाचस्पित को परवर्त्ता मानने पर वाचस्पित का समय सीस्ट दशम शतक का उत्तराई ही स्वीकार किया जासकता है। इसप्रकार वाचस्पित का 'वस्बद्धवसु' मध्य वासर, शक सवन् ही मानना चाहिये। मध्य शक्त सवन् में व्य जोड़ने से १७६ ईसवी सन बन जाता है, जो ठीक ही दशम शतक का उत्तराई भाग है।

(४)—श्रीयुत भट्टाचार्य महोह्य ने पांचवी युक्ति में लिया है, कि उपर्युक्त विचार कौर भी पुष्ट हो जाते हैं, जब हम हेराते हैं, कि श्रीधर ने न्यायक दली में वाचस्पति की रचना के साथ कहीं भी परिचय प्रकट नहीं किया है, उदाहरण के लिये 'तमस्' के वर्णन में श्रीधर ने दो रलोक उद्धत किये हैं, जिनके रचयिता का नाम खड़ात हैं। श्लोक हैं—

'तदुक्तम्—

न च भासामभावस्य तमस्त्रं बृद्धसम्मतम् । झायायां काष्यवं मित्यं पुराण् भूगुणुक्षते. ॥
दूरासम्मप्रदेशादिमहदल्यचलाचला । देहानुवर्षिनी झाया न वस्तुखाद्विना मवेत् ॥"शृति ।
ये दी रत्नोक बाचरपति मिश्र ने न्यायकिष्णका [पृ० ७६ ] ने वार्षिककार के नाम से बहुत किये हैं। उसके पाठमेद को देखकर यह कहा जासकता है, कि इन दोनों ने इन स्रोकों को एक ही स्थान से नहीं लिया है, तथा परस्पर एक दूसरे के आधार का परिचय नहीं।

श्रीघर में सांख्य के संकार्यवाद का विस्तारपूर्वक खंगड़ है। खापातत देखने पर यह वात मालूम होती हैं, कि श्रीघर ने धर्ची सांख्यकारिका उद्धुत की गई है। खापातत देखने पर यह वात मालूम होती हैं, कि श्रीघर ने धर्ची सांख्यकारिका की वाचस्पति सिश्र लिक्तित 'तत्त्वकौष्ठरी' के ही राख्यों का त्रस्वक किया है, जहां कि वक्त पुरानी कारिका उद्धुत है। परन्तु उत्त सन्दर्भों की सुद्म परीक्षण इस बात को सिद्ध करता है, कि श्रीघर ने ठीक जिल शब्दों का उद्धरण अयवा त्रस्वक किया है, वे वाचस्पति के नहीं हैं, और उक्त कारिका भी, जो उक्त प्रसाग पर होतों प्रन्यों में उद्धुत है, सांख्यकारिका को एक प्राचीन व्याख्या युक्तिहीपिका में भी उपलब्ध होती है। इसीप्रकार न्यायकन्दली में प्रसागवार सांख्यकारिका ६० की व्याख्या की गई है, परन्तु इस

¹ पांच रपलों को देखें---- जर्ब स बॉफ़ दि गंगानाथ का रिसर्च इन्स्टीट्यूट, अगस्त, १६४४, पृख १४९।

उक्त जर्नेख, पु॰ ३११-२ ।

न्यायकन्द्रकी, स्तानस्य बनारस संस्करण, पृ० १४३-४४ ।

क्रवहत्ता संस्कृत सीरीज् संस्करण, पृ० ६१। म्यायकन्द्रसी, उक्त संस्करण, पृ० २८४।

कारिका के 'श्रकार समाने" पद का जो विशेष व्याख्यान वाचरपति मिश्र ने तत्त्वकौमुदी में किया है, कन्दली में उसका पदा नहीं। श्रीधर का यह भौन, जब कि उसने धर्मोत्तर का सालात नाम लिया है, इस घात को सिद्ध करता है, कि वाचरपति का समय ५४१ ई० सन् श्रसम्भव है। वाचरपति के श्रपने समय से वह पूरा १४० वर्ष पहले हैं।

श्रीयुत दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य के मत की समीचा और उसकी निराधारता—

इन फ्राधारों पर श्रीयुत दिनेशचन्द्र अद्वाचार्य महोदय ने वाचस्पति मिश्र का समय १००० खीरट के समभग निरिचत किया है, और इसीलिये 'क्श्यङ्गसुरत्सरे' में 'क्स्सर' पद से शक चुपति के सन्त का निर्देश होना प्रमाणित किया है। इस उनके प्रत्येक खाधार का यथासल्य खालोपन करना चाहते हैं।

(१)-राहुराचार्य के समय के सम्बन्ध में श्रीष्ठुत भट्टाचार्य महोद्दय ने स्वय किया है कि उसके समय का व्यभी तक ठीक निर्चय नहीं है। इसलिये उसका ८०० छोस्ट इतना निरिचत चेन्द्र नहीं है, जिसके व्याधार पर व्यन्य व्याचार्यों के समय का निरचय किया जासके। व्यनिरचय की द्वाना पर निरचय की दीवार खड़ी नहीं की जा सकती। इतना व्यवस्य कहा जा सकता कि राकर से वाचस्पति व्यवस्थान है, परन्तु उनके कालभद को नियत नहीं किया जासकता। इस-लिये राकर से दो सौ वर्ष घाचस्पति का व्यन्दर, व्याधारहीन कल्पनामात्र है। राहुर के प्रतिद्वन्धी मास्कर का भाचस्पति के द्वारा भामती में, रायहन किये जाने पर भी उसके समय पर कोई विरोप प्रभाव नहीं डालना। क्योंकि भास्कर का समय भी वाभी व्यनिरचय होने से यह युक्ति, वाचस्पति के समय का निर्णय करने में कोई बल नहीं रलती।

(२)-यायस्पित ने तात्पर्यदीका [ पू० २४६ ] से बौद्ध विद्वान धर्मीत्तर का नाम लेकर उसके एक सम्दर्भ को उद्धुत किया है। इसप्रकार का उन्लेख दोनों को समानकालिक मानने पर भी सर्वथा सभव हो सकता है। धर्मोत्तर के साथ 'अइन्त 'पदका प्रयोग इस बात का निर्धायक नहीं हो सकता, कि वर्मोत्तर वाचायित से सौ वर्ष पूर्व होना चाहिये, तथा इसीलिये ध्वादर्याय भवन्त पद का प्रयोग किया गया है। वाचायित, कोई धर्मोत्तर का ध्वायायी नहीं है, जो प्राचीनता के वियार से उसके लिये धादरमाय प्रकट करे। प्रख्त वह उसका विरोधी है, विरोधी के लिये इस प्रकार के प्रयोग, समकाल में ही खिषक संभव हो समते हैं। चस्तुत इस प्रयोग मे ध्वादर की कोई मावना भी नहीं। इससे तो विरोधिताप्रदर्शन पर ही खिषक प्रकार। पढता है। किर हम लोग स्वयं

भामानी में भारकर का क्ष्यक्त किन स्पत्तों पर किया गया है, इसका कोई निर्देश श्रीयुव सट्टाचार्य महोदय ने अपने क्षेत्र में नहीं किया ! फिर भी हमें इस बात के स्वोकार करने में कोई भागत्ति गहीं, कि भारकर, बाचरपति की व्यपेषा प्राचीन है ।

अपने समकालिक बौद्ध विद्वानों के लिये वे बराउर इस पदका प्रयोग करते हैं। इसलिये वाचरंपतिक द्वारा धर्मोत्तर हो, साथ 'मदन्व' पट का प्रयोग उसकी प्राचीनताको नहीं, प्रयुत संमकालिकतों को ही अधिक प्रकट करता है। श्रीयुव मंद्राचार्य महोदंय ने धर्मो चर का संमय धोर्स्ट नयम शतक का पूर्वार्द्ध स्वीकार किया है। वाचरपित में स्वयं अपना यही संमय निर्देष्ट किया है। इसके खेतिरिन्न राज तरिए श्रिष्ट को खें धाँग पर वाचरपित को जयापीड का समकालिक होना चाहिये। 'अपाधि की समय निर्देष्ट केया है। इस के खेतिरिन्न राज तरिए श्रिष्ट हो के खें धाँग पर वाचरपित को जयापीड का समकालिक होना चाहिये। 'अपाधि की समय निर्देष्ट के स्वर्ध होने स्वर्ध ने वाचरपित की कहा जासकता, कि तिंववित साची इस विषय में इद्ध खायक प्रामाणिक हो। इस लिये यदि धर्मोत्तर का समय सोस्ट औंठ सौ 'माना जाता है, तो खायरपित के द्वप्ट श्लोक्ट समय होने में कोई भी असाम स्वर्ध कोई की कहा जासकता। समय है, समकालिक होनेपर भी धर्मीचर, आयु में वाचरपित से इहि खायर हो हो की समय समें कर समकालिक होनेपर भी धर्मीचर, आयु में वाचरपित से इहि खायर हो समका धर्मो कर समें लिये बाचरपित की खायरपित की खायरपित के क्ष समकता। इस पदके प्रयोग से, धोचरपित की खाये। धर्मोचर, पर का विक्रम सबत्त ही का तिरिचत नहीं किया जा सकता। इस लिये बाचरपित के 'वरसर' पद का विक्रम सबत्त ही आ श्री हमकता। हो थे के विक्रम सबत्त ही का समकता। हो हो की विरावत नहीं किया जा सकता।

(३) - न्यायलीलावती। के एक सन्दर्भ के आधार, पर श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय ने यह सिंद करने की यत्न किया है। कि याचरपति मिश्र का समय भासचेहर के बाद आता है। पर तु अतित यह होता है। कि उपन सन्दर्भ को ठीक सममने के लिये , यत्न नहीं किया गया, और भीतिनेक तथी बीचरपति मिश्र की पूर्वपरती का परिणाम, एक आदित पर ही प्रपट कर दिया गया हैं। इस प्रस्त को अधिक रुपष्ट के सेने के लिये न्यायलीलावती के उक्त सन्दर्भ का हम यहा अध

कर हैंना चाहते हैं।

चिरतन हैरोपिक। सन में दूपण् देना, भूपणकार [न्यायभूपण के रचिवता मासर्वह ] के लिये अत्यन्त लञ्जाजनका है। यह मासर्वह के लिये एक प्रकार से शास्त्रीय मर्यादा का चर्नतंपन है, जो वह आचार्य, का भी विरस्कार करता हैं। क्योंकि चिरतन चैरोपिक मत के अनुयायी [तार्यवैटीका के स्वित्वता मानार्य वाचस्पति मिश्रं] का यह सिहना है [उद्पोपण कर्यन] है कि 'सिबिदेय मगवती' इस्यादि।'।

इस सन्दर्भ से नवह राष्ट्रहोता है, कि चिरंतन वैद्योपिक मत् मे दूपण वैकर भूपणकार भासवेझ ने आचार्य का अपनान किया है। वहा ,पर, आचार्य । वह से वार्यपति मित्र का ही महण किया जासकता है। क्योंकि अगली हेतुपर्भित मेकितम उसी के मन्य ,और सन्दर्भ का ,निर्देश है। इसलिये वापस्यति मित्र को भासवझ से पूर्ववर्षी मान बिना, भासवेंझ के द्वीरा उसके अपमान की

भ साजकल सब ही लोग, मदन्त राहुल सांकृत्यायन सीर मदन्त भानन्त्र कीमस्यायन हुआ नामी को बोसत भीर, सिलात है। ये दोनों योज विद्वान्त्र हम समय वेचीमान है। हमसैसे दूसरे सम्बन कमारे समीप छुप दिन परते भीर रहे हैं। परन्तु येवायसरे सदी ही हमें हैंन्हें अर्बन्स यह के साय ही दुखते वे किसारे हैं। अप इप दिनों से राहुल क साय, लिकन में महापरिटल पर का प्रयोग भी किया जाने काम है।

फल्पना ही नहीं की जासकती। इस्प्रकार इस सन्दर्भ के जाबार पर जो परिणाम शीवृत भट्टापार्य महोदय ने प्रकद-फिया है, उससे सुर्वेषा विपरीत परिणाम, निकलता है। सासवेस का समय महाचार्य महोदय ने खीरट नवस शतक लिसा है। ऐसी खिलते से वाचरपति खबरेय उससे, पूर्व होना चाहिये। इसप्रकार खीरद नवस शतक के पूर्वार्थ में वाचरपति का होना, खद्यन्त रपष्ट हैं। और इस आधार पर, सी वोचरपति, के 'वस्सर ने पह का अर्थ विकसी, संवत ही, होना चाहिये।

मदीत यह होता है, कि भीनत महाचार्य महोदय को त्यायको हावती है उस सन्दर्भ में 'तद्यायायित ' तद का अस समस्त में आदित हुई हैं। समवत आपने, 'तद का अस समस्त में आदित हुई हैं। समवत आपने, 'तद का असंप्राम समस्त का परान्यों के समस्त हैं। अर्थ-इसमकार वाचरपति निश् को मास्य का असंप्राम सम्मक्त आपने भासवें को असंप्राम के समस्त हैं। पर्न्य , आद्रुका च्यान इस असाम के असंप्राम के असे नहीं गया कि वस असाम के अस्त के अति के कि कि के अपना करने हाला कै से बताया गया ' त्राख्य वहां तत्र ' वद 'चिद्र तत्र वैदेशिक मत' का पराम्य का अपना करने हाला कै से बताया गया ' त्राख्य वहां तत्र ' वद्य चिद्र तत्र वैदेशिक मत' का पराम्य के अपना करने हाला कै से विद्र ते वेदे विद्र के से विद्र के ते से से के के से अपना करने हाला के से साम के साम के से साम के साम के से साम के साम का साम के साम

'४) - किर्यावलि की एक पितिके आवाद्ये ' पद से वर्षमान है, क्योमशिन का मह्यू किया है, वाक्रपित का नहीं, तक कि 'काजायो ' नाम से तिलिखद्र, पित्र वाक्रपित के प्रत्य में मी विध्यमान है। श्रीयुत महावार्ष महोद्य ने इस्से यह परिवास निकाल है, कि वर्षमान, च्योम-शिव को वाक्षपति विश्व से मुर्वकर्ती, व्याक्षाये सम्मता है। इसीसिये 'क्यून्यो ' पद से उसने

व्योमशिय का मह्ल किया है, बाचरपति का नहीं।

परन्तु स्थिति पेसी नहीं है। प्रथम तो यह प्यान देने की बात है, कि यदि-बद्दमत की पिक के, जावारें। पद से व्यंभान ने ब्रोमेशिय के महत्य किया है, तो इससे केन्स इतता ही। परिणम निकाला जा सकता है, कि ब्योमीगय, वर्त्यन की अपेती प्रवेचती हैं। वाप्तपति का तो इससे कोई सम्बन्ध हो नहीं। ब्रोमेशिय के हैंने, का ब्राह्म की अपेती प्रवेचती हैं। वाप्तपति का तो इससे कोई सम्बन्ध हो नहीं। ब्रोमेशिय वह महत्य का क्याल्या में उक्तपत्ति को तिवार हैं, वह महत्य का प्रवार की क्याल्या के व्याल्या के व्याल्या के व्याल्या की तिवार का सम्बन्ध में जिल्ला हैं, वह महत्य मक्ति का प्रवार की व्याल्या की हों। वहीं। का सम्बन्ध महिलानी गई हैं, वेन पेदी की तिवार का सम्बन्ध महिलानी को तिवार की विवार का सम्बन्ध प्रवार की व्याल्या की हों। वहीं। की विवार का सम्बन्ध की वानता था, और आब हम सम भी अच्छी तर्द वानते हैं, कि प्रवार की वानता था, और अपेत हम सम भी अच्छी तर्द वानते हैं, कि प्रवार की वानता था, और अपेत हम सम भी अच्छी तर्द वानते हैं, कि प्रवार का सम्बन्ध का प्रवार की वानता था, की स्वार की वानता था, की स्वर्ण करता। की स्वर्ण करता। की स्वर्ण करता। की स्वरास का सम्बन्ध की की वानता था, की स्वर्ण करता। की स्वर्ण करता। की स्वरास का सम्बन्ध का की की वानता था, की स्वर्ण करता। की स्वर्ण करता। की स्वर्ण करता था, की स्वर्ण करता। करता करता करता। की स्वर्ण करता। की स्वर्ण करता करता। की स्वर्ण करता। करता करता करता करता करता करता। करता करता करता करता करता करता करता

जिस सिद्धान्त का निर्देश किया है, उसी प्रसग में उसी रूप में वह सिद्धान्त ब्योमशिव के ब्याख्यान में विद्यमान हैं। तब उदयन के 'आचार्य' पद से वर्धमान, वाचस्पति का पहण कैसे करना, यह हम न समक्र सके।

थाप कह सकते हैं, कि वाचस्पित के अन्य में भी उसी तरह की पंक्ति उपलब्ध होती है। हम कहते हैं, कि हुआ करे, उसका प्रशस्तपाद भाष्य के व्याख्यान से कोई सम्बन्ध नहीं है! किसी एक ही वस्तु की सिद्धि के लिये अनुमान किये जाने पर उनके पदों की समानता सर्वया सम्भव है। अनुमानप्रयोग, गिष्ति के समान ही समक्ते चाहियें। प्रत्येक व्यक्ति हो और हो चार ही कहेगा और लिखेगा। एक ही वस्तु के प्रत्यादन में अनुमानप्रयोगों का समान होना साथारण वात है। विचारना तो यह है, कि प्रशस्तपाद भाष्य की व्याख्या करते हुए उदयन, जब किन्हीं पदों की मिन्न व्याख्या का अतिदेश करता है, तब वह बाचस्पित मिश्र का उल्लेख कैसे कर सकता है? क्योंकि वाचस्पित मिश्र तो प्रशस्तपाद भाष्य का व्याख्याता ही नहीं। इसितये प्रशस्तपादभाष्य के अन्यतम पूर्वचर्ची व्याख्याता व्योमशिव वा ही वर अतिदेश करता है, और इसीलिये पर्यस्तान 'आवार्य' पद से व्योमशिव का प्रह्मा करता है। ऐसी स्थित में वाचस्पित के समय पर इस उल्लेख का कोई प्रभाव नहीं पढ सकता।

इस बात के स्वीकार करने में किसी को कोई आपित नहीं हो सकती, कि उदयन और श्रीघर की अपेत्रा न्योमशिव पूर्ववर्त्ती आधार्य हैं। उसका समय, अष्टाचार्य महोदयने स्ट्रीस्ट दशम' शतक का प्रारम्भ अनुमान किया है। परन्तु उसके इस समय का अथवा वर्धमान के लेस का वायस्पित के कालनिर्णय पर कोई प्रभाव नहीं पढ़ता। इसितिये अपने स्वतन्त्र आधारों पर वायस्पित का समय, कीस्ट नवम शतक का पूर्वार्ध निरिच्त कहा जा सकता है। इसप्रकार धाच स्पति का 'पश्चक्ष्वयु [=६६] यतार', शक संवत् नहीं माना जा सकता, प्रत्युत विक्रमी संवत् ही माना जा चार्ष्वये। चार्चा सीवता जा चार्ष्वये।

(श)-शीपुत मद्दाचार्य सहोर्य का विचार है, कि श्रीयर ने न्यायकन्दली में शायरवाति भी रचना के साथ परिचय प्रकट नहीं किया है। 'वास्त्र' के वर्णन में जो हो रहोक न्यायकन्दली स्थाय किया है। 'वास्त्र' के वर्णन में जो हो रहोक न्यायकन्दली स्थाय के पर ने वर्णन में जो हो रहोक न्यायकार हो स्थाय हो। किया है। वर्ष्य के वह ते किये हैं, यह संभव हो सकता है, कि इन रोलों ने इन रलोकों को एक ही स्थाय से न लिया हो। वर्ष्य इन दोनों मध्यों में बहुत प्रमुत रलोकों का कुछ पाठमेर, इस वात का निर्णायक नहीं कहा जा सकता, कि इनमें से एक ने दूसरे का परिचय प्राप्त ही नहीं किया था। क्योंकि पाठमेर, याद में लेखकों के हारा भी संभव हो सकते हैं, और यह इस अभी खागे रषष्ट करने का यत्न करेंगे, कि श्रीधर को बाचावति की रचना का परिचय प्राप्त था।

श्रीयर ने सांख्य के सरकार्यवाद का विस्तारपूर्वक खरहन किया है। यहां पर 'खत न्याज़ास्ति सम्यन्य.' इत्यादि एक प्राचीन कारिका चद्युत की गई है। बापावतः देराने पर कोई यह मले ही कह है, कि श्रीयर ने इस कारिका को 'वस्वकौयुरी' से उद्युत न कर, 'युक्तिशीपका' से किया होगा। परन्तु उस प्रसंग के सन्दर्शों का सूच्य परीच्छा इस बाव को स्पष्ट सिद्ध कर देता है, कि श्रीयर ने यह कारिका वाचस्पति मिश्र की सांव्यतत्त्वकौयुरी से ही उद्युत की है। इसके खिक स्पष्टीकरण के लिये उक्त प्रसंग के तीनों प्रन्यों के पाठों को यहां उद्युत कर देना परन आव-रयक होगा। प्रथम तस्वकौयुती और कन्दली के पाठों को उपस्थित किया जाता है—

तस्यकौमुदी

कन्द्रली

असदकरणादिति—असक्चेत् कारण्याः असदकरणात् न शस्ते गामकुप्रस्य पारात्पूर्व कार्य नास्य सत्त्व कर्त्त वेनापि शक्यं सत्क्व सत्कार्य ..... सवश्याभिव्यक्तिवपका, यद्या युक्तमेव तद्धर्मस्यात् इप्टं हि तितेषु स्त एव

व्योमिशिय की कापु १० वयं की भी भान बीजाय, जो अम से कम माननी खावरयक है, हो भी शहस ग्राहक के प्रारम्भ चरख उक्त जीने के जिये उसे म० वर्ष चीर बीना चाहिये, जो असमक्राह मसीय होता है। उसकी योथ खायु के इतने जासे समय की किसी क्षण्य क्षणा को भी पता वहीं मामना वस्तुव प्राप्त की शिक्ष सम्बन्धों पिक्षों के बायार पर यह नहीं कहा वास्तकत, कि स्वीमयती है की शिक्ष सम्बन्धों पिक्षों के बायार पर यह नहीं कहा वास्तकत, कि स्वीमयती है की समायती की शिक्ष सम्बन्धों की समायती की समायत की समाय

र्श्वेसत<sup>्</sup>करेंग्रे त न सैलस्य निष्पीहनेन करण असेतस्त करणे न पीडनेन तिलेप तैलंस्य, निदर्शनं किञ्चिद्दस्ति । िल्डेजीनमस्ति ।

डतम्ब...सदेव कार्यम् उपादानमहेणात्-. वर्षादानानि कार्रणानि तेषां ग्रह्मां 'कार्यां सम्बन्धंश्च कार्यस्याऽसती न समेवति तस्मात सदिति ।

श्रसम्बद्धमेव कारण करमात कार्य न जन्यते तथा चासदेवोत्पत्त्यतेऽत आह--. संवेसम्मर्वाभाषादिति । यसवर्द्धस्य े जिन्यस्वे श्रमबद्धत्वीविशेषेण सर्वे कार्यजात र सर्वस्माद भैवत, न चैतंद्रिस, तस्मात सम्बद्ध संबद्धन ें जन्यंस् इति ।

ैं येथीहुः सर्व्यपेद्धाः — श्रिस्से में निर्दित संबेंन्छ कारणीः संदर्शसीक्षीभः । "अस्वेबद्धस्य मिर्ट्यास-मिच्छतो न ज्यबस्थिति ।। इति ।

स्यादेतत्-असवर्द्धार्थिं सन्न तदेव करोति मसीत राक्ये तुत्र इति वक्तंव्यम्।

ूर्व होनी प्रन्थों के प्रख्त पाँठों की खुलना, में हूम स्पष्ट देखांचा ते हैं, कि कन्देती के पद, क्वानुपूर्वी, व्याख्यारौली, लिक्सी भी कार्याका उस रूपामें प्रस्तुत करेंना, ये सब यातें न्तरवकीसरी की साथ कितनी अधिक सर्मानता रखती हैं। किन्हली के माठ, सांस्वकारिका का जनयों किसी ी भी क्योंकियों के साथ समीनवा नहीं देखते । यदि में श्रीधर ने "विचरपंतिकृत वे स्वेकीमदी के साथ रेपरिचय स्करी बिना हो संबर्गन हैन से इस कीरिकों की जिनकार लिया होता, वी किरियाओं की कान्य प्राचीन च्यां क्यों के समान, हरामें भी इतनी विशेषता या विभिन्नता ज्वाप होती, जिससे r हम इमम्कार की समानुवा विस्तलाने में कासमय ्रहते, .. बैसी.. कि , अन्य क्याल्याओं के साथ " फन्दली की आसमानतां स्वष्ट है ।

जहाँ तक कर्दली में शिस्य की उक्त प्रीचीन कारिका के चंद्ररण का सम्बेन्य है, निरचय-पूर्व क कहा जो सकता है, कि फेन्द्रेजीकार ने यह कारिका, तस्वकीमुद्दी से ही जी है। प्रयोकि

म्ह्रत्य सत्कार्यम—अपादानमेहरणात—डेपा-दोनोनि कारणानि तेपाँ कार्येण प्रहर्ण कार्यस्य ते सेंह सम्बन्ध 'सिस्मात ''तत्कार्य सदेव श्रविद्यमानस्य सम्बन्धाभवित ।

्रिंशसम्बद्धीय कार्य कार्य कियते इति चेन्न, सर्वसम्भवाभावात्। श्रासम्बद्धस्याविरोपे संवे सर्वस्माद अवेत , त चैवेम ! वस्मात कार्य प्रांगत्वं से कार्या सिंह सम्बद्धम ।

्यर्थाह - असंस्वान्तास्ति सन्बन्ध कारणैः "संस्वसाडीम: । अधंस्वराय बीत्पत्तिमच्छतो 'म व्यवस्थिति:। इति ।

श्रपि च-शक्तांचे जेनकत्वमशक्तस्य वा । , येत्र यत्कीरे ए शन्त व शक्तिश्च कार्रणस्य कार्य- "स्त्रशक्तिस्य जन्कत्वे "तावदितिमस्विकतः शक्तत्य " सा शिक्त शिक्त जिनकरवी तु किमस्य शिक्त सर्व व, स्विचिदेव कारणाश्रीया सबैन वा स्यान शर्किय एवं वा ? वा ? सब ने चेत् सेवीतिव्याप्तिः अथ क्यचिदेव, सर्वत्र चेत् तदवस्यवान्यवस्था, शक्ये चेत् कथ- कथमसति तस्मिन कारणस्य शाक्तानियतित वर्षतंत्र्यम् ।

तर्मतान हो जाने के अनन्तर जो कमें किये जाने हैं, वे फलोत्पादक नहीं होते। तरुवज्ञान के अनन्तर भी क्यों क पूर्वकर्मों का फलं भोगना है, इसलिये तरुवज्ञान होने पर तरकाल दारिएता नहीं हो जाता, प्रस्तुत कुलाल जिसप्रकार एक बार चाक को चलाकर छोड़ देता है, और चाक फिर भी कुछ समय तक प्रेरणावश चलता रहता है, इसीप्रकार तरुवज्ञानी का शरीर भी प्रारंख वमों के उपभोग तक संस्कारवश स्थित रहता है। इसी प्रसंग में अध्यर ने सांख्यसंन्ति की उक्त आर्यों को उदछत किया है।

सांख्यसप्ति के ज्याख्याकारों ने, सिखित धर्माधर्म और तस्वज्ञान के खतन्तर होने वाले [ अनागत = कियमाण ] धर्माधर्म, इन दोनों को ही 'अकारणवादौं' पर में संगृहीत कर लिया है। अर्थात् उनके विचार के अनुसार तस्वज्ञान, सिखित कर्मों का नाश भी कर देता है, तथा अनागत कर्मों में फतोरपादकता को मी नहीं होने देता है सी मावना को लेकर सप्ति के व्याख्य परिते ने उक्त पर का अर्थ किया है, और उन ज्याख्याकारों में एक वाचदगति भी है। पर सु अर्थ के साथ इस प्रसंग में यह भावना नहीं है। वह सिखित कर्मों का नाश तस्वज्ञान से नहीं मानता, इसिलिय प्रस्तुत आर्था के उक्त पद का अर्थ करने में, अन्य ज्याख्याकारों का अनुकरण न करने के लिये वह वाध्य हचा है।

इसके अतिरिक्त न्यायकन्द्रली [ पू० २७६ ] में एक और आर्था [ सांस्यकारिका ६१ ] का भी श्रीधर ने उल्लेख क्या है । यदाप उसकी व्याख्या बहुत संचेप से की गई है, पर्ट किर भी उसकी एक पंकित तस्त्रकी मुद्दी के साथ अरपधिक समानता रखती है, जब कि वह आतु? पूर्वी सांस्यकारिका की अन्य किसी भी व्याख्या में उपलब्ध नहीं है । पंकित है—

तत्त्वकौमुदी निष्क्रियः स्वस्य इति रजसमी-युत्तिकलपया सद्ध्या असमिकः

कन्दका वदासीनः स्वस्थः रज्ञस्तमोग्रुचिः कलुपत (१) वा बुद्धचा कासरिभन्नः

हन सब तुलनाओं के आधार पर, यह धिरवास किया जा सकता है, कि श्रीधर अधरण वाचायति से परिचत था, और सांख्यवर्धन के असंग में वरवकी मुद्दी का भी उसने आश्रय तिया है। यह कोई आवश्यक नहीं है, कि वाचरपित का सात्तात् नामोल्लेख किये जाने पर ही श्रीधर वपने परिचित सममा जाय। इसलिये यह निश्चित कहा जा सकता है, कि वाचरपित अवश्य श्रीधर से पर्ववर्ती है।

यदि यह मानलिया जाये, कि श्रीघरने व्याने प्रन्य में बांचरपित का स्मरण नहीं किया है। तो भी इस व्यपस्थिय के व्याधार से बांचरपित के समय पर कोई प्रभाव नहीं पृद्धता। क्योंकि यह व्यावस्थक नहीं है, कि कोई विद्वान यदि किसी व्यन्य विद्वान को जानता है, तो व्यवस्य व्यापने प्रत्य में उसका उल्लेख करे। यदि ऐसा हो, तो श्रीयुत महाचार्य महोश्य के प्रथमानुसार कन्दली में शुक्तिरीपिका व्यवता उसके रचिता का व्यवस्य उल्लेख होना चाहिये था। अथवा सप्तित के अन्य न्याख्याकार माठर गौडपाद खादि के भी कन्दली में खतुल्लेस मूलक - श्रपरिचय के बारण, उन मे भी श्रीधर का परवर्त्ती मानलेना चाहिये। वस्तुतः इसप्रकार के श्रमरिचय की युक्ति, पूर्वापरता की निश्चायक कटापि नहीं मानी जारुक्ती।

श्रीयुत महाचार्य महोदय ने अपने लेख में, जो स्चनाएं वाचस्पति के 'वरनर' पद का शक संवत क्रथे सममने के लिये उपस्थापित की हैं, उन सब का विवेचन कर दिया गया है। इससे दन सुबनाओं की निराधानता स्पष्ट होजाती है, और वायस्पति के 'वत्सर' पद का अर्थ विक्रमी संवत स्वीफार करने में कोई भी बाघा नहीं रहती।

'वरसंर' पद के किमान्द अर्थ में डॉ॰ कीय, डॉ॰ बुड्जू, डॉ॰ गंगानाथ का श्रादि की संमत्ति ं (ग)—डॉ० कीध ने याचस्पति के 'वत्सर' पद को विक्रमान्द ही माना है। [देखें, Indian logic and atomism P. 29-30, और हिस्ट्री आँ ह संकृत लिट्रेचर, पुष्ठ ४७४, ४७७, ४=३ ४६० ।।

· इसी प्रकार ऋथ्यापक बुडजू ने घाचरपति के 'धरसर' पद का अर्थ 'विकम संघत्' ही स्वीकार किया \* है। योगदर्शन के इंक्लिश अनुप्राद का सुमिका [ एस्ट २२] में उक्त अध्यापक महोदय ने छुत्र अन्य विद्वानों के विचार भी इस सम्बन्ध में इसप्रकार प्रस्ट किये हैं।

कुसुमाञ्जलि (फलकत्ता, १८६४ ई॰ सन का संस्करण,) की भूमिका (पृ०१०) में अध्यापक कावल ने मताया है, कि बाचस्पति क्षित्र स्त्रास्ट दशम शतक में निवास करता था।

.श्रीयुत बॉध " महोदय ने निरचय किया है, कि वाचरपति सिश्र, ख्रास्ट एकादरा रातक के अन्त, अथरा द्वावश शतक के प्रारम्भ में विद्यमान था।

श्रध्यापक मैक्डॉनल्ड, में वाचस्पति का समय, स्मिस्ट एकादश शतक के समीप श्रनन्तर

ही, स्थिर करता है। ये संघ निरुषय न्युनाधिक रूप से, इस विचार पर आधारित हैं, कि वाचस्पी। मिश्र ने

सार्यतस्यकी सुदी में ७२ आर्था पर जिस 'राजवार्त्तिक' नामक प्रन्थ को उद्भुत किया है, वह

<sup>·</sup> इस केल का क्रनितम आया आग, उदयन के काल का निर्णय काने में किया गया है। उसका विदेवन वहां ग्रमासगिक हाने से हमने हु(इ दिया है। घाचररित के कालिम्याय पर हसका कोई प्रभाव महीं। उद्दर्भ के 'तर्कोम्बर्गकप्रिनेपु' पर में, जो महाजाब मुश्तिव में तर्कम्बराक इसमकार के पारमेर का महर्चन किया है, वह सचया निराधार और मट्टाचार्य महोदय की अपना कराना है। श्रीधर और उदयन समकालक

वे, यह स्पष्ट है । उदयन का १०६ शक स्रवत् कान्न सर्वेश ठीक है । वाचस्पति का समय पीड़े लॉच साने ्र , उनको उदयन के पद में पाठमेद को मनवदन्त कल्पना करनी पदी है। उसमे सध्य कुछ नहीं।

J. H Woods कृत योगदर्शन व्यासभाष्य के इम्बिय कतुषाद की सुभिका। पृ० २१-२३ ।

<sup>[</sup> Bull. des Rel. de l' Ind , 1893, P. 271. ]

Hist, of Sansk, Lit, P. 393.

पद का अर्थ 'शक संवत्' बताया है। उन्होंने लिखा है, कि भामती के अन्तमें वाचस्पति भिन्न ने जिस नुग राजा का उल्लेख किया है, उस अर्थाचीन राजा नृग का निर्देश, शार्क्षधर पद्धित में किया गया है। यहां विशेष राजवेशों के वर्णन में हो श्लोक इसप्रकार हैं—

"श्वाविन्ध्यादाहिमाद्रेविंश्वितविजयस्तीर्थयात्राप्रसंगात्, उद्गीयेषु प्रहर्त्ता नृपतिषु विनयत्कन्धरेषु प्रसन्तः । ख्द्गीयेषु प्रहर्त्ता नृपतिषु विनयत्कन्धरेषु प्रसन्तः । ख्यायोवर्त्तं यथार्थं पुनरिष कृतवान् स्त्तेन्छ्वदिन्छोदनाभिः, देवः शाकम्भरीरद्रो जगति विजयते वीमलः होणियात्तः ॥

- ब्रूते सम्प्रति चाउहानृतिलकः शाकम्मरीमूपतिः, श्रीमान् विम्रहराज एप विजयी सन्ताक्षजानारमनः। ऋसमाभिः करदे व्यथायि हिमबद्धिन्थान्तरालं मुनः,

शीपस्वीकरणाय मास्तु भवतामुघोगसून्य मनः । ...

इमी नुगनुपतिपापाण्यमस्यूपप्रशस्तौ 🖞

इन दोनों श्लोकों के अन्त में जो पंकि शाह पर ने लिखी है, उसी के आधार पर हिवेदी महोदय ने एक अर्थाणीन नृग भी फल्पना कर डाली है, जो सर्वथा असंगत है।

्रवस्थित यह है, कि वे दोनों क्लोक 'देहती-तोपरास्तम्भ' पर खुदे हुए हैं [- क्रितेजराह पुगलक, ईसा की चौदहर्थी सभी के उत्तराई " में इस स्तम्भ को तोपरा ( जिंव अम्मेला) नामक स्थान से देहती में उठवा लाग था। यह स्वम्भ आज भी देहती में विश्वमान है। वस्तुते यह प्रशोक का स्तम्म है, और उसके अन्य पापाणसम्भों के स्थान हत पर भी उसके , जात आदेश, नासी लिप में उरती हैं। शाकम्भरी ( वर्त्तमानसांभर ) का राजा वीसलदेव ( रहीस्ट तेर्ड्य शतक पा उत्तर्था होती लिप में उरती हैं। शाकम्भरी ( वर्त्तमानसांभर ) का राजा वीसलदेव ( रहीस्ट तेर्ड्य शतक पा उत्तर्भा में महत्तम मिला। उसने अरोक की प्रशस्त्रों के नीचे स्तम्भ के दिन्द स्थानों पर उक्तेची शत्तों में अपनी प्रशस्त्रियों के नीचे स्तम्भ के दिन्द स्थानों पर उक्तेची शत्तों में अपनी प्रशस्त्रियों के नीचे स्तम्भ के दिन्द स्थानों पर उक्तेची शत्तों की जाता पर अरोक की प्रशस्त्रों के जिए का पर खुदे लेखों। की पढ़वाने का उठवाकर लाया, उसने तास्कालिक परिस्त्रों के द्वारा इस स्तम्भ पर खुदे लेखों। की पढ़वाने का खुत वस्त किया। परन्तु उस समय माझी के लेख किसी से नहीं पढ़े गये। यह यहते संभव है, कि उत्तरों के पढ़ने का बल्त करने वालों में शार्क्ष घर में भी हो। वर्षीक वीसलदेव की प्रशस्त्र के लेख उसी समय की लिपि में उरतीर्थ थे, उत्तरों उत्तर विस्ता के पढ़ लिया, और अपने संमह में उन्हें उचित स्थान दिया। परन्तु माझी के लेख न पढ़े जाने के कारण, अवश्य उसे यह भा हमा, कि ये स्तम्भ प्राचीन तृथ राजा के यहायूव ही होंने, इसी आत्त्र पर उसते कपने

कार घर संदिवा, बस्तोक १२२४-११ ॥

थी॰ पु॰ स्मिय का इतिहास ।

गार<sup>\*</sup>धर पद्धति का समय १३९६ सीस्ट है, [ कीम रचित, हिस्ट्रो भीत नवीसिकल सस्कृत क्ट्रेंबर ] ।

संप्रद में रहोतों के पीछे उत्त पीके लिख दी है, परन्तु अन तो वन स्तृषों का एक २ असर पढ़ा जासूरा है, उनका किसी मो मृग नामक राजा से कोई सम्बन्ध नहीं है।

इन स्तृपों से नृग के पापास्पयद्ययुप समफलना, शार्त घर के लिये कोई आश्यर्य-सनफ बात नहीं थी। अधुनिक काल में भी जर इन प्राचीन प्रशस्तियों के पढ़ने का प्रयस्त प्रारम्भ हुआ, तब तात्कालिक पिढ़तों ने अपनी अहानता को बहलाने के लिये इनके साथ बड़ी अद्भुत क्हानियों का चहाबन किया '। कहीं पाढ़तों का बनवास के समय साकेतिक लिपि में अपनी यातों वा लिए देना बताया गया, तो कहीं स्तूप के नीचे या आस पास प्राचीन धन का गड़ा होना बताया गया। जिनमा चक प्रशस्तियों से बस्तुत कोई भी सम्यग्ध नहीं था। इसी दह की एक बात शाई घर ने भी अपने समय में करनना कर डानी।

े ऐसी स्थिति में भागती के 'हता' पद का जो खर्य हमने समका है, यहां ख्रियर सगत प्रतीत होता है। द्विनेही जी ने चाने लेख में धौर कोई भी ऐसी युक्ति उपस्थित नहीं की, जिसके खाधार पर 'वरसर' पद का चर्य शक सवत माना जासके।

वाचस्पति के एकादशशतकार्ता न हाने में अन्य ऐतिहासिक प्रमाण-

(व)-ऐतिहासिक ष्क्राधार पर एक और प्रमाण हम इस यात के लिये उपस्थित करते हैं, कि याचस्पति का समय क्षीस्ट का एकादश शतक किसी श्वनस्था में स्वीकार नहीं किया जासकता। प्रतीयचन्द्रोदय नाटक में एक श्लेक इसमकार है—

"नैवाश्रावि गुरोर्मतं न निदित कौवारिलं दर्शनम्,

तरप्रजानमः । न शालिकगिरां वाचस्पते का कथा ।" श्रिक २, रलोक ३ ।

इसमें पायस्पित का उल्लेख है, यह भी इससे प्रतीत होता है, कि क्लेफ की रचना के समय हारोनिक आयाओं में यह प्रतिष्ठित समका जाता था। प्रतोध चन्द्रोदय नाटक का रचना-फाल, सीस्ट १०४४ के लगभग है। इस इसी प्रत्य के चन्द्रेल राजा कीस्तियमी के सन्मुख इस नाटक का अभिन्य, उसकी पर विजय के उत्पक्ष में इस बात का उल्लेख कर आये हैं। महीबा के चन्द्रेल राजा कीस्तियमी के सन्मुख इस नाटक का अभिनय, उसकी पर विजय के उत्पक्ष में किया गया था। इस बात का उत्तरेल स्वयं इस नाटक की प्रारम्भिक भूमिका में विश्वमान है। राजा कीसिकार्य का राज्यकाल शिलालेखों के आधार पर १०४१-१०६ ईसवी सम् निश्चित है। ऐसी विश्वति में वाचरपति का समय सीट प्रतादक का जन्त कैसे माना जा सकता है। अगरय ही इस नाटक को रचना से पर्यार पूर्व वोचर्यति वा समय होना चाहिये, प्रभावर और कुमारिल की कोटि में तभी उसकी गणना समझता हो सनती है।

प रावादिक सिक्षेत्र, बॉल्यून र पूज ११६। सेन्टिनरी रिन्यू और दि पुरिन्द देस सोसावटी, बनाल । Dynastic History of Northern India, by H C,Ray के खनुसार, Epigraphya

Dynastic History of Northern India, by H C, Ray के अनुसार, Epigraphya
 Indica. Vol.1 P, 219 के आगार पर।

· इन सब आधारों पर -यह निर्णीत हो जाता है, तकि बातरपति के 'बटसर' पट का सर्पे विकमान्द ही किया जासकता है। इसप्रकार , इस्ट विकम संवत , इस्ट स्मार में आता है। बाचरपति का यही काल निश्चित होता है। इसको आधार मानकर अब सांस्यसप्तति की अन्य ब्याख्याओं के काल का तिर्धारण दिया जायगा।

# जयमेगला दीका

कृपारे पास इस टीका की को भृति हैं, उसका सम्यादन १० हरदन रामी एन ए हैं किया है। यह कोरिययटन सीरीज कलकता में श्री डा॰ नरेन्द्रनाथ को द्वारी प्रकारिता हैसी सन १६२६ का प्रथम संस्करण है। शीयुन शर्मा जी के प्रस्तावना गत तेख के घतुसार यह प्रत्य हो इस्ततिखित प्रतियों के आधार पर संपादित किया गया है। युरापि धारी का संशोधन अपूर्ण द्वा हरताला श्वन भावता के अनुस्त कर सुरमादन कर की आर्म चा के अनुस्त पुरम का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है। इस देन के लिये विहरू का साम किया है।

टीकाकार और गोपीनाथ किसराज — इस संकरण के साथ श्रीयुन कविराज पं० गोपीनाथ जी एम.प. महोदुर्य में हासन्धान पूर्ण भूमिका लिखकर इसकी चपयोगिता को और भी बदा दिया है। श्रीयत कविराज जी ने इस प्रनथ के रचयिता के सन्वन्ध में दो वाती का वर्णन किया है-

(१) बन्ध का कर्त्ता शंकराचार्य नहीं, ब्रह्मुत शंकराये हैं।

(२) बह शंकरार्य बौद्ध था.।

्रहम भूर कर्ता के काल के सम्बन्ध में त तो श्रीयुत शर्मा और ते और न श्रीयुत कविन राज जी ने ही कुछ निर्देश किया है। मृत्यकत्ती सम्बन्धी उक्षेत्र कर दो निर्पयों का विवेधन करने के पूर्व हम इसके काल के सम्बन्ध में छुछ निर्देश कर देना चाहते हैं।

.टीका का रजनकाल-

सांख्यसन्ति की ११ वी झार्या की व्याख्या करते हुए, बाजस्पति मिश ने 'उह' 'शब्द' 'अध्ययन' 'सहत्यादित' और 'दान' इन पांच सिद्धियों के जो अर्थ किये हैं, ये अन्य प्राचीन व्याप्याकारों के अर्थों से कुछ भेद रखते हैं। वाचरपति मिश्र ने उकत पदों के अपने असिसत सभी का प्रतिपादन करने के अनुनतर स्वयं ही , अन्ये न्याचराते! यह लिख्कर प्राचीन न्यांख्याफारी के अर्थ का भी निर्देश कर दिया है। अधापि वे अर्थ, माठरवृत्ति, युक्तिरीपिका, गौद्रपादभाष्य और अप मंगला ज्याख्या में समानरूप से ही उपलब्ध होते हैं, परन्तु दन अर्थी की मुझद करने के लिये - 'कम्ये न्याचलते' - कहकर - जिस सन्दर्भ को - बाचस्पति - ने अपने - प्रन्थ में उद्भुत किया है; -वह सन्दर्भ, वृति सामान्य तथा वरेताणीय शब्दभेद के साथ केवल जयमंगला ज्याच्या में उपलब्ध होता है। तुलना के लिये उन दोनों सन्दर्भी को हम यहाँ बद्धून कर देते हैं-

जगर्म गता

साङानस्यकीमदी

· जन्मास्तरसंस्कृतियो यस्यं चन्धमोत्तकारणः-मुख्ये समाग्रास्य प्रधानपुरुवान्तरज्ञानमुरुखने तस्यं स्थासप्रशावरसस्य स्वयमुहुनं यस् ता विद्वितहः।

ेसिबिस्टहहेतुमा ....। यस्य सारुपशास्त्रपाठमन्यदीयमाकर्ष

**धानमरायते सा सिद्धिः श**ब्दहेनुका...।

यस्य शिष्याचार्यसम्बन्धेन सांख्यशास्त्रं शन्दः-्तो ऽ र्थतरचात्रीत्य ज्ञानमुखयते, तस्माध्ययन-हेतका । अध्ययनेन हि तत्परिज्ञानात्।

सहरभाष्तिरितः । योऽविगततत्त्वं सहदः प्राप्य . ज्ञानमधिगः छति तस्य सुहरप्राप्तिपूर्विना । मित्रं हि स्नेहास ज्ञानं प्रकाशयति ।

दानं च सिद्रिहेतुः। दानेन ह्याराधितो ज्ञानी ज्ञानं प्रयच्छति ।

ंश्रन्ये व्याचन्नते-विनोरदेशादिना प्राप्त ते ग्रन

यस्य सीरुपशाध्यपाठमभ्यदीयमारुगर्य ज्ञान-मलवाते सा सिब्धिः शब्दः शब्दगाठान्तरभागात्।

यहत्र शिष्याचार्यसम्बन्धेन संगादेन साहत्र शास्त्रं प्रभ्यती ८ थैतहचा ग्रीस्य ज्ञानमसाचाने स्थात-ध्ययनहेत्ज्ञा सिद्धिरध्ययनम् ।

सुहत्याप्तिरिति । यस्याधिगततत्त्वं सुदृदं भाष्य हानभुरः चते सा ज्ञानलक्त्यां सिदिस्तस्य सहस्रा-दित. ।

दान च सि बहेतः । धनादिदानेनारा ितो ज्ञानी ज्ञानै प्रयच्छति ।

इस तुलना से स्पष्ट हो जाता है, कि यह सन्दर्भ वाचरपति सिश्र ने जयमंगला व्याख्या से उद्भुत किया है। इस उद्धरण का उपसंहार करते हुए वाचरगति ने जो बाक्य लिए। है. उससे उक्त अर्थ का और स्पन्टीकरण हो जाता है। उपसंहार वाक्य है --

"अस्य च युवतायुवतत्वे सूरिभिरेवारगन्तव्ये इति कृतं परदीयोद्धारनेन सिद्धान्तमात्रव्याख्यानः

प्रवचानामिति ।"

केवल सांख्यसिद्धान्तों के व्याख्यान में प्रवृत्त हुए वावस्पति मित्र ने स्वयं परदोषों का उदमायन न फरके इन अर्थी की युक्तता अथना अनुकतना के विवार को विद्याना पर ही छोड़-दिया है।

, जयमंगला, सांख्यतत्त्वकीष्ठदी से शाचीन-

इसप्रकार इन उपक्रम और उपसंदार वाक्यों से यह निश्चय हो जाता है, कि इस सन्दर्भ की वाचरवित मित्र ने किसी अन्य प्राचीन व्याख्याप्रत्य से उद्घृत किया है, और वह व्याख्याप्रत्थ अयमंगता हो सकता है, जसा कि ऊपर की तुलना से स्पष्ट है । इसके परिएगसवरूप, यह कहा जासकता है, कि जयमगला न्याख्या, वावस्प त मित्र से प्रचंत है।

उक्त सन्दर्भ के अतिरिक्त और भी एक दो स्थलां पर वाचरपति पिश्र ने अयमंगला व्याख्या का उपयोग किया है। ४१ वीं आर्या की व्याख्या का उपसद्दार करते हुए जयमंगलाकार ने सांख्यं के प्रसिद्ध दशा मौलिक अर्थों या एक अपजाति छन्द से निर्देश किया है। वे दश मौलिक श्चर्य, (कन मूल तत्त्वां के श्राधार पर कहे गये हैं, इस बात क, र ज्हीकरण जयसगलाकार ने

उपजाति हरून के अनुस्तर प्रतित अपने प्रस्थ में किया है। बाचस्पति सिश्र ने अन्तिम ७२ वीं आर्या ·र्फा व्याख्या में दश मौलिकार्यों का अनुष्ट्रप् व छन्दान से निर्देश किया है, श्रीर : उनः पत्नोकों के अनन्तर दश मौलिकार्थी के आधारभूत मूल तत्त्वों का स्थप्टीकरण करने के लिये शब्दशा 'उसी सन्दर्भ का उल्लेख है, जो जयमंगला में उपजाति । छन्द के श्रानन्तर [ ४१ वीं श्रार्थी पर ] है। वह सन्दर्भ इमप्रकार है-

สมมัยสะ

ं ः महिस्तर्धकीमेरी एफत्वमधीवस्यं पाराध्ये<sup>र</sup> च 'प्रधानमधिकस्यीचम । चान रामकर्तृत्वं बहुरवं चेति पुरुषंपिकृत्य । अ- अन्यरतमहर्तृत्वं बहुरवं चेति पुरुषंपिकृत्यं । अ-स्टिसं वियोगो योग्डनेत्यमयमधिकत्य ।' स्थितिः स्थूलसूच्यमधिकृश्य ।

ंएकस्यमर्थघरस्यं पाराध्यं चेति प्रधानमधिइस्योक्तम् । स्निरां योगो नियोगङ्चेर्रभयमधिकत्य । स्थितिः स्थलसङ्गमधिवस्य ।

इस सन्दर्भ की तुलना, 'बाचस्पति मिश्र से जयमगला की प्राचीनता को और मी 'स्पष्ट कर देती है। इसके अतिरिक्त एक और प्रसंग इसप्रकार है। तेरहवीं आर्थी में "इंट्र" पद की प्रयोग हुआ है। 'मरन' लच्च प्रकाशकमिप्ट'। यहां सत्त्व गुंख 'के लच्च श्रीर प्रकाशक धर्मी' का निर्देश किया गया है। साठर की व्याख्या से यह प्रतीत होता है, कि उसने 'इट' पहार्थ की भी सत्त्व का 'धेमै माना है। माठर कां'लेख है-

"यत्" सन्वलक्षणं तललपुराप्रकाराकलक्षणं च । ः । 'इप्टे च श्वरूपसाधनहेत्सात् ।" सरवराण लघु और प्रकाशक होता है, और वह इष्ट भी है, क्योंकि वह खरूप संधिन का हेंतु है। सरवोंद्रेक होने पर ही जात्मरूप का बीध होने की सन्मावना होती है, रअस् और तमस् में यह स्थिति असन्भन हैं, इसलिये वे इष्ट नहीं हो सकते । यही माठर आचार्य थें लेख का अभि-प्राय है। इससे २४९ है, कि 'लघु' और 'शकाशक' के समान माठर' ने 'इष्ट' पदार्थ को भी सच्य का धर्म माना है। यदापि किमी भी अन्य परवर्त्ती व्याल्याकार ने इट पद का ऐसा अर्थ वर्दी किया। गौडपाद ने इस पद की व्यारया ही नहीं की, युक्तिदीपिकाकार ने इसकी क्रियापद मिना है। जयमंगला में इस पद के साथ सांस्थाचार्य पर को जोड़कर इसके क्रियापद होने की भए कर दिया है। जयमंगला का लेख इमप्रकार हैं--

"इष्ट' सांस्याचार्यां शास्त्र' लघुरवभान' प्रकाशे' च ।"

संदय का लघुरवभाव श्रीर व्रवाशक होना सांत्यत्वायों की श्रभिमत है। जयमंगला में 'इटर' पदार्थ की स्पष्ट प्रतिपत्ति के लिये ही सांख्याचार्य पद को इसके साथ खोड़ा है। इसके श्चित्रं करणुस्वरूपं, श्वाचरपति मिश्र भी इस पद्धके सार्थ सांख्याचार्य पद को जोवना नहीं भूला। निशंकी वंकि है-

<sup>&#</sup>x27;इत दश मीलिकायों के निर्देशक उपजानि चीर चतुष्टुप्लुन्कों के सम्बन्ध में मीर इसी मकरत में जीने विस्तारपूर्वक विवेचन किया जायाता ।

उपजाति छन्द के अनन्तर पठित अपने ग्रन्थ से किया है। बाचस्यति सिक्ष में अन्तिम । की ज्यास्था में वश मीलिकार्थों का असु ब्हुप " अन्द से निर्देश किया है, श्रीर 'ड अवन्तर दश मौतिकार्थी के आधारमत मल तत्त्वों का स्पष्टीकरण-करके के लिये । सन्दर्भ का उल्लेख हैं, जो जयमंगला में उपजाति के खन्द के खनन्तर ि ४१ वीं आ बह संस्कृत इसप्रकार है-

अध्यक्षित्र

ं सांहरतन पक्षीमंदी एकन्यमर्थनस्यं गरार्थ्यं नेति प्रधानमधिहस्योत्तम् । एयत्वमर्थनस्यं पाराध्यं च प्रधानमा स्ति हो वियोगी योगक्ष्मेत्यमगमधिका स्थलस्टममधिकत्य ।

श्रम शाम प्रतिस्व बहुरते चेति परुपमधिकृत्य । श्रम् श्रम्यरसम् प्रति वहर्स चेति पुरुषम हिन्हां योगो नियोगङ्गंहराभयमधिकत्य । स्थितिः स्थलसङ्गमधिवत्यं ।

इस सन्दर्भ की तुलना, बाचरपति मिश्र से जयसंगलां की प्राचीनता की और कर देती है। इसके अतिरिक्त एक और प्रसंग इसप्रकार है। तेरहवीं आर्यि में 'इप प्रयोग हुआ है। 'मरन' लब् प्रमासक्रियट'। यहां सत्त्व गुरुष के लघ और प्रकाशक धर्मी किया गया है। माठर की ज्याख्या से यह प्रतीत होता है, कि उसने 'इट्र' पदार्थ की भी घेरी भारत है। साठर वा लेख है---

"यभुः । सर्वालक्षणं तल्लयस्ववत्यायस्त्रकाणं च । ः ।' इप्टं च स्वरूपसाधनःहै सत्त्रगुण लघु और प्रकाशक होता है, और यह इच्ट भी है. क्योंकि वह स्वरं का हेत् है। सत्वोद्धे क होने पर ही जातमस्य का बोध होने की सन्भावना होती हैं, रजस् में यह स्थिति श्रमस्मान है, इसलिये वे इष्ट नहीं हो सकते। यही माठर श्राचार्य में लेख शाय है। इससे रपष्ट है, कि 'लवु' और 'श्रकाशक' के समान माठर ने 'इष्ट' पदार्थ की फा धर्म माना है। यदापि किमी भी अन्य परवर्ती व्यादयाकार ने अब पर का ऐसा अ किया। गीडपाट ने इस पद को ज्यारया ही नहीं की, युक्तिदीपिकाकार ने इसकी कियाप है। जयमंगला में इस पर के साथ सांत्याचार्य पर को जोडकर इसके कियापद होने कर दिया है। जयमंगला का लेख उसप्रकार हैं—

"उष्ट' सास्याचार्यामां सच्च' लपस्त्रभाउ' वदाश' प ।"

सरा या लघुराभाव और प्रसाशक होना सारयाचार्यों की अभिमत है। जयम 'इटर' परार्थ को स्पष्ट प्रतिपत्ति के लिके हो सांस्वाचार्य पर को इसके साथ लोगा है। क्षानुकाल्यस्य, याचस्यति मिश्र भी इस पक्षके साथ सांस्याचार्य पद को जोवना नहीं सिंग की पछि है--

<sup>े &#</sup>x27;इन नृश मीजिक्समाँ के निर्देशक जरजाति क्यार कृत्रदुव मुन्ती के साथना में सीर इसी प्रथरण विस्तारपूर्वक विषेषन किया जायध्य ह

"स<del>रव</del>मेव लघ प्रकाशक्रमिष्ट' सांख्यानार्थैः ।<sup>३</sup>५ ।

इन असं में से यह स्पष्ट हो जाता है, कि ,वाजस्पति मिध न अपनी ज्यार या में यत्र तक्ष नयमंगला हा उपयोग किया है। इसलिये जयमगला, जानस्पति से धवस्य प्राचीत व्याह्या है।

उक स्थलों के ऋतिरिक प्राचकीमुही के और, भी अनेक स्थल-ऐसे हैं. जिनकी तुलना जयमंगला से की जा सकती है। । उबाहरण की हिए से कहा और ऐसे क्यां का निर्देश कर रेना अनावश्यकः संहोता ।

#### अभयंगवा

(क) = ध्वसरो धर्मेऽस्यास्त्रीति यसवधर्मि"

वालकीमुदी , "प्रसन्दर्भो धर्मा यः सोऽस्यास्त्रीति प्रमन्धर्मि"

कारिका ११]

राब्दनन्मात्रप्रतिसंहितात् सर्यातन्मात्राद् तिग्गो यायुः । तान्यां प्रतिसंहिताद् रूपतन्माशत् त्रिगुण् तेनः । तैः प्रतिचंहिताद्रसतम्मात्रातः चतुर्गेणा भाषः । तत्रभिः प्रतिसंहिताद् गन्यतन्मात्रात् पञ्चगुणा मुबिबीति ।" '

(ग)-- 'यथा बकारे विद्यसम्भाते कृष्णसर्वसन्दर्शने यगपदाक्षीचनाश्य वसायासिका नहीक स्पनानि Fa 1" "

प्रतिपरुषम्पादितस्यास् पूरोत्यन्नम् । असनन-मध्याह । तन्त काचिद विहन्तते, पर्वतमपि शिस्ता गन्छति ।"

रान्द्रतन्मात्रादाकारामेन्द्राराम् । 'तत्र रास्द्रतन्मात्रादाद्यशे', सन्द्रगुरा, सन्दर्गनमात्र-'सहितात् स्पर्शतन्मात्रीद् वायः राज्यस्पर्शात्रणः शब्दस्य गाँत-पात्रसहिताद रूपतन्मात्रात तेजः शब्दस्पर्श रूपगुर्ग, शब्दस्पर्श हमत-मात्रसहि-शब्दस्पर्शस्यतस्य स्थासम्बद्धाः. ताद रसतन्मात्रादाः शब्दस्यश् स्वरसतन्मा वसहिताद च्छाद्रशर्शाः स्वरसगन्धगुणा पृथती नागत इत्सर्थः।''

कारिका २२]

"यथा-गदा सन्नमसान् । ऋरं विद्यल्सम्पातमात्राद् व्यावमभिमुखमातमान्निहित पश्यति तदा सक स्था-लोचनसङ्क्याभिमानाध्यासाया युगपदेन प्राहम-कारिका-३० ] यस्ति ।" (घ)-- "मुबोत्पन्तम्, इत्यादि । प्रथानेनादिसर्गे "पुर्वोत्पन्तम् इति । प्रौत्यन्त प्रथानेनादिसर्गे त्रतिपुरुषमेश्वैत्रम्स्यादितम् । यसक यहराहन शिलामप्यनुप्रविश्वति ।' वारिया ४० ।

जयमगलाकार ने यह क्षर्य माळवृत्ति के अनुकूल किया है। युक्तिवीपिकाकार ने इस धनमात्रानुप्रवेश के माठरिवद्यान्त काल बद की कारिका पर सरदन किया है। अतिवदीपिका से प्रयाचीन होने पर भी मायमंगसाकार में इस असंग्रमें मारह के ही मत को ह्वीकार किया है और वायराति ने हमको प्राय. जवमं गुला के शहरों में ही न्यवमा विभा-ते + सुनिवर्शियका ग्रीम न्यावर का कालकार नहीं विवेचन हों। प्रकरण में थाने किया जायना ।

 जयसंग्राकार ने यह अर्थ सुनिववीपिका के अनुसूख किया है । युविधवीपिका के प्रसंग ने दोनो पाठा की तुलना देखें। बाचरविन ने जबसंगना का अनुकरक किया है, 'कृत्वमर्प' की जगह 'स्वर्' १३ का प्रयोग विशेष है ।

कानन्दकीय नीतिसार त्यौर : वात्स्यायनकामग्रज की 'जयमंगला': नामक 'टोकात्री के' रचिवता. क्या अभिन्त च्यवित है ? इस सम्बन्ध में श्री गलेरी महोदय का मत-

श्री चन्द्रधर शर्मा गुलेरी बी.ए महोदय ने. नामन्द्रकीय नीविसार की व्याख्या जयमगला श्रीर वास्त्यायन कामसूत्र की व्याख्या जयसंगता के रचित्रता को एक व्यक्ति सिद्ध 'किया है । उनका कथन है कि कामन्दकीय नीविसार की व्याख्या जयमगता का रचयिता शकरार्य ही वास्यायन कामसत्र की जवसंगला नाग-ह व्याख्या का रचियता है। इसके लिये वे निम्नलिखित हेंत उपस्थित करते हैं--

(१) वोनों टीकाओं के प्रारम्भिक नमस्थार श्लोको की समानता । कामग्दकीय नीतिसार की टीका में नगस्कार ज्लोक इसप्रकार है -

> ''कामन्दर्वाये क्लि नीतिशास्त्रे प्रायस नास्मिन सुगना पदार्थाः। तस्माद विधास्य जयमगलाख्या तत्वश्चिकः सर्वविद्यं प्रशास्त्र ॥"

वास्यायन कामसूत्र की व्यावया जयम गुला में प्रारम्भिक समस्कार श्लोक निम्न-लिखित हैं ---

> ''यास्स्यायनीय किल कामसत्रं प्रस्तावित कैश्चिटिहाम्ययैव । तस्माद विधास्ये जयमगलाख्या टीकामह सर्वेविद प्रणस्य ।

(२) वास्थायन कामसूत्र में शराप्रप्र सन्न है --

"यथा दारहक्यो नाम भोज नामाद बाह्यसामन्यामीमन्यमानः सवन्धराको विननारा।" इस सन्न पर जयम गला दीका इसप्रकार हे-

"दाराडक्य इति स हा । भीज इति भोजवराजः । अभिमन्यमानोऽभिगन्छन् । स हि मृगयाः गतो भागवन-यामाश्रमारे इत्द्वा बातरामो स्थमारोप्य जहार । ततो भागव समिष्कशानादायागःय तामपरपन्यिक्षाय च य अवतः राभानमभिश्याप । ततोऽसौ सबन्धरान्यः पासुवर्षेणावप्रच्यो ननास । तस्थानमदापि दरुडकारस्थिति गायत ।१३

कामन्दकीय नीविसार के प्रथम सर्ग का ४८ इलीक है --

"दारहरणो नुपतिः कामात् कोधान्च जनस्वयः । स्रोभावैसस्तु राजपिर्वतापिहेर्वतोऽसुरः नाऽसाः इस रतोक के प्रथम चरण की -जबम गता नामक क्याख्या न व्याख्या हार शकरार्थ इस प्रकार लिखता है -

इविडयम ग्विटक्वरी १६१३ ईसवी, पृष्ठ ५८२-३ ।

सास्क्रसप्तांत की न्यास्या जयभगसा की मृमिका, में पृष्ठ ६ पर, श्रीयुक्त, कियाज-कोरोमाथ की अ 'सरपश्चिकां' यह पद्ध विवा है।

"तन दण्डको नाम भोजवशामुरः । तिनिमित्तप्रसिद्धनामा दाण्डक्यो नाम । तः च । मुगमा गत-स्तृपितो मुग्नाथम् प्रविश्य वर्तरूषां ह्वायौवनवतीमैक्रेकिनी हृष्ट्या आवरागस्ता स्वन्दनमारोष्य स्वपुर-"माजवाम । मुगुरिक सिमित्तुसादीनादाय उनादागस्य तामपरमभिष्याय च यथावृत्तं ह्वासा जातकोपस्तं । सासाव सिन्दिसिक्षा पश्चिमुस्ट्यां सनन्पगस्टो गिण्यतामिति । सः तथाकान्तरूतं नैव ननार्थः । "

(3) इन लेटों की समानता के परिणासस्तरूप इन दोनो अन्यों की टीकाओं वा कर्या 'साइन "रायें' ही है, 'और उसीने दोनो अगह इसका नाम 'अयमगला' रस्वा है। यह नामतान्य भी रपियता के एक होने का कारण है। जैसे कालिवास के प्रन्यों पर मिलतान की 'संजीवनी' दिक्का है।

भीयत गुलेरी महोदय के मत का श्रसामजस्य--

श्रीयुत गुलेरी महोदय के इस परिणाम से हम सहमत नहीं हो सके। पूर्वोचन दोनों हेलुओं के सम्बन्ध में हमारा दथन है, कि लेगों की इसप्रकार समानता, एक लेखक द्वारा दूसरे लेखक का अवुक्रत्य करने पर भी संभार हो सकता है। यह लेखक की एकता का असिद्य है हुन हों कहा की अक्षा का असिद्य पर भी संभार हो सकता है। यह लेखक की एकता का असिद्य पर सित जाते हैं, और इसका जारण एक लेखक के हारा दूसरे लेखक का अवुक्ररण करना ही कहा ना सकता है। इसके बदाहरण के लिए मार्स्यायन कामसूत के असुन लूझ की ही ने लीजिये। असुरसा यही सूत्र कीट-लिस अपेशास्त्र १६। में वयलका है। सूत्र है—

"यथा दाग्डवजे नाम जोन कामाद् नाह्यपुर-यामिमन्यमान सवन्धुराष्ट्रो निन्ताया। "
स्वा इत दोनों मन्यों के इत सुने की खन्नरश-समान खानुपूर्वी के जाधार पर यह कहा जा
सकता है, कि इन दोनों नन्नों का रचियता एक ही है ? हमारे विचार से यह कथन उपहासास्य ह
मान होंगा। इनसे यह अनुमान अवस्य सभव हो सकता है, कि एक लेगा ह ने दूसरे का अनु-कर्या कियां हो।

इसके कार्तिरक एक और बात है। दायहबन भोज की बटना एक ऐतिहासिक वस्तु है, इसका वर्णन कोई भी व्यक्ति समान रूप से ही कर सकता है। बटना के एक होने पर उसके वर्णन के राज्यों में कराबित समानवा होना सभव है। इसमकार का एक और उदाहरण हम यहा उपस्थित करते हैं। कोटलीय कार्यशास्त्र में एक स्त्र है—

"लोमादैलश्चातुर्ववर्गभसाहारयमास् ।" [ श्रवि० १ 'ग्रध्या० ६ ]

सीम के वर्शाभूत होकर फेल पुरूरमां नाम का राजा जब अल्यधिक कर खादि लगाकर जनता को पीडिन करने लगा, तब वह जनता के क्रोध से नष्ट कर दिया गया। यहां पर ऐल के सोम का खरूव मूलसूत्र में ही निदिष्ट कर निया है, गर्गुपनि शक्ती ने इस सुत्र भी व्याख्या

<sup>े</sup> त तायपिंत शस्थे-े पुषापी इस 'मूला' नासक टीका के सम्बन्ध कें अन्य की स्तिक। में स्वयं ज़िला है, कि महासी क्ष्रू

इसप्रकार लिखी ई--

"लोभार्रल पुरुत्वा नाम राना चातु मर्या मिनमा यघनहरू थेन पीडयं रचातु मैर्य नेपान्न हः।।" मूल सूत्र का यह व्यर्थ कर देने के व्यनन्वर टोकानार ने इस सम्मन्य के एक और ऐतिब का भी उन्लेख किया है। यद्यपि धर्मशास्त्र के मूल सूत्र में इस ऐतिब का कोई सकेत नहीं मिलता। पेतिब का बल्लेस उस्प्रकार किया गया है —

"लोगारेलो नैभिशीयबादाराययदाशाला प्रस्थि ततोऽपरिभितं धन हर्तु मुचुक्नो मासएरा। पानम इत्यैतियां कैष्टिका स्वयोते ।"

स्रव ऐल के लोभ का उन्लेग इस कामन्दकीस नीविसार में भी देखते हैं। यहां केवल 'लोभादेलस्तु राजिष ' [कामक तीक १। १४] ये हो पद हैं, कोटलीय व्यर्धशास्त्र से सूत्र के समान, यहां लोभ केश्महत्व का निर्देश नहीं है। जयमगला व्याख्याकार शक्तार्य ने, पद्य के इस भाग की व्याख्या करते हुए केमल उपर्य के ऐतिहा का इसमजार निर्देश किया हैं—

' लोनादेल इति । चेल पुरुखा । च किल नीमशास्ययमासिमिर्यसदस्त्वायम् धनिमन्तित सर्मोनेत्र मीर्ग्यान् भारतिभिषाम् रुप्ट्या लोगादाहर्तुं मारवर । ततसीरस्य यहानिशाः निरोपीक्षिनैषेत्रमभें क्योरिमहत्तो नवासा । '

टीकाकार के भिन्न होने पर भी दोनां स्थला पर ऐति हा का समान वर्णं न है। भिन्न लेखक होने पर भी इसप्रकार का घटनायां के रचनाक्षम की समानवा भा एक दूसरे के अनुकरण से भी सभव हो सकती है।

कामसत्र-टीका जवमगजा का रचयिता 'शकरार्य' है, यह जुल्लेख कहीं नहीं मिजता-

इसके अविरिक्त वास्त्यायन कामसून की व्याख्यां जयमगला के किसी भी अभिन इस्तिलिखित मन्य य नन्थकार का नास 'शब्हाराये' वपलब्ध नहीं होता। चौरान्य संस्कृत सीरीज बनारस से जयमगला के जो दो प्रकाशन हुए हैं, उनम से एक म प्रत्यकत्ता का नाम 'जयमगल' और दूसरे म 'यशोघर' सुद्रित हुआ है। इस भेद का कोई भा कारण मन्थ के प्रकाशक अथवा सन्वादक ने निर्वष्ट नहीं किया। पहले सस्करण म 'जयमगल' का नाम और दूसरे ग 'यशोघर' का है। प० हुगाप्रमाव भी सन्यादित वन्धई संस्करण में भी यशोघर' का हा नाम है। इससे यही अग्रमात होता है, कि चोखन्या संस्कृत सीरीज का प्रथम सहस्रण जिन हस्तलेशों के आधार पर सुद्रित हुआ है, जन प्रत्यकर्ता का नाम जयमगला निर्दित होगा। अववा सन्यादक या प्रकाशक महोद्यों ने टीका के 'जयमगला' नाम से उराईत हाया 'जयमगल' की करणना को होगी। अनन्वत वन्धई सस्करण के आधार पर मौरान्या के द्विवाय सरकरण में 'जयमगल' के न्यमगला के विवाय सरकरण में 'जयमगल' के न्यमगला का जो एक प्राचीन हस्तिलियत लाईनेरी ] लाहीर मं कामसून की व्याखना जम को एक प्राचीन हस्तिलियत

पन्थ ' सुरित्तित है, उसमें भी 'यशोधर' का ही नाम है। शह्वरार्थ का नाम किसी भी प्राचीन इस्तिक्षित प्रन्थ में उपलब्ध नहीं होता।

सांख्य-टीकाकार 'शंकरार्य' श्रोर श्रीगोपीनाथ कविराज-

श्रीयुव किवराज मोपीनाथ जी ए4० ए० महोदय ने श्रीयुव गुलेरी महोदय के लेख के आधार पर कामन्दकीय नीविसार की और वात्स्थायन फामसूत्र की ध्याख्या जंयमंगला का रचियता शहरार्थ के ही मानकर, सांख्यसप्विवि की ज्याख्या जयमंगला का रचियता भी इसी की माना है।श्रीयुव किवराज जी के विचार से इन वीनों ही 'जयमंगला' नामक ज्याख्याओं की रचियार से इन वीनों ही 'जयमंगला' नामक ज्याख्याओं की रचियार के ही शहरायें हैं। प्रारम्भिक नमस्कार ख्लोक की समानता को ही इसके लिये आपने हेतुक्य में जयसंगला का नमस्कार ख्लोक इस प्रकार है—

''श्रिधिगततस्त्रालो ई लोकोत्तरवादिन प्रसम्य मुनिम् । क्रियते सप्ततिकायाष्ट्रीका जयमगला नामं॥'।

श्रीयुत किवराज जी ने यह भी खिला है, कि कामन्दकीय नीतिसीर, वास्ताय र कामसूत्र और सांक्यसप्तित इन दीनों ही अन्यों की जयमंगला नामक टीकाओं में नमस्कार रलोकों से एक ही देवता युद्ध को नमस्कार किया गया है, तथा इन रलोकों का रचनाक्रम भी समान है। इसी आधार पर उन्होंने शङ्करार्थ को बौद्ध भी बचाया है। उनका यह भी विचार है, कि 'जीकोत्तरवादी' तथा 'युनि' के पद युद्ध के लिये ही प्रयोग में आते हैं। अब एय युद्ध को नमस्कार फरने के कारण राष्ट्रपर्य का बौद्ध होना संभव है।

"The benedictory verse, where there is a salutation of बोकोस्तवारी मनि, makes it plain that the author of ब्यक्तंसका was a Buddhist. The term बोकोसंखार is a Buddhist expression and the मुझ referred to in the verse is no other than the Buddha himself." ( बयसंगका भूमका, पृष्ठ = )

<sup>े</sup> यह प्रन्य पंजाब पन्जिक काह्म री काहीर में 'छ ४३२ संख्या पर निहित हैं 'ह और बीलुक्यवृदामित श्रीमद् विसत्तदेव के भारती आंढागार में 'तुरवित मित के बाधार पर प्रतिक्रिय किया गया प्रतीत होता है, बागे री हुई इस प्रम्थ की एक दुग्यिका के बाधार पर ही इसने यह जिल्ला है।

<sup>&</sup>quot;From a comparison of the three commentaries it would follow that all the three bore one and the same name, contained an obeisance to one and the same Deity, that is, the Budha, are written in the same style, and that while two are known to have been written by गंकार, the remailing one is ascribed to गंकापार ! The presumption, however, is that the third commentary also was by गंकार Attribution to गंकापार has been only due to a confusion of the two names, on which the colophon is based. On any other hypothesis obeisance to the Buddha becomes quite inexplicable." [Introduction of प्रयोगा page 9.]

श्रीयुन गुलेरी महोद्य के मन्तन्य के सम्बन्य में हम अपने विचार प्रकट कर चुंहे हैं। प्रस्थ के नाम की एकता, अथवा किसी एक आध सन्दर्भ की समानता, चिशेषकर ऐसे सन्दर्भ की, जो किसी निर्धारित अर्थ का निर्देश करता हो, जैसे दाएडक्य सम्बन्धी मेतिहासिक पटना-मूलक सन्दर्भ का उदाहरण दिया गया है, मन्त्रकार की एकता के निर्धायक नहीं कहे जा सकते। परन्तु श्रीयुन गुलेरी महोद्य ने कामन्द्र कीय नीविसार और वास्थायन कामस्त्र की जयगणना नामक व्याख्याओं से जिन दो नमस्कार रलोकों को निर्देट किया है, उनकी आर्थिक और रचना-कर हो। अर्थ है। इतनी अपिक मानता की श्रेमां कर देना अर्शुच्य ही हो। सम्बन्धी मानता की श्रेमां कर देना अर्शुच्य ही हो। परन्तु अर्थ हि, कि उन होनों अपमाला नामक व्याख्याओं के परकार रलोकों के आधार पर इस बात को मानते की हैं, कि उन होनों अपमाला नामक व्याख्याओं का रचियता राहरार्थ ही है। परन्तु अर्थुव किररात्र गोवीनाय जी के कथनानुसार वही शहरार्थ सोव्यक्ताति की टीका अय्मीता का रचियता नहीं कहा जा सकता। इसके लिये हम निकालिखित यक्तियां अर्थ-ध्यत करते हैं।

## शंधत कांवराज जी के मत का श्रसामञ्जस्य-

(१) संख्यसप्ति व्याख्या जयमंगला की चन्तिम पुष्पिका में प्रत्यकार का नाम केवल 'शहर' निर्देश किया गया है, 'शहरावें' नहीं।

(२) कामन्दकीय नीतिसार की ज्याख्या जयमंगला की सम्पूर्ण पुरुषकाओं में प्रनथ ार का नाम 'शङ्करार्य' ही निर्देष्ट किया गया है, 'शङ्कर' नाम का उरुत्रेख करीं नहीं है। वास्थायन काममञ्जू की व्याख्या जयमंगला में न 'शङ्कर' है न 'शङ्करार्य' हैं'।

(३) सांख्यसम्बर्ति व्याख्या जयसंगत्ना की पुण्यिका में प्रमृत प्रन्थ के रचिता राष्ट्र है गुरु 'परमहंसपरिम्राजकाचार्यभौगोधिन्द्रभगवरपूर्वपाद' का नाभ उल्लिखित है। वरन्तु कामन्द्रकीय नीतिसार की व्याख्या जयसगत्ना की किसी भी पुष्टिका में उस प्रन्थ के रचिता मान्द्रपर्वि के एक का नाम उल्लिखित नहीं मिलता।

. (४)—कामन्दकीय नीविसार की व्यास्था जयमंगला के नमस्मर खोक के साथ,सांस्य-सप्तविक्याद्या जयमंगला के नमस्कार खोक की न व्याधिक समानता है, चौर न इन दोनों रहोकों का रचनाक्रम [Style] ही एकसा है। दोनों रहोकों की तुलना के लिये उनको हम यहां किर चदचत कर देते हैं।

> "कामन्दकीये किल नीतिशास्त्रे प्रायेण नास्मिन् सुगमा. पदार्थाः। तस्माद् विधास्ये जयमंगलास्यां तत्पश्चिकां मर्वेविदं प्रशुम्य ॥ग

> > िकामन्दकीयच्याख्या जयमंगला ]

"ऋषिगततत्त्वालोकं लोकोत्तरवादिनं प्रकृश्य मुनिम् । कियमे सप्ततिकायाशीका जयमंगला नाम ॥ " [सांख्यसप्ततिक्याख्या जयमंगला]

वलोकों पर रिष्यात करते ही इनकी श्रासमानता स्पष्ट हो। जानी है। रोनों बलोकों के पूर्वार्ध में न शाब्दिक समानता है. न श्रार्थिक: उत्तरार्ध में 'हंबल 'जयसंगला' यह पर मिलता है, जो अन्ध का नाम है, और श्लोक में निर्दिष्ट किया जाना अत्यन्त आवश्यक है। पहला रतोक इन्द्रवजा सन्द श्रीर दसरा श्रार्या सन्द में हैं। जिस देवता श्रथवा ऋषि की नमस्कार किया गया है, उमको प्रथम श्लोक में 'सर्ववित' शहद से स्मरण किया गया है: श्रीर द्वितीय श्लोक में ''श्रिधिगततस्वालोक, लोकोसरवाटी, यनि'' इन वहाँ से स्मन्स किया गया है। यदि इन पर्दों के श्रार्थिक स्वारस्य पर गम्भीरतापर्चक ध्यान दिया जाय. तथ हम इस बात की स्पष्ट ही भांप सकेंगे, कि प्रथम रलोक में किमी व्यक्ति विशेष को नमस्कार नहीं किया गया है। जब कि दिवीय रलोक के प्रत्येक पद से यह बात स्वष्ट ध्वनित होती है, कि यह नगरकार किसी व्यक्ति विशेष की किया गया है। यह अलग प्रश्न है, कि वह व्यक्ति कपिल हो अथवा बुद्ध । 'सर्ववित्' अथवा 'सवझ' पर का प्रयोग मुख्य रूप में ब्रह्म या परमेश्वर के लिये ही होता है। 'यः सर्वतः सर्वःवत यस्य ज्ञानमयं तपः' [मुग्ड० उप० १ । १ । १६] इ: कालकालो गुगी सर्वविद् यः' | खेता० उप० ६ । १६ । 'तन्न निरतिशर्य सर्वेजयीजम? ियोगसन्न १।२४ ] 'स हि सर्वेवित सर्वेकर्सा' िसांख्यसन्न ३।४६ ] इत्यादि। इसके श्रमन्तर उन व्यक्तियों के लिये भी इस पर का प्रयोग होसकता है, जिनके श्रन्दर लोकातिशायी गुण पाये गये हों । यद्यपि मुख्यवृत्ति से वे सर्वज्ञकरूप ही होते हैं, परन्तु उनमें श्रादराविशय द्योतन करने के जिये गुणवृत्ति से 'सर्वज्ञ' त्र्यादि पदीं का प्रयोग प्राय: देखा जाता है। किर भी ऐसे प्रयोगों में किसी उमप्रकार के पर का सान्तिष्य अपेत्तित होता है, जो व्यक्ति-परता का बोधक हो। भ्रान्यथा 'सर्वेज्ञ' या 'सर्वेविद्' श्राष्ट्र पद परमेश्वर के ही वाचक समसे जासकते हैं। ऐसी श्रियति में इन प्रस्तुत रलोकों में से पहला रलोक किसी व्यक्तिविशेष की और निर्देश नहीं करता. जब कि दूसरे रह्नोक में यह भावना सर्वथा स्पष्ट है। इसिलये इन दोनों रह्नोकों की आर्थिक या रचनाक्रमसम्बन्धी कि नी तरह की भी समानता का कथन करना असंगत ही वहा जायगा। केवल दुरामह से समानता का उद्घोषण किये जाना श्रलग बात है।

यदि केवल नामसाम्य पर कविक वल दिया जाय तो इस नाम की एक और .
 दोका हमारे सन्मुख उपस्थित होती है, यह है प्रसिद्ध मट्टिकाच्य की टीका जयमंगला। इसका प्रारम्भिक नामकार स्लोक निम्नप्रकार है—

"प्रशिपस्य सकलवेदिनमतिहुस्तरमहिकान्यसिललिभेः ॥ जयमं गलेति नाम्मा नाँकेव विरन्यते टीका ॥"

इस रलोक की रचना खार्या इन्ट में हैं। इसका पूर्वार्घ, धार्थिक दृष्टि से अथम रलोक के दितीय खौर चतुर्थ चरण के साथ समानता रखता है। इस खोक का उत्तरार्थ, दितीय खोक के उत्तरार्थ के माथ धारिक समानता रखता है और उसका साधारण रचनाकम भी दितीय खोक से श्रिषक मिलता है। ऐसी स्थिति से क्या कोई भी विद्वान इस वात को स्थीकार करेगा, कि अहिकाव्य की दीका जयमंगला का रचयिता भी 'शङ्करार्य' अथवा 'शङ्कर' है ? जब कि अहिकाव्य की टीका जयमंगला की अन्तिस पुष्पिका में प्रस्तुत पन्थकार का नाम स्पष्ट ही जयमंगत. निर्दिष्ट किया गया है।

(४)-इसके जितिरक्त वास्त्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक टीका में उद्यमाचार्य का.एक बद्धरण इसप्रकार उपलब्ध होता है----

"तय चोदतं पुरोदयनाचार्यें -- 'आरोपे सितः निमित्तानुसरणं न तु निमित्तमस्तीस्यारोपः' इति ।"

उदयन का समय १०४१ विक्रमी तथा ६०६ राजावर [६८४ ईसवी सन् ] माना जाता है। श्रीर पड्त्शेन व्याख्याकार बाचस्पति प्रिष्ठका समय देध्य विक्रमी [८४१ ईसवी सन्] है। बाचस्पति, निश्र ने सोख्यतस्यकौशुदों में जयमंगला ज्याख्या को 'श्रन्ये व्याचस्ति' कहकर ४१ वीं श्रार्या पर उद्धत किया है। इन. उद्धरण वाक्यों के श्रन्त में बाचस्पति मिश्र लिखता है—

"ऋस्य च युक्तस्य क्तरे स्रिभिरेवावशन्तव्ये इति ऋत परदो ग्रेब्सावनेन सिद्धान्तमात्रव्याख्या-नप्रवक्तानम्म इति ।"

इस. लेख, से स्पष्ट है, कि वाज़स्पांत सिक्ष को स्वयं जग्रमांगला के विषद्ध लिखने का साहद नहीं हुआ। मिश्र जेसा उद्भट लेखक, जो परमतप्रत्यास्थान के समय 'नैयायिकतनय' आदि, पढ़ों का, भी उच्छेल करने में सङ्कोच नहीं करता, जयमंगला के विषद्ध लेखनी नहीं करा स्का, इसका कोई विशेष कारण ही हो सकता है। संभव है, अन्य आसात कारणों के आतिरिक्त असः समग्र, अध्यग्रमाध्यापतप्रणाली में इस मन्य का अधिक प्रचार होना, और विद्वानों के हस्य में इस मन्य की अधिक प्रचार होना, और विद्वानों के हस्य में इस मन्य की प्रतिष्टा का होना भी ऐसे कारण हों, जिनसे प्रभावित होना वास्प्रति मिश्र को तक मार्ग का अदिकारण करना पड़ हो। ऐसे समय में, जब कि यात्यायत के सुक्त म साधनों का आमाय था, अमोयास मध्यप्रति का साधन मुद्रख व प्रकाशन कला सविषयन के गर्भ म धी, एक भी पुरुक की गांति के लिये पर्याध नमय व्याधन का क्या करना पड़ हो। अपने स्थान को होइक स्व स्थानान्तरों में भी जाता निरापद न या, जयमंगला जैसे परमार्थविषय सन्मधी मन्य के प्रचार के लिये पर्याध समय अपेसित होना चाहिये। इसारा अनुमान यह है, कि लगभग

<sup>&</sup>quot;वृति" गारावाचये महाविद्यन्त्रकार्यः लुद् विलिधितमान्त्रो नवमारिष्कृद्दस्य ज्योरक्षे जयन्यो जय-मंगल इति य नामांनिरिजयः सुपिलद्धस्य अनेकशस्त्रच्याक्यानकृता टीकाचा काव्यस्य अयोग्यामस्यानम्य नाम द्वाविंगः समाः॥ अयमगलकृता टीका समाप्ता॥" [यद्द पाठ हमने वस्बहे क निर्णयसामर संस्थरण से लिया है ]।

इस आश्रम का बेख उदयनकृत त्यायद्वसूम्।अंखि में इसमकार मिखता है, "सिद्धे त्यवहारे निर्मित्ता नुसरणात् । ह च खेच्छाकवियतन निर्मित्तन कोकठ्यवहारितयमनम् ।" [ चतुर्थ रतवढ, पू० ४, वर्ष मानकृत न्याक्यासदित संस्करण ] । उपर का वद्धस्यः पन्नवस सार्वजनिक प्रस्वकाचमः मा [ य ४३४ संस्था पर ] सुरवित, जयसक्त दोका की इरावितिक प्राप्त है ।

दो सौ वर्ष का ऐसा समय अवश्य माना जाना चाहिये. जब कि इस प्रन्थ के लिखे जाने के बाद. राने राने वाचस्पति सिश्र के समय तंक इसका पठनपाठन प्रणीली में पर्याप्र प्रचार हो चका होगा। लगभग दो सौ वर्ष का अन्तर उसलिये भी माना जाना आवश्यक प्रतीत होता है. कि शहर [ सास्य सप्तति न्यास्याता ] दक्षिण प्रान्त का रहने बाला था. उसका बालोचक वार्चस्पति मिथ मिथिला का । दक्षिण प्रदेश म प्रस्तत प्रथ के उत्तर भारत में इतने श्रधिक प्रचार के लिये अवस्य पर्याप्त समय की अपेक्षा हो सकती हैं. और वह भी साख्य जैसे आध्यात्मिक एवं अप्रचारित विषयक प्रन्थ के लिये। ऐसी स्थिति में इस अनुमान की यथार्थ की सीमा तक मान वेने पर यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि जयशासों के लिये जीने का समय सप्तमं शतक के मध्य से इधर नहीं होना चाहिये। श्राव हम अप इस बात की देखते हैं कि वात्यायन क ससत्र की टीका म दशम शतक के खन्तिम आग में होने वाले उदयनाचार्य को स्तरण किया गया है, तर निश्चित रूप से इस परिखाम पर पहच आते हैं. कि सप्तम शतक में होनेवाला व्यक्ति किसी तरह भी वाल्यायन कामसत्र की टीका जयमगता का रचिवता नहीं कहा जा सकता। इसलिये श्रीयत कविराज गोपीनाथ जी का यह कथन, कि कामन्दकीय नीतिसार, वाल्यायन काम सत्र और सास्यसप्ति इन तीनो प्रम्थों की जयसगला नामच न्यास्याओं का रचयिता एकं ही न्यक्ति हैं. सर्वथा असंगत है। सार्व्यसम्बन्धि की न्यार्था ज्यमगता सप्तर्भशतक के समाप्त होने से पूर्व ही उन चकी थी. और बारस्वायन कामसूत्र की टीका जयमगला दशम शतक के धन न्वर लिखी गई, इसमें कोई सन्देह नहीं किया जा सकता '।

साख्य-टीका जयमगला का काल, औरा श्री हरदत्त शर्मा-

श्रीयुत हरदत्ता शर्मा प्रमूठ ए० महोदय ने, सांस्थांसप्ति की टीका जयमञ्जला का काल' स्थीत्त दराम शतक के लगभग माना है। इस बात को आपने प्रमास्पूर्व के स्थीकार किया है, किं जयमञ्जला वाचरपित मिश्र से अधेश्य प्राचीन है, यशिष आदि शङ्कराचारों से अविचीन' है। मैंक्डानल ' की सम्मति का सहारा लेकर श्रीयुत शर्मा जीने वाचरपित मिश्र को समर्थ ईसा कें एकादश शतन के लगभग माना है। इसप्रकार जयमंत्रज्ञाकार शंकर का, ईसो के दशान शतक कें

<sup>&#</sup>x27; श्रीयुत स॰ राम्झ्य इति सहिदिव ने भी भ्रम्य भ्राधारी पर वास्त्यायन कामसूत्र की जयसगता टीका का समय दशम प्रतक क भ्रमन्तर ही सिद्ध किया है। वे जिल्ला है → Jayamangala on Vatsyá yana may therefore be resigned to some period later than 1000 A D' [Journal of the Andhra Historical Research Society, October 1927]

There are two excellent commetanes on the Sankhya Karika, the one composed about 700 A D by Gaudpaba, and the other soon after 1100 A D by Vachaspati Misra." (History of Sanskrit Literature, by Macdonel, P. 393.)

लगभग अथवा कुछ पूर्व, विद्यमान होना स्वीकार किया है ।

इस भन्तन्य के सम्बन्ध में सन से प्रथम वाचरपित मिश्र के समय का विवेचन लं.जिये !
मैक्डानल महोदय ने वाचरपित मिश्र का समय ईसा का एकादरा शतक बनाया है, परन्तु इसमें
उन्होंने किसी भी प्रमाण या शुक्ति का निर्देश नहीं किया है। मैक्डानल महोदय का वह सन्दर्भ
इमने टिप्पणी में उद्धुत कर दिया है। श्रीयुत शर्मा जी ने भी इस दिशा में कोई पन नहीं उठाया !
यत्न करने पर भी इम इस बात को नहीं समफ सके, कि अपने समय के सन्वन्य में वाचरपित के
वम्पणीत पद्म की उपेचा क्यों की गई है ? उस पद्म का निर्देश हम इनी ४करण के प्रारम्भ में कर
जुके हैं। वहां स्पष्ट रूप में वाचरपित ने अपने न्यायस्चीनियन्य की समापित का =६५ विक्रमी
सम्वत दिया है, जो कि =४१ ईसवी मन होता है। न्यायस्चीनियन्य; न्यायदाचिकतास्वर्यटीका
की समाप्ति पर गौतम सूत्रों का संशोधित संस्करण है। इसके अन्त में निर्दिष्ट इतन स्पष्ट लेख की

भारतीय प्रामाणिक साहित्य के सम्बन्ध में भी पाश्चात्य विद्वानों का दृष्टिकोण, एक प्रकार की विशेष भावना को लेकर ही प्रस्कृटित होता है। प्रायः प्राचीन भारतीय विद्वान् आरम- एयाति की भावना से सदा रहित होकर लोकहित की कामना से ही, ज्यपनी लेखनी का चमरकार विखाते रहे हैं। जुज उनकी जासमल्याति-लोलुपता की जोर से उपेचा, और जुज पेतिहासिक साहित्य के नष्ट होजाने के कारण जाज हम उनकी पूर्ण परित्यिति से किसी प्रंशतक अपरिचित्र अवस्य होगवे हैं। परन्तु कालकम से लिन विद्वानों ने ज्यपने समय आदि के सम्बन्ध में कुछ साधारण निर्देश कर भी दिये हैं, पारचात्य-हस्त उनपर भी हरताल फेरने में सदा प्रयत्नशील रहता है। प्रायः इसप्रकार की उक्तियों को पुष्य प्रस्थकार की रचना सानने से निर्पेष कर दिया जाता है। प्रयाय कही जिन्न प्रस्थकार की ही कल्पना कर ली जाती है, और इसी प्रकार के बेसिर पैर के कथानक जोड़कर, जिसतरह भी हो उन उल्लेखों में जनेक प्रकार के सन्देह उत्पन्न करने का प्रवत प्रयास किया जाता है। उसी पाश्चार यावना का फल है, कि ज्याज जनेक भारतीय विद्वान्त आंत मून कर जनके पीछे होड़ने लगे हैं, और अपनी वास्तविकता को सममने का यत्न नहीं करते। इसमें हमारी दासमनोश्चा भी एक कारण है, अध्यानक वेपरीत शिक्षा ने हमारे मित्रकों को भी विश्वत और दासानुदास बना दिया है, किसी भी शन्द के गौराङ्गमहाप्रमुखों के स्वित्त की भी विश्वत और दासानुदास बना दिया है, किसी भी शन्द के गौराङ्गमहाप्रमुखों के

<sup>&</sup>quot;So that, it may be safely asserted that the author of wained is earlier than Vachaspati Misra and later than the great Sankaracharya. According to Macdonell (History of Sanskrit Literature, P.393) Vachaspati's age is about 1100 A.D. And the great Sankaracharya cannot be placed later than the 8th century A.D. Therefore our wained's Sankara must have flourished about 1000 A.D or earlier. " Proceedings, fifth Indian Oriental Conference, Lahore, 1928, P. 1638.

मुख से उच्चिरत होते ही इस उसके गीत गांन नगते हैं, उनकी मावना के अनुकूल, दिन को रात श्रीर रात को दिन सिद्ध करने में ही हमारा सम्पूर्ण प्रयास पर्यवसित हो जाता है, वाह वाह की लूट और शावाशी की थपकी में ही हम अपनी विद्वत्ता को सफलता समफ बैठते हैं। इमारी सम्यता, हमारी जातिगत विशेषता श्रों हमारी परम्पराओं, हमारी शित्तासम्बन्धी सूर्म भावनाओं को एक विदेशी, सर्वथा विपरात बातावरण का अभ्यासी, कैसे पूर्ण रूप से समफ पायेगा ? इस भाव को जानते हुए भी हम मूल जाते हैं, और देखते हुए भी आख फेर लेते हैं।

अस्तुत प्रसंग में विद्वान् यह न समर्के, कि उपर्युक्त राज्य, हमारे कथन को विना विवेचन स्मीकार कर लेने के लिये एक भावुक्तगपूर्ण अपाल मात्र हैं, यह तो आञ्चिनिक स्थिति का सजाय चित्र है। इसके अनन्तर हम, मंकडॉनल महोद्य तथा उनके अनुगामियों से मालूम कर सकते हैं, आलिर उनहोंने वाचस्पति मिन्न के कालनिर्णायक पद्य की उपेद्वा क्यों की है? क्या ये यही कारण न वतायोंगे? कि यह रजीक वाचस्पति का अपना नहीं हैं। क्यों नहीं हैं? यह अा कहां से गया? किसी और विद्वान ने याजकर यहां लिखदिया होगा। तब तो यह भी बड़ी सरलता से कहा जा सकता है, कि तात्पर्यटीका भी वाचस्पति ने नहीं बनाई। 'हिट्टी ऑफ संस्कृत लिट्ट चर' भी मैक्डानल न नहीं लिखा। पर उसके तो लिखत प्रमाण विद्यमान हैं, कैसे कहा जासकता है ? कि भैक्डॉनल ने यह नहीं लिखा। ठीक है; यह और किसीने लिख दिया होगा, भैक्डॉनल से उसका कोई सम्बन्ध नहीं। अभिनाय यह है, कि भैक्डॉनल सहोदय के केवल कथन से यह स्थीकार नहीं किया जासकता, कि वाचस्पति मित्र ११ में शतक में हुआ था, जब कि वह स्वयं अपना समय नवात शतक के प्रवीध में बवला रहा हैं।

श्रीयुत रार्म महोदय को तो, ष्रम्धेरे में लाठी का सम्हारा मिल गया। श्रापने श्रीयुत गुलेरी महोदय तथा श्रायुत कविराज गोपीनाय एम॰ ए० महोदय के लेखों के श्राधार पर इस नात को स्वीकार कर लिया, कि वाल्यायन कामसूत्र की टीका जयमंगला, श्रीर सांख्य-स्प्ति की टीका जयमंगला दन दोना का रचिता एक व्यक्ति है, कारणान्तरों से यह बात निरिचत है, कि वास्यायन काममूत्र की टीका जयमंगला का समय दशम शतक के श्रानन्तर ही श्री कता है। इन देव अर्थ शर्भ शर्भ शर्भ शर्भ हो स्वाय सांख्य-स्पति की टीका जयमंगला को भी दशम शाक में वसीटने का निष्कृत प्रवास किया है, श्रीर इसमें सहारा श्रापने मैक्टॉनल का लिया है। क्यों ही रेल की बुनियाद पर श्रापनी दीवार खड़ी करही।

याचस्पति के काल का निर्णय पिछले पुष्ठों में किया जाचुका है। जब उसका समय ८४१ स्तीस्ट के खास पास निश्चित है और सांख्यसप्ति की जयम गला न्याख्या, वाचस्पति से पूर्व जिल्लो जा चुकी थी, तब यह निस्सन्दिग्ध कहा जासकता है, कि सांख्यसप्तिन्न्याख्या जयमंगला का समय ईसा का दशम शतक नदीं माना जासकता। क्योंकि नवम शतक के पूर्वार्ध में तो वाचस्पति मिश्र का ही स्थितिकाल है. जयमंगला का रचना-देश दक्षिण, तथा मिथिलानिवासी वाचस्पति प्तिश्र के जयमगलासम्बन्धी विचारों या उद्गारों पर ध्यान देवे हुए, निस्सकोच कहा जासकता है, कि जयम गला का समय श्रवश्य वाचस्पति मिश्र से डेट दो शतक पूर्व होना चाहिये। ऐमी स्थिति में जयमंगलाकार का सप्तम शतक में स्थित होना अधिक सभव है।

शकर श्रीर शंकराचार्य—

श्रीयुत इरद्त शर्मा एम० ए० महोदय ने अपने लेख में जयम गज़ानार शङ्कर को आि शङ्कराज्ञार्य से सर्वाचीत माना है, और जादि शङ्कराज्ञार्य का समय ईसा का अपन शतन स्रीतार किया है। शद्धर के इस कालानार्य के लिये ने निम्मलियित प्रमाख उपस्थित करते हैं। वे लिखने हैं, कि १० वी कारिका पर जयमाला से उद्युत निम्म सम्बर्भ भी विचारवीय हैं ' एक एव प्राण पुरुष, तक्यादनोरिन निकालियाः अतिस्रीत पुरुष स्मानमूर्वा इति नरास्तावित ।''

इसके बनन्तर १८ वीं कारिका गर जयमंगवाकार पुन विस्वता है— "पुरायपुरुपादगिरन विष्कुलियाः प्रतिशारीर पुरुषा ग्रह्मसम्माप्त दर्शने पुरुपबहुत्वमान्त्रयः ह तपा परस्परिकृतस्मानात् तु प्राणपुरुपादिन्तु। भिन्ता वति दश्चमद्वयम् । । ।"

इसको निम्निल्खित से तुलता कीजिये—

वद्रेतत्स्त्यम्-

यथा सुदीप्तात् पावकात् विस्कृतिगाः । सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः । तथान्तराद् निविधा सोम्य भावाः । प्रवायन्त तत्र चैवापि यस्ति ॥

। मुण्डकोपनिषत्, २।१]

इम पर शहराचार्य का भाष्य इसप्रकार है-

यथा सुदीप्तात् सुष्टु दीप्ताद्ग्वि-६६विकः अभ्ययवयमा सहस्रदो\ऽनेक्छ प्रभागन निर्मष्कृति सरुपा अनिसलक्त्वणा एव तयोष लक्क्वणाद्सराद्विषया मान स्हायाधिभेदनमुविधीय मानत्वात् विविधा हे सोम्य भावा जीवा स्नाकाशादिवत् विविधा घटादिवर्त्तिक्वा स्विरभेदा घटाद्यपाधिभवदमनुभवन्ति ।

इनकी तुलना यह प्रकट करता है, कि जयनगला ने 'बेदान्तवादिनः' इस पारिभाषिक सकेत के द्वारा राहराचार्य के उक्त आप्य आग का ही निर्देश किया है। इसलिये जयमगलाकार संकर,

शहुराचार्य से भिन्न ही नहीं, प्रत्युत उससे श्रवीचीन भी है "।"

जहातक शङ्कराचार्य के काल का सम्बन्ध है, उसके विवेचन के लिये यह समय उपपुक्त न होगा, प्रस्तुत प्रसंग में उसकी इतना आगरयकता नहीं। इसलिये यदि यह मानलिया जाता है, कि राङ्कराचार्य का काल ईसा का जुष्टम शतक है, तो हम यह कहने के लिये प्रमाण रखते हैं.

\* Proceedings Fifth Indian Oriental Conference, Labore 1928 P 1035 36

१ इस प्रसम् मं इम् जयम्म मलाष्वम्, युक्त को केवस्, 'कक्त' नाम से श्रीर शादि ककराचार्य को क्रम्याचार्य नाम से निर्देश करेंगे, युक्तों को इस निरोक का भ्यान स्थाना चाहिये ।,

कि राक्षर का समय अगस्य इससे प्राचित होना चाहिये, जी आधार राष्ट्रर की अर्थाचीनता का अंगुन हरदक्तर की एक एक महे ह्य ने दिगिश्त निया है, वह अहमत है। क्योंकि राष्ट्रर की पंक्यों में भोई भी ऐसा पद नहीं है, जो राष्ट्ररावार्थ के भाग्य की आधार पर लिखा गया प्रतित होग्हा हो। सार के लेख का साचान आधार मुण्डक उपिताद की अधार पर लिखा गया प्रतित होग्हा हो। सार के लेख का साचान आधार मुण्डक उपिताद की अधार पर लिखा गया प्रतित होग्हा हो। सार के लेख का साचान आधार मुण्डक उपिताद की अधार पर कि हो है। सार ने अधिवित 'अवतर' पद के स्थान पर दि सी भी का य पर रा प्रयोग नहीं करता। शृति के 'भादाः' पद की व्याख्या संकरावार्य ने 'जीवाः' की है। संकरावार्य के काने सम्प्रता में 'जीव' पद सर्धधा पारिमापिक है। अमन्त करता। है अधिवा का साव की अधार पर हो मिल की माध्य की की माध्य पर की लिखे जंब परवा मधीम पर्यान होने की अधिमत न था। विश्व की की माध्य के आधार पर ही लिखता, तो वह अवस्थ 'जंव' पद की हो इकर 'पुरुष' पद का प्रयोग न करता। इसमधार यह तुला इस धारणा को इद बना देनी है, वि शंकर के पंकि वा आधार। शंकरावार्य की माध्य नहीं कहा जासकता।

ष्मव 'राहर के 'वेदान्तवादि :' इस पारिमापिक सकेत की मान रह जाती है। संभवतः भं युत समी महोदय वा यह विचार है, कि 'वेदान वादिन्' पद में शक्क्षा गर्भ के सम्भदाय का ही निर्देश किया जाना साम्ब्रह्मपूर्ण हो सकत है। पन्तु बात ऐसी नरी है। 'वेदान 'गड़ जपनियद्' के लिये वर्षा वर्षा कर में प्रयुक्त होते हैं। सहस्राधि वर्षा वर्षा कर से सामा वर्षा नपद में भी हत पद पर प्रयोग देखा जात है.—

"वेदान्तविज्ञानस्निरिचनार्थाः"

यहां 'उपानपद् सान' के हये ही 'वेदानन विद्यान' पद का प्रयोग किया गया है। इसिलये जयसीगलों में शहूर के वेदान्त-यां दनः' पद का प्रयोग, उपनिषद् का कथन करने वाले ऋषि अथवा आयार्थी' के लिये ही हो सकता हैं, और इस मत-निर्देश का आधार उक उपनिषद्वाक्य ही हैं। इसिलिए जिन सह को शहूर ने जयशंगला में 'वेदान्तवादिनः' पद के द्वारा प्रश्रीत किया है. उसी

पन्दवरी [ ४।१९ ] में जीन का स्वरूप बराया है--

<sup>&#</sup>x27;बंतन्य' यह रिकार्न किंगदहरूच यः पुनः । चिन्हाया क्षिपदेहरूवा दरसंदी जीव २ व्यते ॥'' पुरुवत्योकार श्री दिशास्त्रय के जिल्ला भीरामञ्ज्या ने उक्त रखेक की व्याव्या इसक्रफर की है-'यदिपन्तानें

प्रस्वदर्शकार भी दिशास्त्रय के जिल्ला भीरामहत्त्वा न उक्त रक्ष के व्यक्ति इसाफार की सून्यदाध सान विद्वादस्वर नाषासमूर्य यन्त्र स्मारी वीरर स्ट्रेनीच्या इस्पर्यः ।?

जिहित्द की करपना का आधार जो कि अधिकान चैतन्य है एक तो वह, तूसरे उसमें करिएत जो कि जिहन दह है, तीनरे उस किहित्देह में जो चिदामास पहा हुआ है, हम तीनों का संग ही 'जीव' कहा जाता है। [ यह हिन्दी अर्थ, हमने आते स्मेडा सहार तायो विवासाहकर आ रामावकर कास्त्री येतान्तर्वास मीर्वाहा सार्थ कुत पन्चरशी हिन्दी रूपान्कर से किया है ]

श्रत को जयमंगला से प्राचीन ज्याख्या युक्तिदीपिका में---

"चौपनिपदाः लल एव.स्वात्मेति प्रतिपचाः"

इसप्रकार 'श्रीपनिपदा:' पर के द्वारा प्रदर्शित किया गवा है। इसक्तिये इन सब आधारों पर, श्रीयुव शर्मा की की उपयु पत तुलना, राहुर को शहुराचार्य के क्ष्याकथित काल से श्रदांचीन सिद्ध करने में सर्वथा असमर्थ है। इसक्तिये सांक्यसप्तिक की व्यावधा जयमंगला का काल सप्तम शतक में साने जाने के लिये कोई भी धाया उपश्चित नहीं की जा सकती, जब कि वास्यायन काम-स्त्र की टीका जयमंगत। की रचना दशमशतक के भी श्वान्तर हुई है, खतः इन दोनों व्याक्याओं का रचिता एक ही व्यक्ति नहीं हो सकता।

क्या कामन्दकीय नोतिसार, अंत वात्स्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक टीकाओं का

कामन्दरीय नीतिसार और वास्त्यायन कामसूत्र की अवसंगता नामक टीकाओं के अमहतारखोक के सन्वरूप में भी अब इम कुछ विवेचन कर देना चाहते हैं। यद्यपि इन रकोकों में परस्पर पर्याप्त समानता है, फिर भी केवल इनकी समानता के आधार पर मन्थकारों की एकता का तिश्व वर्ता की क्यां के स्वाप्त पर प्रत्ये की एकता का तिश्व वर्ता की समानता एक दूसरे लेखक के अनुकरण से भी सम्भन हो सकती है। इसतरह के एक आध उत्ताहरण [ महिकाव्य की टीका अवसंगता] का इम पीछी निर्देश कर खुछे हैं। शाहित्य से इसप्तकार के और भी अनेक उदाहरण समह किये आसकते हैं। जिन मन्थकतीओं के सन्यन्य में हमें किसी तरह का भी सन्देह नहीं है, उन भिन्न र मन्थकारों के मन्धों में भी समान रलोक उपलब्ध होने हैं। इसके कुछ उताहरण हम यहां और दे देना चाहते हैं।

प्रसिद्ध कवि अवसूति ने मालतीमायय के प्रारम्भिक श्लोकों में से एक स्लोक इस प्रकार लिखा है—

'ये नाम के चिदिह दः प्रथयन्त्यवज्ञा

जान है। ते किमपि तान्त्रति नैप यस्तः।

उशस्यतेऽसि मम कोऽप रामानधर्मा

कालो हार्य निरविधिनिंपुला च पृथ्वी ॥" [ मालतीक धव, रतोक ६ ]

धर्मशीर्वप्रखीत प्रमाख ॥चिक की कर्णं ध्योमि रचित व्याख्या के प्रारम्भिक रत्नोकी में से प्रतीय रतीक इसप्रकार है—

"या मामवद्मायति कोऽपि गुखामिमानी जानास्यसी किमिष तं पीत नैप पलः । कप्रिवर् मविष्यति कराचिर्नेन चार्थी रानापिमाञ्चयति वस्मवतौ हि चान्तः॥»

इन दोनों खोकों में प्रत्येक प्रधार की समानता रुप्ट है। छन्द, रचनाश्रम, पर्य चादि सब उदर के समानता होने पर भी ये दोनों खोक जिन बन्धों में उपलब्ध हैं, उनमें से एक का रच- विवा भवभूवि श्रीर दूमरे का कर्णकामि है, इसमें किसी तरह का भी सन्देह नहीं किया जा सफता। एक जदाहरण श्रीर लीजिये—

प्रसिद्ध बालभट्ट के हर्पचरित, और श्राचार्य दर्ग्डों के कान्यादर्श में प्रारम्भिक नमस्कार स्त्रोक, एक ही उपलब्ध होता है, वह खोक इसप्रकार है—

"चतुर्भु खमुखाम्भोजनहंसवधूर्यं म । मानसे रमतां नित्यं धर्वं शुक्ला सरस्वती ॥"

ऐसी स्थिति में किसी नमस्कार खोक अधवा किसी भी खोक के समान या एक होने पर दो भिन्न मन्यों के रचिवताओं को एक समका जाना शुक्तिसंगत नहीं कहा जासकता। इसी- लिये कामन्दकीय नीतिसार और वास्यायन कामसूत्र की टोग जयम गलाओं में नमस्त्रार श्लोक के समान होने पर भी दोनों टीकाओं का एक ही रचिवता मानना असंदिग्ध प्रमाण के आधार पर नहीं है। इस टीकाओं की प्रिष्पकाओं में प्रन्थकार के नाम का उच्लेख—

इसके अतिरिक्त एक और वात यह है, कि कामन्दकीय नीविसार की व्याख्या अय-भंगता की प्रत्येक पुष्टिमका में प्रत्यकार के स्थान पर 'शंकरार्य' का नाम उल्लिखित है, परन्तु वास्त्यायन कामसूत्र की व्याख्या जयम'गला के साथ 'शंकरार्य' का सम्बन्ध प्रकट करने वाता कीई वन्तेख अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ है।

श्रीयुत गुलेरी महोदय ने, श्रा पं० हुर्गायसार जी सम्पादिव वन्यई संस्करण के झाधार पर सास्त्यायन कामसूत्र की जयम गला टीका से एक प्रचिकत इसम्रकार निर्दिष्ट की है—

''इति श्रीचारस्यायनीयकामसूनदीकायो व उम'गलाभिधानायां विद्य्योगनाविरहकासरेखा महदस्ते न्द्रपादाभिधानेन यशोवरेखैकत्रकृतसूनभाष्यायां...व्यविकरखे उपध्वायः ।ग

इस पुष्पिका के व्याघर पर भ युन गुलेरी महोदय के इस परिणा । से भी हम सहसत नहीं होसके कि यरोधर, जयमं गला 'ट का का रचिया नहीं है, प्रत्युत नहीं वहां विखरे हुए मूल-सूद बीर क्याखरा के खरिखत भागों का संम्रहीता मात्र है। यह संभव हैं, कि यरोधर, कामशास्त्र है व्यारिचत होने के कारण विद्यार्थागना से लाव्छित होकर कामशास्त्र में पारंगत होने की जोर मृद्धत हुआ हो। उन समय व्याख्यासहित कामसूत्र का कोई भी पूर्ण मन्य उसे एक जगह न मिल सका हो। तथा इस मूल और प्राचीन भाष्यों के जो भाग जहां कहीं से भी गिल सके हों, उसने पोर परिप्रम करके उन्हें संमहाक्या हो, एवं कमानुसार व्यवस्थित करके उन दोनों [सूत्र और भाष्य] को एकत्रित कर दिया हो। अपने जीवन की इस गोपनीय घटना को भी प्रकट करने में यरो-अर ने कोई संकोच नहीं किया है। इससे प्रतीत होता है, कि इस घटना का उसके हृदय पर भारी आधात था, सम्भवतः शान्तिलाभ की आशा से ही उसने इस घटना को कामानुर व्यक्तियों। समान निःसंकोच होकर प्रकट किया है।

कामध्त्र की टीका जयमंगला का एकत्रीकरण-

जहां तक मूल और पुराने भाष्यों के संग्रह करने का प्रश्न है, यह निरचरपूर्वक नहीं कहा

संप्रह किया, और का ब्ह्यात्र में पारं तब होने पर उनके यत्र वत्र धन्यथा न्त्रालयानों को दीर्शक्या । जयसंग्रता की उपर्युक्त पुष्टिका से भो यही वात सिद्ध होती है।

यशोधर तामवालो पुष्पियाओं के सम्बन्ध में एक और भी याव बहुत रुचिकर है। 'एकबकृतसूत्रभाष्यायां' इस विशेषण रूप समस्त पद में सर्वत्र 'भाष्य' पद का ही प्रयोग किया गया है, कही भी इसको बदला नहीं गया, और 'कामसूत्रदाकायां' इस विशेष्य पद में सर्वत्र अव्यभिग्षित रूप से 'टीया' पद वा ही अपयोग किया है। इससे लेदन की एक निश्चित और हुद् शायना की धारा पर प्रकाश पहला है, जो नमश्वार रलोक के हिजीय चरण से स्कृद की गई है। काममूत्र-टीका अपमेगला की पृष्पिकाओं में देकशर्य का नाम—

विजयनगरम् में सुरित्तिव जयमंगता क हस्वितिक्षित प्रति से एक पुष्टिपका श्रीयुत, गुलेरी महोदय ने इसप्रशर उद्भव की हैं—

''इति सन्तमेऽधिकरखें कृतीचोऽभ्ययः। कादितः पट्त्रिशः । जनानां च कामसूत्रदी काया जय-संगलारुपायां औःिपदिकं नाम सप्तयमधिकरखाम् (''

यह पुष्पिका, यशोधर के नामचाली लम्बी पुष्पिका से भिन्न है। पर हमारा कहना है, " रिश्वरार्य का नाम तो इस में भी नहीं है। हम इस बात को निश्चयपूर्व के नहीं कह सकते, कि विजयनगरम के हस्तिलाखत अन्य की किसी भी पुष्पिता में यशो रिक्या। परम्ह यहां लाही ? खोर मुलेरा महोदय ने भी वहां से खोर किसी पुष्पिता की उद्दूत नहीं किया। परम्ह यहां लाहीर के पडचनत सार्वजनिक पुरत्र नाला [प्खार पृष्टिक लाई के री] में 'ख ४३४' नम्बर पर जो जम्म ने ने नाला का हस्तिलाखत ' मन्य पुर्वित हैं, उसमें लगभग पांच वः पुष्पिका हमारो रिष्ट में पेसी माई, जी जो पंच दुर्गाभसाद जो के वस्त्रई संकरण की पुष्पिता ने कत्त्रस्था मिलता है। इस हस्तिलाखत प्रति में भी हम भी 'शङ्करार्य' के नाम का उन्हों ल कहीं नहीं मिला। स्वामसूत्र श्रीका का नामकरण—

यह भी संभय है, कि जिस विद्यानांगा के विरह से पशोधर कातर था, बदाधित उसी के नाम पर उसने अपनी इस दिका का नाम 'जनमङ्कका' रक्का हो। साहित्य में प्रभों के इस प्रकार के नाम और भी देखे जाते हैं। मझस्त्रशाकरभाष्य पर, वाचराति मिश्र कुन टीवा क 'भामतं' नाम भी एक इसं प्रधार की घटना के निमित्त रक्का गया बताया जाता है। कहते हैं,

यह इरतिस्वित अन्य, चालुक्यचूबामाण श्री विश्वकट्टेन क सारताय भौक्षायार में सुरिष्ट जयमंगल। प्रत्य के आक्षार पर प्रति लिए क्यागया प्रतीत होता है। इसके ए० २१२ (१) और प्रत्य की अन्तिम पुलिका से यह यात प्रकट होती है। ए० २१२ (१) का पुलिका इक्षणकर है —

<sup>&</sup>quot;१६वपरार्ज्ज नसुजनकत् नराजनाराययमहारामाध्यामध्यान्यस्यप्रस्मान्यस्य स्वाप्यस्य भारती-भांद्रामारे श्राचारः गवनीयकानस्य स्टीकार्या जयभगन्नाभधानार्या भार्याधिकारिके चतुर्ये (६६२स) द्वितीयोभ्यायः खादिकी द्वार्थिकः भार्याधिकार्यकं चतुर्थमकिरुप्यं समान्त्रं ।»

एक वार रात्रि में वाचस्पति सिश्र दिया जलाये कलम कागज आगे रक्खे किसी गम्भीर समस्या में जलमे हुए थे, कोई ऐसी वात अटकी थी, कि समफ्रमें ही नहीं आरही थी, और लेखनी चलात विश्वाम के लिये वाध्य हुई एक ओर लक्ष्मी पड़ी थी, ऐसे समय में मिश्र की पत्नी 'भामती' दये पांच अचानक कमरे में आहे, और उन्होंने उस हरव को देखकर समक्रम, कि दिये की ली विहुत मन्द पड़ गई है, प्रकारा को कमी के कारण पतिदेव आगे लिखने से मजबूर हैं। उन्होंने धीरे से आगे हाथ बड़ा कर बत्ती के कृत को लोड़ा और बत्ती को आगे वदा दिया। अकरमान प्रकार अधिक होते ही मिश्र की उलकी समस्या मुलक गई, और उनकी अव्यक्षिक प्रसन्तता हुई। अचानक सिर उहाया तो पत्नी को सामने कड़े पाया। प्रसन्तता की प्रवत्ता में वर मांगने को कहा, पत्नी ने सहितियों की आह ले, लामर हा की अधिकापा से पुत्र को कामता को। मिश्र ने कहा, पुत्र की जार एक देसा उपाय कर देता हुं, कि हुन्हराग नाम सूर्य चन्द्र की आयु वक प्रत्येक विद्वान की लिहा पर प्रकारित रहेगा। इसी आधार पर उन्होंने शांकर भाज्य की अपना हो विद्वा का नाम 'मामती' रक्खा। इसीवाइ संभव है, परोधर ने भी चिरह को यहलाने के लिये अपनी विद्वा का नाम 'मामती' रक्खा। इसीवाइ संभव है, परोधर ने भी चिरह को यहलाने के लिये अपनी विद्वा संगान के नाम पर ही इसीवाइ संभव है, परोधर ने भी चिरह को यहलाने के लिये अपनी विद्वा संगान के नाम पर ही

'जयमङ्गला' नाम का यह कारण, इसी टीका के लिये उपयुक्त कहा जा सकता है। अन्य . टीकाओं के 'जयमङ्गला' नाम का प्रवृत्तिनिमित्त क्या होगा १ हम नहीं कह सकते। एक नाम के अनेक प्रवृत्तिनिमित्त हो सकते हैं। सब जगह पर एक नाम का एक ही कारण हो, ऐसा नियम नहीं है, जहां जो संभव हो, वहां वैसा कारण हो सकता है। इसलिये इन सब आधारों पर हमार्ग विचार है, कि वास्त्यायन कामसूत्र की टीका जयमङ्गला का रचियता यशोधरही है, शङ्करार्थ नहीं। कामग्रज-टीकाकार के नाम के सम्बन्ध में आन्ति—

जगज्ञगोतिमेलस्कृत टीका सहित, पद्मश्री विरिष्टत 'नागरसर्वस्व' के बिद्वान् सम्पादक तथा विष्पपीकार भी वनुसुखराज शर्मा महोदय ने उक्त मन्थ के पृष्ट १२१ की ऋन्तिस मंक्तियों में जिला है—

''नयमङ्गलानाक्तीः यास्त्रायनीयकामसूत्रस्य टीका, सङ्करार्यं प्रलीता ।''

इससे रुपष्ट होता है, श्रीयुत शर्मा महोदय ने भी बात्त्वायन कामसूत्र की जयमङ्गली टीका को शंकरार्थ रिचत ही भाना है। हमारा अनुमान है, कि श्रीयुत शुलेरी महोदय के लेल के आधार पर ही श्रीयुत शर्मा जी ने ऐसा लिख दिया है। उन्होंने स्वयं इस सम्बन्ध में कोई विशेष निवेचन किया श्रीत नहीं होता। श्रीयुत शुलेरी महोदय का लेख इस्टियन रिन्टक्वेरी में १८९३ ईसवी सन् में प्रकाशित हो चुका था, और नागरसर्वस्त्र का श्रस्तुत संस्करण १८२१ ईसवी में प्रकाशित हुआ।

इस सम्बन्ध में यह एक वहुत रुचिकर बात है, कि विक्रमी सम्बत् १४६६ वर्थात ईसपी सन् १६०६ में काशी से प्रकाशित 'रितरहस्य' की मूमिका के लेखक भोगुत वेजीदन पराजुली साहित स्योपाध्याय सहोदय ने भूमिका के तृतीय पृष्ठ पर लिखा है-

"३। = इति......पद्यां चारस्थायनमुनिप्रयातिकामम् त्रस्य जयमन् लङ्कटीकायामुपलभ्यते, भद्रचाहुकृतकल्यसूत्रस्य जिनप्रममुनिविरचित्रटीकायां जयमेगलस्य नाम दृश्यते ।"

इससे स्पष्ट होता है, श्रीयुत पराजुली महोदय वास्यायन कामसूत्र की 'जयमङ्गला' टीका के त्वियत का नाम जयमंगल ही सममते हैं। सम्भवतः, उस समय तक इस मन्य का, दोका के त्वियता का नाम जयमंगल ही सममते हैं। सम्भवतः, उस समय तक इस मन्य का, चोलम्बा संस्कृत सीरीज बनारस से प्रथम संस्कृरण ही प्रकाशित हो पाया था, जिसमें टीकाकार का नाम 'जयमङ्गल' मुद्रित किया गया है। ' अतः वास्यायन कामसूत्र की जयमङ्गला नामक टीका के रचिता के सम्यन्थ में ये सब लेख आन्ति पर ही आधारित होने के कारण अमान्य हैं। सांख्यसप्तित टीका जयमङ्गला का कत्ती शङ्कर क्या बीद्ध था १

संख्यसप्तित की टीका जयमङ्गला के रचयिता शंकर के सम्बन्ध में, श्रीयुत कियाज गोपीनाथ जी ने यह विचार प्रकट किया है, कि यह टीकाकार बौद्ध था। क्योंकि टीकाकार के नमस्काररतोक में पठित 'लोकोत्तरवादी' और 'सुनि' पद बुद्ध के व्यक्तिस्य पर प्रकाश डालते हैं।

परन्तु श्रीमुत कियराज जी के इस लेख की यथायेता में हमें बहुत सन्देह है। क्यों कि 'तोको त्तरवादी' और 'मुनि' ये दोनों पद ऐसे नहीं हैं, जो बुद्ध के लिये ही प्रयुक्त हुए बदलाये जा सकें। 'मुनि' पद कियज आसुरि गीतन कलाद पतव्जाले ज्यास प्रभृति व्यक्तियों के लिये खनेकशः साहित्य में प्रयुक्त हुआ देखा जाता है। बाबस्पित मिश्रकृत सांख्यतस्य जीसुदी के द्वितीय नमस्कार खोक को ही देख लीजिये—

'कपिलाय महामुनये मुनये शिष्याय तस्य चासुरये।'
इसीप्रकार जुलिदीपिका का प्रारम्भिक तृतीय रलोक—
इसीप्रकार जुलिदीपिका का प्रारम्भिक तृतीय रलोक—
'तत्व' जिज्ञासमानाय विप्रायासुरये मुनिः यदुयाच यहरान्य' दुःलत्रयनिवृत्तये।'
सांस्यसप्तित में ईश्वरकृष्ण ने कपिला के लिये 'मुनि' पद का ही प्रयोग किया है—
"मुनिरासुरयेऽनुकृष्यया प्रदर्शें' [कारिका ७०]
भगवद्गीता में भी कपिला के लिये 'मुनि' पद का प्रयोग है—
"तिस्त्रानो कपिलो मुनिः।" [१०१६]

उनत उद्धरणों में हमने केवल किपल के लिये 'मुनि' पद के प्रयोगों का निर्देश किया है। 'गौतम' कणाद, पतज्जलि, ज्यास, जैमिनि श्रादि के लिये भी श्रानेक स्थलों पर साहित्य में 'मुनि' पद का प्रयोग देखा जाता है, यहाँ श्रप्रासंगिक होने से उनके उन्लेख की उपेला करदों गई है।

देखिये, इसी प्रकरण का 'कामसूत्र के टीका जयमंगला का रचिवता शंकरार्व है, यह उल्लेख कहीं नहीं मिळवा' शीर्षक बसंग ।

'लोनोत्तरवादी' पद के सम्बन्ध में विचार करने के लिये भी महाभारत के निम्न रलोक इष्टन्य हैं—

' मोत्ते हि त्रिविधा निष्टा हष्टान्येर्मोत्तिनिमै:। हानं लोतो 'र यच्च सर्गध्यामश्च कर्म ए।म् ॥५८॥ इन्निष्टां वदनस्योते भो तसास्त्रित्ते जना । कर्मा छन्ने त्ये । ये यतयः सूद्दमदश्चिन ।१९॥ प्रहातीसयस्प्येर हानं कर्मं च के लिस् । तृत्रीययं समस्त्रा । तिष्टा तन सहासन्। ॥४०॥" [ सहाभारतः श्रान्तित्वे , ष्रध्याय ५२४ ] '

सुलभा जनक सवाद में यह जनक को उकि। है। ऋपन गुरु पद्मशिस से प्राप्त हुए ज्ञान के विषय से जनक यह सभाषण कर रहा है। एक वशिस के परसगुरु, सहिप विषय हैं, और वे ही इस सास्यकान के प्रवर्शक हैं। इसकिये इस लोगोत्तर ज्ञान का सम्बन्ध कपिल से प्रकट होता है। जिस निष्ठा में सब कमें का स्थाग और लो रोक्टर ज्ञान का सपादन होता है. यह तृतीय। निष्ठा उस मंडास्माने प्रतिपादित की हैं। अत एव उस ोकोत्तर इन का पथन करने वाला कपिल, अवस्य ल मोत्तरवानी कहा जा सकता है । इससे एक साधारण परिणाम यह भी निक्लता है, कि 'लोकोत्तरबाद।' पर प्रत्येक परहो स्वादी साज्ञात्क्रतधर्मा ऋषि ष्मथना चाचार्थ के लिये प्रयुक्त किया जा सकता है । बौद्ध साहित्य क पचासा प्रन्थों के नमस्कार रतोकों को हमने देखा है, यहा वहीं भा बुद्ध के लिये 'ल कोत्तरवादी' यह का प्रयोग नदी किया गया। यदि करा चत् कही किया भा गया हो. तो इमना यह अभिप्राय नहीं हो सकता, कि द्धक के ऋतिरिक्त और किसी आचार्य या ऋषि के लिये इस पद का प्रयोग नहीं हो सकता। श्रत एम श्रीयुत कविराज जी के निरुद्ध. हमारा विचार है. कि इस रेंलोरु में कपिल को नमस्कार किया गया है। इक्षोक का. 'ऋधिग तत्त्यालोक' यह प्रथम पद हमानी धारणा को सवधा स्पष्ट कर देता है। पकविंशित तत्त्रा के रहस्य को कपिल ने सर्वत्रथम प्रकाशित किया है। इसिलये यह विशेषण क्षित के लिये उपमुक्त कहा जा सकता है। उत्तरसमाम की अमहीपका नामक च्याख्या के नमस्कार खोक में इसी भाग की इसवनार वनट किया गया है---

पन्चित्रातित्वयु जन्मना ज्ञानसत्त्वात् । आदिरुष्टी नम्ह स्में क्यिलाय महर्पये।" इसप्रकार जयम गला के नमस्कार रहो के पा प्रथम चरण यह निर्णय कर देता है, कि यहा कपिल को हो नमस्कार किया जा रहा है। इस रहो के में छुढ़ सुमन्यान के लिये प्रयत्न करना न्यर्थ है। अत एउ इसी आधार पर जयम गलाकार शकर को बौद्ध बवाना सर्वथ आधान में प्रयत्त है। परिणाम—

हमारे खबम'गला सम्बन्धी लेख के आधार पर निश्नक्षिरित परिखाम प्रमट होते हैं— (फ)—साख्यसप्ति व्याख्या जयम गला ना रचना का गल विक्रम क सप्तम रावक स

<sup>े</sup> टा. शार, ध्यासाच ये कुष्याचाय' द्वारा सभ्य दिल, अभ्यभोग स्टब्स्य क प्राधार पर ।

है इर नहीं जा सकता । नज़म शतक के पूर्वाद में होने वाले वाचरपति मिश्र में श्रपने अन्य में इसे मितप्डापूर्वक उद्धृत किया है ।

(ख)-इस टीका के रचयिता का नाम 'शंकर' है। न 'शकराचार्य' हैं, और न 'शकराचर्य'।

(ग)—कामन्दकीय नीविसार की व्यारया अयम'गजा ना रचयिवा 'शकरार्थ' इस शङ्कर में सर्वथा भिन्न है।

(प)---वास्थायनीय कामसूत्र की जयम गला नामक न्याख्या मा रचियता यशोधर ही है, राष्ट्ररार्व नहीं।

(ह)—यशोधर का समय, सीस्ट दशम शतक के पूर्वार्क्ष में होने वाले प्रमिद्ध दार्श निक्र पदयन के समय के अनन्तर ही हो सकता है।

(च)—साख्यसप्तिति टीया जयस'गला या ऱ्चियता 'शहूर' बौद्ध मत या अनुयायो विदी था।

## युक्तिदीपिका टीका

जयमगला के अविरिक्त साल्यसन्तित वर 'युक्तिशिषका' नाम की एक और व्याख्या हैसन्। सन् १६३६ में कृतकृषे से प्रकाशत हुई है। इसके प्रकाशक हैं—श्रीपुलिनविद्वारी सरकार, सुख्य सम्पार के के अपने के विरुद्ध निरुद्ध निर

खक् महातुमामो ने इस अप्रकृशित अनुतृष्य भन्ध रहत का प्रकृशन करके विद्वारणम् को खादन व उपकृत किया है। श्री पद हर्ता धुक्की, एस. ए , पी एच्, ही , महोदय ने हुम मन्य के सहनत्थ में 'श्रक् कथने' खिखकर इसकी उपयोगिता के और श्री वदा विया है। स्वयं के सरकृती में पुलिनविद्वारी चकवत्ती महोद्यं ने खुषने 'म्रारिन्मक वक्तव्य' म इस प्रन्थ का एक विष्त्व देगे द्वारा श्री प्रतिनिद्वारी चकवत्ती करते का निर्वेश किया है। परन्तु ह उपोद्धात कथा तक हमारे हिष्टागोचर नहीं हुआ। सभ्य है, अशी वक् प्रकाशित न होसका हो। इसक्ये उत्त निर्वारा की, इस प्रस्थ की विवेचनाओं हे सन्दृष्ट में अभी खुळु नहीं कहा जा सरता। अतु एव इस प्रमा में प्रथम हम अपने विचारों न ही उन्तेख कर देना चाहते हैं। इन् सम्य केवल इस प्रन्थ के रचनाकाल और रचित्रात के सम्बन्ध में कुत्र प्रभुश हाला जायेगा।

जयमग्ला में माठरवृशि=

ग्यारहवी व्यापों में 'व्याविकि' पह की ब्याख्या करते हुए, जनमगला टीका में लिखा हैं\_'अविनेष्ठि इति । श्रामित्रेजनप्रत व्यक्तम्, अचेतनत्यात् ।' श्र्युक व्यावेजनस्तात् हे, <u>अर्थात्</u> एसका स्वभाव विनेचन करने का नहीं है, क्योंकि वह अर्चेतन हे। 'अविवेकि' पह का यह वर्ष जयमगलाकार का अपना नवीन अर्थ है। और किसी भा ज्याख्या म 'यासेकि' पह का यह खर्ष नहीं किया गया। इसके खनन्तर ही जयमंगलाकार 'यद्वा' कहकर इस पर का दूसरा खर्थ करता है। यह इसप्रकार है—

''यद्वा गुर्गोभ्यस्तस्य पृथास्मामावादविवेकि । तथा प्रधानमपि''

सत्त्व, रजस् श्रीर तमस् गुणों से व्यक्त के प्रथम् न होने के कारण, व्यक्त 'श्रीय सिंग' है। क्यों कि 'व्यक्त' सत्त्वादि गुणों की स्वरूप ही है, इसलिये 'ये गुज हैं' श्रीर 'यह व्यक्त हैं' इसमकार इनका विवेक या प्रथक् निर्देश नहीं किया जासकता, इसलिये व्यक्त 'श्रीवेयेकि' कहा जाता है। यही बात प्रपान में भी हैं, इसलिये प्रपान भी 'श्रीवेयिकि' हैं। जयमंगला व्याख्या में 'यद्वा' यह से निर्देष्ट खर्ष माठर प्रस्ति में उपलब्ध होता है—

"अविवेकि व्यक्तम् । अभी गुणा इन् व्यक्तमित विवेक्तं न पार्वते, तथा प्रधानमपि इदं

प्रधानं अभी गणा इति न शक्यतं पृथकर्त्तम् ।"

'ऋषियेकि' पद का यह माठरकृत अर्थ, यद्यपि गौडपार भाष्य में भी उपलब्ध होता है, परन्तु यह माठर का अनुकरण १ मात्र है, इसिलये यह ऋथे माठर का ही सममा जाना चाहिये। पिठ्रले व्याख्याकारों ने भी 'ऋषियेकि' पद का इसमकार का ऋषे नहीं किया है। यह बड़े खेद की बात है, कि ११-१२ आर्याओं पर युक्तिदोपिका व्याख्या खर्यिवत है, इमलिये नहीं कहा जा सकता, कि युक्तिदीपिकाकार ने इस पद का क्या आर्थ किया होगा। फिर भी इससे इतना तो स्पष्ट हो जाता है, कि जयमञ्जलाकार ने 'यद्वा' कह कर जिस ऋषे का निर्देश किया है, बह साठर का हो सकता है।

इसके अनन्तर १४ वीं आर्या पर क्याक्या करते हुए 'कारणकार्यविभागात' इस हेंछु की व्याक्या इममकार की गई है—उत्यक्त करने वाला 'कारण,' और जो उत्पन्न किया आय वह 'कार्य' कहाता हैं। वे होजों परस्पर भिन्न हेंसे आते हैं, हारिपड़ कारण हैं और पट कार्य, उन होनों का प्रयोजन व सामर्थ्य भी प्रयक् २ है। मधु उल अथवा दुश्य आदि पदायों के घारण करने में पट हा समर्थ होता है, मृतिपड़ नहीं। यदि इस बात को न मानें, तो यह परयक्तर लौकिक व्यवहार - कि जलादि का आहरण पट से ही होता है, और घट की उत्पित्त सुनियड़ से ही होती है— न होना बाहिये। इसफ्कार महत् अहंकार तन्माश्र हन्द्रिय और महाभूत यह व्यक्त प्रथक् है, जो कार्य है। और इससे विपरीत प्रधान अव्यक्त अन्य है, जो कारण है। इसलिये प्रधान अर्थाग् अव्यक्त के सत्ता को स्वीकार करना आवश्यक हैं।

उक्त हेतु का यह उपर्युक्त कार्थ आठर श्रीर जयसङ्गला दोनों ही न्याख्यानों मे प्रथम समान रूप से उपलच्य होता है। समफने की सुविधा के लिये दोनों क्रयों को यां उद्भाव कर देना उपसुक्तीना।

गौडगाइभाष्य, माठरवृत्ति के बाधार पर जिला थवा है। इसके खिले प्रमार्खों का सपर, माठर भीर गोडगाव के प्रसंग में इकी प्रकरण में कियाजायणा !

#### गारा

कारणकार्यं वभागात् । करोतीति कारणम्, कियत इति वायं तथोविभागस्तस्मात् । तथ्यामृत्तिपडःकारण्यं धटः कार्यं म् । त एन हि मध्दकपयः प्रमृतीना धारण्येसमयो न तु मृत्पिण्डः । एवंक्यकाव्यक्तवीविभागः । अभ्यत् व्यवतं महदहं कारतन्माविन्त्र्य — महामृतपर्यन्तं, तन्त्र कार्यं म् । अभ्यक्ष स्वव्यवतं प्रधानं वि-परीतं कारणिति । तस्माद-स्ति प्रधानम् ।

#### जय मंगला

कारणकार्यं विभागात् इति । कारणभ्य पूर्वभावित्वात् पूर्वनिषातः । श्रत्याच्तरस्य पर्वनिषातस्थानित्यस्यम् ।

यत उराधते तत्कारणम् यञ्चीत्यवते तत्कार्यम् । यथा मृदिग्रहपटयोर्नेन्यन-नक्तरेन पृथगर्थ-क्रियाकरवाच्च विभागो हष्टः ।श्वन्यथा घटस्योदनाहरणकिया या न सा मृदिग्रहस्य, या मृदिग्रहस्य च सा घटस्य [इति न स्थात् ]। एवं व्यक्तस्य महदादेः क्रायैत्वात् पृथगर्थ-क्रियाकरणाच्च विभागः । तत्कादस्य चरणे न भवितन्यम् । तन्नाव्यक्तात् क्रियाकरणाच्च विभागः । तत्काव्यक्तात्

इसका निर्देश करके जयमंगलाकार इस चर्य में एक दोप उपस्थित करता है। यह कहता है, कि उक्त हेतु का उपर्युक्त व्याख्यान करने पर अर्थ की पुनक्ति होती है, क्योंकि 'कार्यंतस्त-दुपलक्षेमेंहशदि तक्त्व कार्यम्' इस आठवीं जार्या के आधार पर ही यह अर्थ तो सिद्ध होजात है, फिर उसी बात को यहां दुहराने की क्या आवश्यकता है ? इतना लिखकर ज्याने जयमंगलाकार कहता है, कि इसीलिये जान्य आवार्यों ने इस हेतु का अन्यथा ही ज्याख्यान किया है। जयमंगला का लेख निम्नमकार है—

"श्रस्मिन् व्याख्याने 'दार्य तस्ततुवलब्धेर्म' हदादि तब्च कार्ये म्' इस्यनेनैव सिद्धस्थादग्यै रग्यथा व्याख्यायतं १ ।ग

### जयमंगला में युक्तिदीपिका-

यहां पर 'क्रन्यैरन्यथा व्याख्यायते' इन जयमंगला के पदों से यह बात सर्वथा स्पष्ट होजाती है, कि टीका में इसके खागे जो खर्च दिया गया है, यह खबश्य किसी खन्य धायार्थ का होना चाहिये। 'व्याख्यायते' के आगे जयभंगलाकार लिखता है—

<sup>े</sup> श्रीयुव इरदत्त रामों एम्० ए॰ महोदय को, इस धन्यथा व्याख्यान के मूलस्थान का पता भाई सगसका, उस समय युक्तिदीयिका के मकायित न होने के कारण यह संभाव भी वहीं या, इसी कारण मादर और जयसंगता की खनता में जनको भ्रान्ति हुई है, और उन्होंने जयसंगता को माटर से पहले समस तिया है। [Proceeding Fifth Indian Oriental Conference, Lahore. 1928. P. 1033]

"यदुपरोति तत्कारणम्, यदुपक्रियते तत्कार्यं तयोर्गिभागात्त, चपवार्योपकारकमाच-वित्वेष्ट्रं ।''

इसका अभिप्राय यह हुआ, नि 'कारणकार्यविभागात' इस हेतु पद का अर्थ 'उपकार्यी-पकारकभावान' होना चाहिये। इस हेतु का यही अर्थ युक्तिपिका क्यास्या में किया गया है। बहा पर अपम माउरोक्त अर्थ का उल्लेख किया गया है, किर उसमें दोष का उद्घायन करके स्वाधि-मत अर्थ का निरूपण किया है। युक्तिरीपिण का यह सम्पूर्ण सन्दर्भ यहा उद्दुन कर देना अपयुक्त होगा। इसके प्रथम निर्दिष्ट अथ में माउरोक्त अर्थ की शुलना करने में भी युविधा होगी। युक्तिदीपिका का लेल इसमकार हैं—

"कारणुकावं किमाना त् । वारणुका कावं का वारणुकायं तथोवियाम वारणुकायं तिमान । इदं कारणुमिद वार्यं मिति छद्ध्या द्विधाऽवस्थापनं तिमानो य स नारणुकायं विभागः, तद्गस्मित-भागपूर्वक रूप्टक्, । तत्तथा रायनासन्द्रक्यरणुदिः । व्यस्ति चाय व्यक्तस्य वारणुक्यं-विभागस्तस्मादिदमप्यवस्थितभाव । पूर्वे कम्, योऽसाववस्थितभावस्तद्व्यक्तम् । ।"

यहा वक युक्तिवीपिकाकार ने उसी खय का निर्देश किया है, जो ऋथे माठर ना है। इस ऋथे में युक्तिवीपि ।कार ने दोप की उद्भावना निम्नप्रकार की है—

माह—तदतुरतःधरशुक्तम् । न हि शयनादीनां करियंकार्यविभाग कश्चित्रदुपलभ्यतः, तस्मादयक्तमेत्व ।"

प्रस्तुत न्यारयापार का श्राभिप्राय है, कि सांस्वास्त्रितं में कार्र्य एव कार्य की प्रस्पेर विभाग नहीं किया जा सकता। यहा सरकार्यवाद होने से कोई भी कार्य, कार्य से विभन्त नहीं कहा जा सकता, इसलिये उकत हेतु का उपयुक्तं श्राभे, प्रमादकंयने ही होगा। इसीलिये प्रधन की सिद्धि में इस हेतु का निद्रश्य श्राभग होगा। इसका समोधान क्योंक्याकार इसे प्रकार करता है—

' उच्यते—न, कार्यकारस्थायेदपकारकोपकार्य परतात् । कारणः कार्यभितिः [न] निवर्त्य निर्वे त्रीकभाषोऽभिन्नतः । किन्तिहि ९ उपकारकोऽकार्यभागः । सः चासितः श्रयकारहीनाः ०५५१ च । स्रोतो न प्रमादानिधानमेततः ।''

ह्यांख्यांकार के। खमिप्राय यह है कि आर्था के हेतुषद में 'कारएकार्यविभाग' हा अर्य 'दत्याद्योत्पादकभाव' नहीं ह, प्रस्मुत 'उपकार्योपकारकमाव' है । और यह आब-रायनादि तथा समप्र

शहा पाठ 'सीवा है, पराह कपर की पवित से 'माग है। कीन सा पाठ ठीक है, यह नहीं कहा जासकता । एक ही हानलेख क खाजार पर इसे अन्य का संस्थादन होने से इसमें अनेक पाठ प्रशुद्ध हर भने हैं। अभी सामें जो संन्द्रने इसका इस उद्धूर्त केरी, उंदाने जो पाठ पाय प्रशुद्ध और सर्पिक हैं। इस राम की जयसावा का पाठ भी खरिवत और उद्धुद्धियाँ है। पिर भी दोनों अन्यों क पाठा में ऐसी पित्रचा ठेप का की जान से प्रशुद्ध प्रशुद्ध प्रशुद्ध है। किर भी दोनों अन्यों क पाठा में ऐसी पित्रचा ठेप का की जान से अपने प्रशुद्ध प्रशुद्ध प्रशुद्ध है। किर भी दोनों अन्यों के पाठा में ऐसी पित्रचा ठेप का की जान से अपने की प्रशुद्ध प्रशुद्ध की सकती है।

**ब्यक्त पदार्थ में देखा जाता है। इसलिये प्रधान की** सिद्धि में इस **हे**तु का उपस्थित करना प्रमाद

कथन नहीं है। यंर्धीप जयमगत्ता और युक्तिदीपिका इन दोनीं व्याख्याओं के दीपोद्भावन प्रकार मे यहा कुछ अन्तर दीख पड़ता है। परन्तुं उनके समाधान में कोई अन्तर नहीं है। जयमगलाकार ने अपनी न्याख्या में 'कारणकार्यविभागात' इस हेतु पद का अर्थ 'वयकार्योपकारकभावात्' लिखा है। और वह 'अन्येरन्यथा न्याख्यायते' कह कर लिखा गया है। इससे यह स्पष्ट होता है, कि यह अर्थ जयनगताकार की अपेजा किसी प्राचीन व्याख्याकार का होसकता है। और यह उन्हीं शब्दों के द्वारा युक्तिदीपिका में उपलब्ध हैं, जैसा कि इस अभी निर्देश कर चके हैं। इससे यह निश्चित परियाम निक्त आवा है, कि जयभगता से शुक्तिदीपिका व्याख्या प्राचीन है।

युक्तिवदीपिका से व्यक्त पदार्थों के उपकार्योपकारकमात का इसके खागे विस्तारपूर्वक

थिवेचन किया गया है। उस विवेचन की प्रारम्भिक पंक्तिया इसप्रकार हैं—

'श्राह—क पुनव्य वतस्य परस्वरकार्य कारणभाव इति । उच्यते -गुणानां तावत् सत्त्वरजस्तमसा प्रकाशप्रप्रक्तिनियमलक्त्ये धेमैरितरेतरो पकारेख यथा प्रवृत्तिभ वित, तथा 'प्रीत्यप्रीतिविपादा-

सम्भी ' [बा० १२ ] इत्येतस्मिन् सूत्रे व्याख्यांतम् ।

अभिप्राय यह है, कि सन्व रंजस् तमस् गुणों के प्रकाश प्रश्नृति श्रीर नियम रूप धर्मी के द्वारा परस्पर उपकार करते हुए,इनेकी जैसे प्रश्नित होती हैं, उसका हमने १२वीं श्रायों में ज्याख्यान कर दिया है। परन्तु खेद के साथ लिखना पडता है, कि १२वीं आर्या की युक्तिरीपिका व्याख्या संविद्धतं है, इसलिये व्याख्याकार ने इस सम्बन्ध में वहा क्या लिखा होगा, कुछ नहीं कहा जा सकता। फिर भी प्रस्तुत प्रसग को लेकर यहा जी कुँक व्याख्याकार ने किया है, और 'ब्रन्येरन्यथा इया स्वापते कहकर जयमगलावार ने इस सम्बन्ध मे जो कुछ निर्देश किया है, इन दोनों की परस्थर तुलना करने से हमारा उपर्युक्त निश्चय अधिक दृढ हो जाता है। यथिप दोनों मन्यों में इस थल के पाठ खरिडत और अशुद्धप्राय हैं, फिर भी पाठों की परस्पर तुलेंनों करने म उनसे हमे पूरी सहायता मिलती है। दीनों अन्थों के पाठ निम्नलिखिते हैं---

युक्तिदीपि का

त्तवा शब्दादीना पृथिक्यादिषु परस्पराथमेका घारतम् । श्रोत्रादीनामितरेतरार्धनरद्धांशस-स्कारा । तत्स्यास्य कार्यात् स्थानमाधनेत्ररूचीयना-दिर्मेग स करणाद् गृंचि (वृद्धि) दाणमं ग अर्थमगला

तत्र वाय व्यादीनि शरीरस्थानि स्थानसा-वभोगै कारणान्यपकुचन्ति।करणानि वृद्धिसनस रोहणेपालने वाह्यांने च कॉरखानि पृथिन्या धृतिस'महर्

इस केटिंक के या अंति बोर्जे की इसने खुद्ध करके जिल्ला है। इन दोनों व्यावयाओं के परस्पर पड़ी क प्राचार पर हो ये गुद्ध किये गये हैं।

(ज्ञत, भग्न-) सं'रोहणुसं'शोपध्यपियालनानि
पृथिव्यादीनाम् वृत्ति(धृति) सं'महपन्य (शाकि
ब्यूहावकाशवानैगैवादिभावो देवमानुयतिरश्चाम्,
यथत्तुं विधानेज्यायोगणाप्यवहारं संध्यवहारेतरेतराध्ययनं वर्णानौ स्वधमंत्रवृत्तिविषयभावः।
अन्यष्य लोकाद् यथासम्भवं इष्टश्यम्।"

[ प्र॰ ८०, ५० १-६]
"...... वेपा तु कार्यमक सहभावे तु नेपासुप-कारो न प्रतिपिष्यते, तथया पुष्टियासीना धृतिसंमहराजिन्यहावकाशदानैः ॥"

प्रिंग् पर्वे प्रद्रम्थ ]

पत्ति (शक्ति) व्यूह्नायसारात्तैः परसरमुपकुर्वन्ति । तथा देवसम्तुपत्वैर्यभोगानि
परसररोपक्तारीशि । तत्र देवस्, यथाकाले
शीतोष्ण पा[चा]न वर्षागसः[सैः]मान्पत्वैर्यथो
नान्युपकरोति । सानुपिन्व्यायागःनृिर्भिदैवं
रक्ति, पोपक्षभेषव्यैश्य नैर्यस्थोनसुपकरोति ।
यथाध्यारिनक्षनां वाह्यानां चौपकार्योपकारकशाबो
युक्षिकृत इय दरयते तदश्य करिचन् व्यवस्थापिता
स्थान्, कृतोऽवं विभाग इत्यन्यथानुपपक्ते।"

[ व० २२,वं० ३-१० ]

इन वद्धरणों में परस्पर वुलना करने के लिये रेखांकित पंक्तियां विशेष ध्यान देने योग्य हैं। इनसे यह स्पष्ट होजावा है, कि जयमंगलाकार ने इस सन्दर्भ की युक्तिरीपिका के आधार पर जिला है। इसके आविरिक्त अन्यत्र भी जयमंगलाकार ने युक्तिदीपिका और माठर का उपयोग किया है।

पन्द्रहर्थी आर्था के 'अविभागाद्वीशनरूपस्य' इस हेतुपद का जयसंगताकार ने जो अर्थ किया है, वह युक्तिवीपिका में किये गये अर्थ के साथ अतुकूतता रखता है।

### युक्तिदीपिका

"हर्ष्ट यद्विश्वरूपं तस्य श्रविभागो दृष्टः। तदाधा—सालिलादीनां बलपूर्मा, विश्व-रूपार्ष्व महदादयस्तरमदिपामप्यविभागेनभवि-तन्त्रम्, योऽसावविभागसाद्व्यक्तम्।"

### जयमगला

"इह लोकेऽविभक्तादेकस्मादित्तुद्रव्याद् रसफाणितगुङसस्वराकेरादिवेश्वरूपे नानास्व इश्वते । तथैकस्मादुष्पाद् दिपमसुनव-गीतपृतादिवैश्वरूपमुण्यत्यते । एवमाण्यास्ति-धानां वाह्यानां च वैश्वरूपम् । तस्मादेपामि-भक्तेनैकेन मित्रव्यम् ।"

युक्तिदीपिका के रेखांकित पदों का ही जयमंगला मे विस्तार किया गया है। इस स्थान पर युक्तिदीपिका का पाठ कुछ अध्पष्ट है, संभव है, पाठ कुछ अध हो गया हो। परन्तु उपलब्ध

महरवृत्ति में इसीमकार का ध्यावयान १६ वीं झायों के 'परियामत: सिंबस्ववर' पद की ध्यावया में उपक्षरथ होता है । इसमें यह परियाम निकासा जा सकता है, कि १२ वीं झायों के 'सांवयागाद' पैरवरूप्यस्य' देत की युन्तिदोषिका प्रतिपादित व्यावया ही जयमङ्गलाकार की श्रामित्रेत थी, परन्तु उसके लिये उपयुग्तत

पहों को भी जब हम योग ज्यासभाष्य [३।१४] के "जलभूम्योः पारिणामिकं रसादि-वैश्वरूप्यं स्थावरेषु दृष्टम्" के साथ तुलना करते हैं, तो उक्त अर्थ अच्छी वरह स्पष्ट हो जाता है, और जयमं-गला व्याख्या में युक्तिदीपिका की अनुकूलता प्रतीत होने लगती है।

जयमंगला में माठर के व्यर्थ का उल्लेख-

इसके श्रनन्तर जयसंगलाकार ने इस हेतु के माठरकृत कार्य को 'श्रन्यस्वाह' कह कर निर्दिष्ट किया है। तुलना के लिये दोनों पाठों को नीचे दिया जाता हैं—

माठर

"न विमागोऽविमागः ) विश्वक्तस्य
भावो वैश्वक्त्यम् । बहुक्त्यम्वर्थः ।
तस्य । त्रैलोन्यः पद्मतु महाभूतंप्यविभाग ग॰कृति । पष्य महाभूताति तन्यात्रेष्वविमागः गण्कृति । पष्य तन्यात्रारिष्ण एष्ण्यशिन्द्रियाणि चातः चारे ।
त्रहंकारी वृद्धी । सा च प्रधाने ।
इस्थं प्रयो लोकाः प्रलयकाले प्रशाने

क्षेवल ईश्वर में लय की श्रसम्भावना का निर्देश कर दिया है।

मदेवाविभ वति ।"

जयमंगला

"यन्यस्थाह्—श्रविभागे वैश्वरूप्यस्य इति । श्रविभागो लयः। वैश्वरूप्यं जगत् नानास्थस्यात् । प्रलपकाले वै-श्वरूपं का लीयते स्थित्यस्पत्तिप्रलया-जगतः इति ।........तस्माद्श्यथा-नपपस्थास्त तदेकसिति ।

माठर के रेखाहित पहों को जयमंगला से तुलना करें। माठर का मध्यगत पाठ, व्यन्तिम पत्तियों का ही न्याख्यानमात्र हैं। जयमंगला का थोड़ा सा पाठ हमने छोड़ दिया है। वहां पर हूरवर में लय की व्यस्थमायना चतलाई गई है। इस प्रसंग में युक्तिशीपकाकार ने परमाणु, तुक्य, इरवर, कर्म, दैय, स्वभाव, काल, यहच्छा और व्यभाव इन नौ कारणों का विस्तारपूर्वक आयडन किया है, अर्थात् ये जगत् के उपादान कारण नहीं हो सकते, इसलिये इनमें जगत का लय भी सम्भव नहीं है। प्रतीच होता है, जयमंगलाकार ने इसी आधार पर उपलक्षण रूप से

सन्दों का प्रयोग, १६ वीं आयों के 'वरियामतः सब्जिववत् पद की आठरन्याच्या के बाधार पर ही किया गया, इसी कारचा १२ वीं आयों के 'ब्रविभागाद वैश्वक्त्यस्य हेतु के आठरकृत वर्ष को जयम गलाकार ने 'अन्यस्याह' कह कर निर्दिष्ट किया है। १६ वीं बार्यों के 'परियामतः सिब्बवत' पद की आठरण्याच्या इसप्रकार है—

"....., वथा च इष्, इसे रसिकायण्डमस्तिकाशक राष्ट्राणितगुरभावेन परिणाति ।
यथा षा धीरं द्रप्रयद्श्विमस्तृनवनीवभृवारिष्टिककारक्ष्टिकादिभावेन परिणाति । एवमेदारयक्षे
धार्थारिमकेन वुद्र्यदं कारतन्मात्रं न्द्रियभृतमावेन परिणामित । श्राधिवैविकेन शीतीन्यावावपादिमायेन
परिणामिकेन वुद्र्यदं कारतन्मात्रं न्द्रियभृतमावेन परिणामित ।

जयमंगला में युवितदीपिका का उपयोग-

. जयमंगला ने व्यपनो व्याख्या में युक्तिदीपिका का प्रयोग किया है, इसकी दहता के लिये एक और प्रसंग भी उपस्थित किया जाता है। ३० वी आर्या की व्याख्या में दोनों व्याख्या कारों का एक सन्दर्भ इसप्रकार हे-

## यक्तिहीपिका

''किन्याम्यत्— मेघस्तनितादिष् कमानुपलच्धेः । यदि हि कमेण श्रोत्रादी-नामनाःकाणस्य च बाह्ये ऋषे वस्तिः स्यादपि तर्हि मेघस्तनित—कृष्णसर्पा-लोचनादिपु ऋप्युपलम्येत कमः। न तूप लम्यते । तस्मान् युगपदेय बाह्ये ऽथे

जयमंगला

"बुद्धिरहहारो मनश्चन्त्रित्येतस्य चतु-ष्टयस्यैकस्मिन् रूपे युगपद्वृत्तिः । यथान्धकारे विद्युत्संगर्ने युगपदालोचना ध्यवसायामिः

मानस'कल्पनानि भवन्ति ।"

षत्एयवसिरिति।"

यहां पर जयम गलाकार ने युकिदीपिका के पाठ का बड़ी मुन्दरता के साथ संतेप किया हैं, और अपनी लेखनी की मौलिकता को जाने नहीं दिया। फिर भी रेसोकित पूर्वों के छाधार पर यह ऋच्छी तरह सांपा जा सकता है कि दूसरा लेख अवस्य प्रथम लेख के आधार पर लिखा गया है। जयमंगता के पश्चाद्ववर्शी वाचस्पति -सिश्र ने बढ़ी चतुरता से जथमंगता के पाठ में 'कृष्णसप<sup>°</sup>' के स्थान पर 'ब्याम' पद का निवेश कर अपनी सौलिकता की निमाया है, जिसका इल्लोक हम प्रथम ऋर आये हैं। अभिप्राय यह है, कि इन संव अन्य-सत निर्देशों और परशर पाठाँ की हुलना के आधाद पर इस यात का निश्चय किया जा सकता है, कि युक्तिशिवकाच्यास्या, नयर!गुला से अवस्य प्राचीन है।

युक्तिदीप्रिका का कर्चा\_

क़ुलुकत्ता हो प्रकाशित युक्तिदीपिका मन्य की चन्तिम पुलिका में इस मन्थ के कर्त्ता का नाम बानस्पति मिश्र विवा हुआ है । परन्तु भन्थ के सम्यावक महोदय ने इस पुण्यिका को मन्दिष्य वताया है। प्रन्थ के किसी भी झान्तरिक भाग से कोई भी ऐसा स्वष्ट लेख उपलब्ध नहीं दुझा, जिल्लके प्राधार पर इस प्रथ के रचियता का सन्वेहरहित निर्शय किया जा सके।

इतना प्रकट करने में तो कोई सन्देह नहीं किया जा सकता, कि पहुंदरीन व्याख्या कार प्रसिद्ध यापस्पति बिश्न, इस मन्य का रचयिता नहीं हो सकता। इस विचार भी पृष्टि के लिये निम्नलिमित हेतु दिये जा सकते हैं--

(१) सांख्य क्रारिकाओं पर, पहर्रान स्थान्याकार प्रसिद्ध वाग्स्पति मिश्र की वरवन थूरीवरी नामक एक न्याच्या प्रसिद्ध है। इसके अन्त में एक रखोक इसप्रकार वरवाच्या होता है---

"मनीसि कुमुदानीय योधयन्ती सर्ता मुदा । थीवाचस्पतिमिश्राखो क्रतिस्वाचच्यर्क्समुदी॥"

इससे स्पष्ट होता है, कि यह तत्त्वकोमुद्दा थी चानस्पति मिश्र की कृति है । ऐसी स्थिति में एक प्रन्थ पर एक व्याख्या लिए देने के श्रानन्तर उसी प्रन्थ पर उसी व्यक्ति के द्वारा दूसरी व्याख्या लिखे जाने का कोई विशेष कारण प्रतीत नहीं होता ।

(२)—वापस्पति भिश्र कृत पड्दर्शनटीका प्रन्थों के पर्यातोचन से हम उसकी एक पिरोप रिकार की लेखरीलों को समक पाते हैं। यह रोली भिश्र के सब बन्धों में समान रूप से उपलब्ध होती है। जिन विद्वानों ने भिश्र के दार्शनिक प्रन्थों का खनुरीलन किया है, वे अच्छी तरह समक पकते हैं, कि युक्तिदीपिका की लेखनरोंली, भिश्र की रोली से भिन्न है। इसलिये यह कहना खयुक्त ने होगा, कि युक्तिदीपिका का रचयिता यह प्रसिद्ध बाचस्पति मिश्र नहीं है।

(३)—यायरपति भिन्न ने अपनी कुवि तस्यकौसुदी में जयमगता न्यास्या को उद्धृत किया है, जैसा कि हम पहले निर्देश कर चुके हैं, श्रीर जयमङ्गला न्यास्या में युक्तिहोपिका की उद्धृत किया गया है। ऐसी स्थित में वाचस्पति मिन्न के समय से सैकड़ों वर्ष पहले युक्तिदीपिका की रेपना स्थिर होती है। अतस्य यह रचना, प्रसिद्ध वाचस्पति मिन्न की कही कही जा सकती। अभितदीपिकाकार 'राजा'—

इस मध के रचियता का निर्णय करदेने वाले असन्दिक्य प्रमाणों का अभी तक संप्रह् भेडी किया डा सका है) जी सामग्रे हमें उपलब्ध हुई है, उस ा निर्देश हम यहां किये नेते हैं—

(१)—जयन्त अट्ट ने न्यायमञ्जरी ' कं अद्यक्तत्त्वरा प्रकाश में पूर्व १०६ की पीरे. ४ कीर ६-७ में इसप्रकार उन्लेख पिया हे—

"ईदररकृ चगतु प्रनिशिषयाभ्यवसायो इप्टर्सिन प्रस्यः लक्षणमधीचत्। ......यसु राजा व्यारप्या-तवान्-प्रीराभिम्ख्ये उर्चे 1, ते वाभिमुख्ये ७ विषयाभ्यनसायः प्रस्यज्ञकिति"

. जयन्तभट्ट के इस लेख से यर कान स्पष्ट होती है, कि इश्वरकृष्ण ने 'प्रतिविषयाध्यय-धायो दृष्प देखन कारिका के प्रथम चरण में प्रथम का क्या किया है. जो अतिब्याप्ति शेष से दूष्ति है, यह जल्ला अतुमानाहि में भा कित हो जाता है। इस दोष को व्यावृत्ति के लिये इसके आगे जयन्तभट्ट ने, ईश्व कृष्ण की कारिकायों के 'राजा' नाम से प्रसिद्ध किसी व्याख्याकार का व्याख्यान इसप्रकार उद्धृत किया है, कि कारिका में 'प्रति' उपसर्ग का अर्थ आमिसुर्य है, इसिलिये चलुरादि इन्द्रियों से सिन्नकृष्ट विषय का अध्ययसाय ही प्रस्थन कहा जासकता है।

जयन्तभट्ट के इस विवस्ण को देखने के जनन्तर हमारा ध्यान ईश्वरकृष्ण की सांस्व-सत्तिति के न्यास्यानन्यों की जोर ज्याकृष्ट होता है। हमारे सन्युत्पे इस समय सांस्यसप्ति के ज्याठ ९ व्यास्यामन्य उपस्थित है, इनमें केवलं एक न्यास्थामन्य में 'प्रति' उपसर्ग का ज्यास्य सुख्य प्रार्थ उपतच्या होता है। यह न्यास्यामन्य युक्तिशीपका है, इस न्यास्था में प्रसृत प्रसंग का

<sup>•</sup> विजयानगरं संस्कृत सीरीज, यनारस संस्करण )

माउरवृत्ति, गाँडपादभाष्य, युक्तिवीषिका, जयसंगता, तत्त्वकंसुदी, साल्यचन्द्रिका श्रादि।

पाठ निम्नलिखित है—

"प्रतिप्रहर्णं सन्निकर्यार्थेस् । विषयाभ्यवसायौ इन्द्रमितीयस्युच्यमाने विषयमात्रे सम्प्रदेषयः स्यात् । प्रतिना तु त्रामिमुख्य चौत्यते । तेन सन्निकृष्टान्द्रयन्त्र्युपनिवाती योऽध्यवसायसाद् इष्टमित्यपन्त्यते ।"

न्यायमञ्जरी और युक्तिदीपिका के उल्लेखों की परस्पर तुलना करने से यह बात प्रकट हो जादी हैं, कि जयन्तभट्ट ने सांख्यसप्ति की जिस न्याख्या से उपर्युक्त अर्थ की उद्धृत किया है, वह अ्याख्या युक्तिदीपिका ही होसकती है। इस ज्याख्या के रचयिता का नाम जयन्तभट्ट ने 'राजा' किया है। संभय हैं, यह लेखक, लोक में इसी नाम से प्रसिद्ध हो।

वह राजा, प्रसिद्ध मोज नहीं-

संकृत साहित्य में एक और राजा करवन्त प्रसिद्ध है, जिसने अनेक प्रन्थों का विर्माण किया है, इसको भोजराज कहा जाता है। यह संभावना की जासकती है, कि जवन्तभट्ट ने जिसे राजा को स्मरण किया है, कदावित्त वह प्रसिद्ध भोजराज ही हो। परन्तु हम इस संभावना से सह-मत नहीं होसके। क्योंकि अनेक साधनों से यह वात प्रमाणित है, कि प्रसिद्ध भोजराज, प्रस्तुत प्रस्था युक्तिदिपिका का रचियता नहीं कहा जासकता।

भोज, भोजदेव अधवा भोजराज नाम से प्रसिद्ध अनेक व्यक्ति समय २ पर भारत भूमि को अलंकृत २८ चुके हैं। प्रामाणिक इतिहास के अमान के कारण उनके सम्बन्ध में कोई सिर्ययत हान आज हमको नहीं है, इसके लिये विद्वानों ने जो अलुमान किये हैं, वे भी सर्वधा निर्भाग नहीं कहे जासको । इन सब कठिनताओं के कारण उन सम्पूर्ण भोजों के सम्बन्ध में कोई निर्णयासक विवेचन किया जाना अशक्य है, और प्रसुत प्रकरण में अभासिक भी। हमारि इस प्रश्रंप से सम्बद्ध यही भोजरेव है, जिसने सरस्वतीक रठाभरण ज्याकरण मन्य और पाठकल योगस्त्रों पर राजमार्वच्छ नामक धृत्ति की रचना की है। इस धृत्वि के प्रारम्भ में पूर्तकार ने एक स्लोक इसप्रकार लिखा है—

ेराध्यतामनुशासनं विदयता, पातन्त्रलं कुर्वता वृत्ति, राजधूगोकसंक्षरमपि व्यातस्यता चैथके। भाग्येतोपपुर्या मलः फणिमृता भर्त्रेय येगोब्द्रतस्तृतस्य श्रीरण्रंगमक्तन्त्रवर्त्तर्यानो जयन्स्युक्तराताः॥॥॥

इस रतीक से यह स्पष्ट विषित होजाता है, कि इस मन्यकार ने सन्शानुसासन, पावछत स्वों पर एति, और राजमुगांक नामक वैद्यक मन्य की रचना की। शन्द्रानुसासन, भ्वाकरण का 'सरस्वतीकरठाभरण' नामक मन्य है। पावञ्चल मूर्गे पर 'गजमानिय्य'नामक पूर्ति प्रसिद्ध है, वैद्यक या राजम्यांक नामक मन्य अभी तक हुमारे दृष्टिगोचर नहीं हुआ। शन भन्यों का रचिवा राजा भोजदेव, युक्तिपिका का कर्त्ता नहीं है, यह हमारा विचार है। न यह इस राज राजिक का रचिवा है, जिसको सांच्यवस्य भैमुद्दी में पाचस्पति ने उद्भुत किया है। क्योंकि उसने अपने रचित अन्थों की सूची में इसका उन्होरा नहीं किया।

हमने यह इसी घारणा से लिया है, कि हम इसी अन्य [युक्तिदीपिका] का दूसरा नाम 'राजवार्त्तिक' सममते हैं। हमारा अभिभाय यह है, कि जिस 'राजवार्त्तिक' को संख्यकारिका की पर वी आर्या पर वाचस्पति सिन्न ने उद्धृत किया है, वह उस क्यक्ति की रचना नहीं है, जिसने 'राजमार्त्पह' आदि प्रयों को रचा। क्योंकि उसने 'स्वर्त्पत अंथों की सूची में 'राजधार्त्तिक' का उपलेव मही की स्वर्तिक को स्वर्तिक सम्बन्ध जोड़ने का कोई भी कारण हमें अभी तक उपलब्ध नहीं हो सका।

युक्तित्रोपिका के साथ 'राजा' का सम्बन्ध होते हुए भी उन्त भोज का इससे कोई

सन्धन्य नहीं है, इसके लिये निम्नलिखित होत भी उपस्थित किये जा सकते हैं-

(अ)—राजमार्वच्ह तथा सरस्वतीफकठाभरण के कर्ता राजा भीजदेव ने इन दोनों प्रयां में को मांगलिक प्रारम्भिक रलोक लिसे हैं, जनमें जमा-शिव को नमस्कार किया गया है, यदापि इन दोनों मन्यों का प्रतिवाद्य विषय परस्वर सर्वथा भिन्न है। इन रलोकों की रचना भी समान ढंग पर है। वे रलोक निन्नप्रकार हैं—

> 'देहार्ययोगः शिवयो स श्रेयांसि तनोतु वः। दुष्प्रायमि यस्स्नृत्यः जनः वैवनयम्स्नृते ॥ ि राजमार्वेषकः योगसम्बन्धतिः श्लोकः १ न

"प्रयाग्येनास्मता यातौ प्रकृतिश्रस्ययानिय । श्रेणः प्रदम्मेशानी पदलस्य ग्रनहम् हे ॥" :

सिरस्यतीकस्टाभरया-व्याकरया. इली० १ ]

इसके निपरीत युक्तिवदीपिका के प्रारम्भिक मांगलिक खोकों में सांद्य की प्रशंसा करके साचात कपिल की नमस्कार किया गया है। युक्तिवीपिका के प्रारम्भिक खोक इसप्रकार हैं—

"बीताचीतविषाग्रस्य पद्मतावनसेनिनः । प्रवादाः सांरूयकरिणः शुल्लकीपराङ्गभेगुराः ।।

क्रवचे परमामा र्रमरीचितमतेजसे । संसारगहनध्यान्तसर्याय गरपे नमः ॥११

इन रहीकों की परस्पर तुलना से यह वात स्पष्ट होजाती है, कि यह 'सरस्यतीक्यकुा-भट्या' आदि का स्पियता राजा भोजदेव ही, युक्तिवदीपिका का स्पियता होता, हो यह अपनी भिन्निवयक रचनाओं में भी समान शैली के मंगलायरण की तरह यहां भी मंगलायरण करता। अभिनाय यह है, कि उसकी प्रसिद्ध रचनाओं में मंगलायरण की शैली एक है, भने ही मन्य का प्रतिपाण विषय भिन्न हो। परन्तु युक्तिदीपिका में यह शैली दिशापिस नहीं होती। इसलिये इस मन्य के साथ जिस राजा का सम्बन्ध निर्दिष्ट किया गथा है, यह उपर्यु क्त मन्धीं का कत्ती राजा भोजदेव नहीं हो सकता।

(इ)-इन दोनों प्रन्थकारों ने अपने आपको प्रन्थकार के रूप में जिन विचारों के साथ ं प्रश्तुत किया है, ने परस्पर इतने भिन्न हैं, कि इनको एक ही व्यक्ति के विचार कहने का साहस नहीं होता। 'सरस्वतीकवठामरख' आदि का रचिता राज भोजदेन, पातक्जल योगसूत्रों पर वृत्ति लिखते हुए प्रारम्भ में ही अपने आप को बड़ी गर्बोिक के साथ प्रश्तुत करता है । वह लिखता है—
'शन्दानामनुशासनं निद्यमा पातन्त्रले कुर्वता । वृत्ति राजसृगाह्मरांजकसपि व्यातन्त्रता बेदा है ।
गान्त्रतो नुपुत कलः फिल्फ्स्तं अर्थेन येकोब्द्रतस्तर्य अरिग्यरगमस्त्रनृपतेर्याची वयन्त्रुक्त्रलाः ।
इतना ह नहीं, प्रस्युत अगले खोकों में अपने से प्राचीन सब व्याख्याओं और टीमाफार, को दाय पूर्ण क्रसाकर, अपनी व्याख्या की खब्योगिता को प्रस्ट करता है—

''दुवीचे यदतीव ताह्यवहति (पदार्थिभिष्दां निमें , स्पदार्थि नाप र शन । त्र ११० थें: त्या ताहितैः । इ.स.तोइड्वपयोगामाः च यहुभिज्य पेश्रं से तन्ते ते , श्रोतृयानिक वस्तुविष्ताः कृतः सर्वे डाप टीबाकुतः ॥ ५ ॥ इस्तुव्य विद्वारम् १ विकत्ववाल फरण् प्रशासकरार्य च सम्बग्धात् । सन्तः प्रतन्त्राति हे ,व्यक्तियोग तन्ते ते तुत्रक प्रांथी -हेतुः ॥ ७ ॥'' इनके विपरत ब्राक्तव प्रकार का का प्रांथी ने साथ भाग के साथ का स्वांविष्ठीर का स्व

न्ध्य क्यांचर्ना करिष्यानि यनान्यानीयवत्त्वये । कारूपधाद्ययुक्तां तां प्रतिगृक्षतु सूर्यः ॥ १४ ॥ ि वयस्त्र स्त्रीक

"नवन्ति सन्तरच यतः राशिततो गुणै परेषां तत्तुध्धदारताम् । इति प्रवारोप मम श्रमः सर्तो विचारखानुष्ठह्मात्रपात्रताव् ॥ ४ ॥ [ चवसंद्वार रत्नोक ]

पहले रतो को के द्वारा व्याववेय शाध्य का प्रशासाम्य शाब्दों में उल्लेख करके, १४ वें उपक्रम रलीक में क्याबराकार ने कहा है, कि न्याब्य कर्ष की सिक्षि के लिये जल शाम्त्र की व्यायया करूंगा, सस्भाव है, वह व्याव्यत हो, किर भी विद्वान सुक्तर करूणा करके इसे स्वीकार करेंगे। इसीप्रशार के भाग व्यावहार वाक्य में भी प्रकट किये गये हैं। कलता 'सरहबरी-करडानरण' व्यावि के रविश्वता भीजीय वी गर्गीमित, और युक्तिवी गिरा के रविश्वता भीजीय वी गर्गीमित, और युक्तिवी गिरा के रविश्वता 'राजा' की विवायिक्त, जनके विचार और राजा की विभिन्तना की स्पष्ट प्रवट करती हैं। इसलिये दनके पर मानना युक्तिमणत नहीं रहा आसरता।

(3) मन्यों को लान्तरिक लेपनशैली के व्याचार पर प्रतीत होने वाले पारत्यरिक भेदों के व्यक्तिरणत एक हेतु इसके लिये इम लीर उपस्थित करते हैं। वाचरपति निश्च का समय नवम सावक का मध्य है। उससे लगभग हो शावक से व्यक्ति व्यक्ति वाक्षित प्रती । उससे लगभग हो शावक से व्यक्ति विवक्ति व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति विवक्ति विवक्ति व्यक्ति विवक्ति व

रचिवता राजा भोजदेव का समय, आधुनिक गोपणाओं के थाधार पर ऐतिहासिकों ने ' ग्यारहवे शतक का प्रारम्भ माना है। कुत्र विद्वानों ने यह भी प्रकट किया है, कि 'सरराती-करुठाभरख' खादि का रचयिता प्रसिद्ध धारापित राजा भोजदेव, योगसृत्रवृत्तिनार भोज से भिनन ह । ग्यारहवे शतक का प्रारम्भ, धारापित भोजदेव का ही समय है। उससे लगभग उंद शतक पूर्व वह भोजदेव था, जिसने 'योगसू मूर्वाल' 'राजमगाक' तम न्याकरण विषयक किसी प्रन्य का निर्माण क्या, उसका दूमरा नाम अथवा प्रसिद्ध विषद 'रण्रामन्त' या, इस नाम का निर्देश प्रत्यकार ने स्वय बोगसुत्रवृत्ति के प्रारम्भिक पांचव श्लोक में थिया है। और इसी व्यक्ति ने 'राज-वार्त्ति हैं। सामक प्रत्थ की रचना की थी।

यि इस यात को ठीक मान लिया जाय, तो भी 'राजमार्तरह' आदि के रचयिता भोजदेव का समय नवम शतक के मध्य में ही सभावना किया जासकता दें, जो कि वाचस्पति मिश्र षा समय है। परन्तु युनिनीपिका की रचना तो उस समय से कई शव व पूर्व होचुकी थी। पेसी रिथित में युक्तिनीपिका से सम्बद्ध राजा 'रानमार्त्तेयड' आदि के रचिवता राजा भोजदेव से भी श्रवश्य भिन्न होना चाहिये। श्रभी तक इसके वास्तविक नाम को पहिचान लेने के लिये कोई भी सामग्री उपलब्ध नहीं होसकी है। समन हे यह किसी देश का राजा हो, व्यथवा व्यपने हुल या क्निही गुण विशेषों के कारण 'राजा' नाम से विख्यात हो । जैसे खाज भी श्री राजगोपालाचारी तथा कून्हन राजा, 'राजा' नाम से प्रसिद्ध हैं। फिर भी न्यायसब्बरी के लेख के आधार पर इतना श्च पुरुष प्रकट होजाता है, कि इस अन्यकार के नाम के साथ 'राजा' पर का सन्यन्य श्राप्तय था। युक्तिदीपिका के साथ राजा के सम्यन्ध में एक और उपोद्वलक-

(२) इस घन्य के साथ 'राजा' का छुछ सम्पन्ध हे, इसके लिये एक और भी उपोद्यलक प्रमाण इस उपस्थित करना चाहने हैं। साख्य के प्रतिपाद्य प्रसिद्ध पष्टि पदार्थों का निर्देश करने के लिये बाबस्पति मिश्र ने साख्यतत्त्रकौसुटी के अन्त में क्रुद्ध श्लोक 'राजवात्तिक' नामक प्रन्थ से खद्भृत किये हैं। इन पष्टि पदार्थी से से दश सौलिक अथना मृलिक, खोर पचाल प्रत्ययसर्ग कहे जाते हैं। याचरपति ने इनको निम्न रूप में उद्धृत किया है —

"तया च राजवात्तिक —

प्रधानास्त्रित्वमेवदममर्वे व रामथान्यता । पारार्थ्य च तथानेक्य वियोगो योग एर च ॥

्रोपमृत्तिरकर्त्तृहर मीलिकार्धा स्मृता दश । निपर्यय पञ्चविषस्तथोक्ता ज्ञय तुष्टयः ॥ करणानामसामर्थ्य मप्टार्विशतिघा मतम् । इति पटिट पदार्थानामछाभिः सह सिद्धिमि ॥ इति।"

प्रतामका २००२ । २ श्री तमुख्याम शर्मा (ब्रस्ति, माठरवृत्ति की नृमिश्रा, पृष्ठ ४। चोलम्या संस्कृत सीशज, यनारस से ख़ीस्ट १६२२ म प्रकाशित ।

सर्वदर्शनसम्बद्ध, ध्रम्यकर सरक्रम्या, विशेष नाम मृत्यो, पृ० १३१, कीय रवित 'इविद्ययन लॉजिक प्रतः

इन तीन रलोकों में से प्रथम ढेढ़ रलोक में दश मीलिक अर्थों का निहें श किया गया है, अरेर अस्तिम ढेढ़ रलोक में शेष पचास प्रत्ययसगों का निहें श है। याचरपति ने इन रलोंको को राजवार्तिक नामक प्रन्थ से लिया है। इस नाम के प्रश्य का अभी तक कुछ पता नहीं लग सका, परन्तु वे रलोक मूल रूप में ही, युक्तिशीषका में वपलय्थ होते हैं। मूलरूप में कहने से हमाए। अभिप्राय यह है, कि युक्तिशीषका में वे रलोक उद्युख नहीं है, प्रत्युत प्रन्थकार की स्वयं अपनी रचना के रूप में ही उरल्क रहीते हैं। मुण्यकार के प्रत्य के प्रार्थ अपनी रचना के रूप में ही उरल्क रहीते हैं। मुण्यकार के प्रत्य के प्रार्थ में पन्द्रह अनुष्टु प्रलोक लिखे हैं, व्रतमें १२ से १२ तक ये तीन रलोक हैं। यहां की पूर्वापर रचना से यह प्रतित होता है, कि यह सम्पूर्ध रचना प्रभ्यकार को अपनी है। पूर्वापर रखना से यह प्रतित होता है, कि यह सम्पूर्ध रचना प्रभ्यकार की अपनी है। पूर्वापर रलोकों के साथ इन रलोकों को हम यहां युक्ति की पिका से उद्ध करते हैं --

"शिर्विदु (चनाहास्ते तच्चार्थश्चान्त्विद्धिमिः । तस्मादीश्चरक्रप्णेन सिह्मप्तार्थिमिदं कृतम् ॥८ । सप्तास्थारचं प्रकरणं सकलं शास्त्रमेव वा । यस्मात् सर्वदार्थानामिहं कारगा करिएवते ॥६॥ प्रधानास्तित्वमेवश्मध्येवलमथान्यता । पाराध्यं च नथाऽ वर्षं विद्योगो योग एव च ॥१०॥ शृंपवृत्तिरुक्तं स्मृं मृत्तिकार्थाः रमृता दशः। विषयेयः धंचविधस्त्योक्ता नव तृष्टयः ॥११॥ बरणानामसामध्येमदाविद्यातिषा मतस् । इति षष्टिः पदार्थानामदाभिः सह निदिमिः ॥९२॥ ययाक्रमं लक्षण्तः कारस्येनेहाभिधास्यते । "तस्मादतः शास्त्राम्दमकं नानास्यासद्धये ॥१२॥।

यहां पर आठचं रलोक का अर्थ पूरा करने के लिये नवस रलोक का प्रथम चरम् पहले रलोक के साथ जोड़ना पड़ता है। अथवा यह फेटल प्रकरण नहीं, अपिद्ध सन्पूर्ण शास्त्र हैं। हैं, क्योंकि इस में सम पड़ायों की ज्यादवा की जायगी। यह अर्थ, शेव नवस रलोक से कहा गया है। वे सद पदार्थ कीन हैं ? इसका निर्देश अगले तीन रलोकों में है। १२वें रलोक के 'इति पदार्थानां पिष्टः' इन पदों का सन्नरूप अगले तेरहमें रलोक के साथ है। 'अभिधास्यने' किया का 'विष्टः' कमें है। क्योंकि यह 'पिष्ट' ही यथाक्रम लक्ष्यपूर्वक सन्पूर्ण रूप से इस शास्त्र में कही जाएगी, इसलिये यह शास्त्र, पुरुष और प्रकृति के भेर की सिद्धि के लिये समर्थ अथवा पर्याप्त है। यह अर्थ तेरहमें रलोक से भतिपादित है। वह अर्थ तेरहमें रलोक से भतिपादित है। यह अर्थ तेरहमें रलोक से भतिपादित होता है। अभिशाय यह है, कि इन रलोकों की रचना, पूर्वापर के साथ इतनी सुसन्यद्ध तथा सुपटित है, कि इसके सन्नरूप में यह कहने का साहस नहीं किया जा सकता, कि ये तीन रलोक और कहीं से उठाकर यहां प्रविष्ट कर दिये गये हैं। इसलिये यह मन्यकार की अपनी रचना ही मानी जानी चाहिये। इसके लिये इस एक प्रमाख और उपिधार करते हैं।

याचस्पति मिश्र ने सांख्यतरवकीसदी में सुविवदीपिका के रज्ञोकों को ही 'राजवातिक' नाम पर उद्भुत किया है—

पदी 'परमार्वः' पाढ सथिक संगव मालुम् होता है। यथाधून पाठ में सर्वर्गगित डीक शहीं हो पाती ।

इन तीनों उन्तेकों की वाचापति मिश्र ने खपने अन्य में प्रकान किया है। अर्थात सांस्य-तत्त्वकौमुरी में ये रत्नोक उद्धरण रूप में उपलब्ध होते हैं । परन्तु यक्तिरीपिया में ये रत्नोक संभावित भौतिफ रूप में ही हैं। इन दो स्थलों के अतिरिक्त इन रह्योकों का पूर्वार्थ। अर्थात् केवल पहले हेद रलोक ], जिसमें दश मौलिक अर्थी का ही निर्देश है, बरवसमास की सर्वोप-कारिएी नामक दीका ' में 'तथा च राजवार्त्तिकम ' कहकर उद्धत है। यह निश्चित ही सांख्यतत्त्व-कौसुदी से लिया गया प्रतीत होता है, न कि मुलग्रन्थ से । इसके अविदिक्त 'सांख्यतस्विधरण' नामक दोका " में 'तदुक्तप्' कहकर ही ये रह्मोक उदुधत हैं। 'कापिलसूत्रविवरण' नामक' टीका में तो 'भोजराजवात्तिकेऽप्यक्तम' कहकर ये डेट स्लोक उद्धत हैं। इस विवश्या के रचयिता माधव परिमाजक ने 'राजवासिक' के साथ 'भोज' पर किस आधार पर जोड दिवा है. यह निश्चित नहीं फहा जासकता। संभव है, याचस्पति के बन्ध में 'राजा' पद देखकर ही उसने इसका नाम 'भोज' समक लिया हो। यह हम स्पष्ट कर आये हैं, कि 'सरस्वतीकरहाभरख' अथवा 'राजमार्त'ड' आदि का रचयिता राजा भोज, युक्तिई।पिका का रचयिता नहीं कहा जा सकता। और न 'राजवार्त्तिक' नामक प्रन्थ से उसका फोई सम्बन्ध प्रमाणित होता है।

संख्य प्रन्थीं में, एक उपजाति झन्द का ऐसा रत्नोक और मिलता है, जिसमें केवल दश मौलिक आधीं का निर्देश किया गया है। इसमें कहीं र साधारण पाठभेद भी मिलता है। हम उन सब ही स्थलों को यहां उद्धत कर देना उपयुक्त समभते हैं, जहां २ हमने हम स्लोक को वेखा है।

<sup>(1</sup>फाहितन्त्रमेकस्यमधार्थेवश्चे प्रशर्थमन्यस्यमधो नियस्तिः)

चोगो वियोगो यहवः पुमासः स्थितिः शरीरस्य च शेपवृत्तिः ॥ इति दश मलिकार्थाः"

ियाजवरुक्य स्मृति, प्रायश्चित्ताध्याय, रत्नोक १०६ पर, राजा अवराहित्य विरचित, अवरा. फीपराभिधा व्याख्या में बढ़ व देवल प्रन्थ से ]

''इमे चान्चे दश मीलिकाः । तथा हि-खस्तित्वमे ऋषमथार्थवरः' पारार्थ्यमम्बरमधी विद्यत्तिः । योगो वियोगो वहव: पुर्मासः स्थितिः शरीरस्य विशेषपृत्तिः ॥<sup>1</sup>

िसांख्यसप्ततिञ्याख्या. माठरवृत्ति, का॰ ७२ पर ]

श्रक्षितस्यादयश्च दश । । । तथा चाह र बहकारः--श्वरितस्वमेद्रत्यमथार्थवस्यं पारार्ध्यमन्यस्वमदर्भावः ।

योगो वियोगो बहवः पुगांसः स्थितिः शुरीरस्य च रोपवृत्तिः ॥ इति।"

[ सांख्यसप्ततिन्याख्या, जयमंगला, का॰ ४१ पर ]

सांख्यसंग्रह पूर १०० पर ।

सांख्यंसंप्रह, पु॰ ११२, ११३ पर।

परमहंस मानार्य माध्य परित्राजक कृत, नवचन्द्र शिरोमणि द्वारा परिकाधित, श्री अवंतचन्द्र वसाक्र द्वारा, म नीमतरका चाट स्ट्रीट् क्लक्सा से चोस्ट १८६० में प्रकाशित । पृ० १२ पर ।

"ऋस्तित्वयेकत्वयवार्थवस्ते पारार्थ्यमन्यत्वमकत् करम् ।

योगी विशोगी बहवः पुर्मातः स्थितिः सरीरस्य च शेववृत्तिः॥"

ितस्वसमासन्याख्या, सांख्यवस्वविवेचन, 'दश मृत्विकार्याः । १६ ।' सूत्रे पर ] ''इदानी सांख्यसम्बद्धः पितन्त्रत्वप्रतिपादनाय पद्धासत्तुः खेद्धमर्गेषुः दशान्यान् पूर्यति सूत्रेषुः । ५रा मृत्विकार्याः ॥१८॥ स्वित्यमेक्तरमधार्थपस्य परार्थमन्यसम्बद्धताः च । योगो नियोगो बहनः पुमातः स्थितिः

शरीरसण च शेष गृत्तिः :।।" विश्वसमासन्यास्या, तत्त्वयाथाध्येदीपन प्र॰ म॰ ] भगड-के दश मुलिसार्था इति १ भगोष्यते —

श्रनाहरक दरा मृत्तिकाथी इति ? श्रनाच्नत— श्रक्तित्तमेवत्त्वमधार्थयस्यं परार्थमन्यसमकर्त्वता च ।

योगो नियोगो वहचः पुमांसः स्थितिः शरीरस्य च शेपवृत्तिः ॥

[ तत्त्वसमासस्बद्धिकक्ष्मवीषिका, सांस्यसंग्रह, पु० १३४]

इत द्वः स्थलों में से प्रथम तीन स्थल, वाचस्पति सिश्र से भी जार्जन प्रश्मों से लिये गये हैं। सबसे पहला स्थल ईरवर कृष्ण से भी अतिप्रज्ञीन प्रन्य का है। पहले हो स्थल युक्तिरीपिका कार से प्राचीन हैं, जीर उपान्य दो स्थल वाचस्पति मिश्र से भी अविचान हैं, वधा अन्तिन स्थल युक्तिदीपिकाकार से भी प्राचीन हैं। एसी रिथित में युक्तिदीपिकाकार ने इस रलीक को अपने मंथ में क्यों नहीं स्थीकार किया, जर कि अतिप्राचीन काल से अवतक इस रलीक की प्राय: सब ही सांख्याचार्य अपने मंथों में उद्धृत करते रहे हैं, किर युक्तिदीपिकाकार के द्वारा इस उपेना का कोई कारण अवस्थ होना पार्टिय।

प्रतीत यह होता है, कि युन्तिवीपिकाकार ने प्रारम्भ के नवस रहोक में इस बात वा अहतित किया है, कि सांव्यसप्तित में सम्यूर्ण पदार्थों की व्याख्या की गई है। इसके श्रामितीन रहोतों से उसने उन सम्यूर्ण पदार्थों तो विनाया है। युन्तिवहीपिकाकार की श्रामित पता श्रामुद्ध क्रामें से उसने उस सम्यूर्ण पदार्थों तो विनाया है। युन्तिवहीपिकाकार की श्रामें रही नाई है। इसका एक विरोध सारण यह भी है, कि उपनाति छन्द में केवल दश मूखिक श्रामें ही निर्देश है, परतु युन्तिदी कराया वा पाया सुद्धिमाँ के निर्देश के लिये उसमें विवास प्राप्त पत्र वा प्रताप्त प्रसाप निर्देश करने प्राप्त प्रताप्त प्रवाप्त निर्देश करके दशा

<sup>े &#</sup>x27;छोट्यांबद्ध' नाम में चालस्वा संस्कृत गारीच बनारस स्व प्रकारित ।

भूतिक अथों का निर्देश किया गया है, और वह भी उपयुक्त उपजाति झन्द के द्वारा । परंतु उस कम की प्रस्तुत मंथ में बदल दिया गया है । संभावना यही होती है, कि प्रथम पूर्व रिचत उप-जाति द्वत्त को अनुष्दुष् में रूपान्तर किया गया, अनन्तर पचास युद्धिरागों को वृत्तनद्ध करके उसमें जोड़ दिया गया ।

युक्तिदीपिकाकार के द्वारा उपजाति छन्द को अनुष्टप् में रूपान्वर किये जाने की अधिक संभायना इसिलिये भी मालूम होती हैं, कि उसने इन्हीं प्रारम्भिक पन्द्रह रलीकों की रचना में एक और अगुष्टुप् को भी आर्याष्ट्रत से रूपान्वर किया मतीत होता है। माठरष्ट्रति के अन्त में ७२ आर्याओं की ज्याख्या करने के अनन्तर एक और आर्या? उपलब्ध होती है। यह इस प्रकार है—

"तरमण्यामासदृष्टं साध्यपिदं नार्थं तएच गरिहीनम् । तथ्यस्य च युहन्य् चैदे पेशासङ्कान्तमिव विश्वम् ॥''

इस आर्था में वर्णन किया गया है, कि यह सांख्यसप्तित प्रन्थ यद्यपि संत्तेप में लिखा गया है, फिर भी यह अर्थ से परिहीन नहीं है, अर्थात् सबही वर्थों का इसमें समावेश है। जिसभकार बड़ी वरत भी छोटे से दर्पण में प्रतिविन्तित हो जाती है, इसीप्रकार दृहरकाय नन्त्र रेस लघुकाय सप्ति में समाविष्ट है। ठीक इसी ढङ्ग का एक अनुष्टुप् वृक्त युक्तिरं। पिकाकार ने रेसमकार लिखा है—

"श्वरुपमध्यमत्यार्थं सर्वेसन्त्रमृत्येषुं तम् । पारमपैशा नन्यास्य विस्वागरशेन यथा ॥१४॥ ॥ वपयुं क दश मृत्तिकार्ध निर्देशक उपजाति दृत्त से युक्तिशीपका के दशवें श्रीत गार्ये रेतोक के श्रद्धे की, तथा माठर की श्रार्या से इम चीरहवें श्लोक की तुल्ला करने पर हमारा यहं विचार भरमन्त्र हह होजाता है, कि युक्तिशीपकाकार ने उक्त उपजाति और श्रार्या पृक्त की श्रमुण्डुप् द्वेत्त में स्पान्तर किया है। इसलिये यह स्पान्तर की हुई श्रमुण्डुप् वृत्त की रचना, निरिचत ही श्रीकशीएकाकार की श्रमुणी कही जासकवी है।

वाचरपति मिश्र अपने प्रन्थ में इसी रचना को 'राजवार्त्तिक' के नाम से उद्भृत करता है। इस
का खिमिप्राय यह होता है, कि इस रचना के साथ 'राजा' के सम्पन्ध से वाचस्पति मिश्र श्रवंगत है। दूसरे शक्दों में यह कहा जामकता है, कि इस रचना को ही उसने 'राजा का वार्त्तिक' समम्प्रकर 'राजवार्त्तिक' नाम से याद किया है, और इसप्रकार वाचस्पतिमिश्र तथा जयन्तभट्ट 'रोनों को इस विशेष में एक हो सम्प्रति स्वष्ट होता है

वांचस्पति के द्वारा आचीन उपजाति इत्त के उद्भृत न किये जाने का कारख-

जापुर्मा र

वक्त उपजाति युत्त की वाचस्पविभिन्न के द्वार्ग भी उपेहा किये जाने का सुख्य कारण पद्दी प्रतीत होता है, कि उसे भी उस प्रसंग में सम्पूर्ण पद्वि पदार्थों का निर्देश करने की प्रपेत्ता थी, रे इस शार्थ के सम्बन्ध में जाकरक विवेदन इसी मकरण के मान्न सम्बन्धी बन्लोल के सन्तर्गत किया न कि केवल दश मृलिक अर्थों का ही निर्देश करने की। इसलिये उसने एक प्राचीन आचार्य के ही शृद्दों में इस अर्थ का उक्तरूप से निर्देश कर दिया।

यह तो कदाचित् भी नहीं कहा जासकता, कि वाचस्पति मिश्र थे। इस उपजाित पृत्त का हान ही न होगा। हम इस बात का 'जयमंगला' के प्रसंग में उल्लेख कर आये हैं, कि सांध्यक्षिति की ४१ वी आर्या पर जयमंगलाकार ने उक्त उपजाित वृत्त को उद्युत फिया हैं, और उसके भीचे जो सन्दर्भ जयमंगला में लिखा गया हैं, उसका वाचस्पति मिश्र ने, राजवाित्तिक के रही में को उद्युत करने के अनन्तर अच्हराः उल्लेख किया हैं। ११ वी आर्या, की ही 'जयमङ्गला' व्याख्या के सत्त्म को, जो कि उद्युत उपजाित्वृत्त के कुछ पूर्व हो निर्दिष्ट है, वाचस्पति ने अपने प्रश्य में उद्युत किया है। ऐनी स्थित में जवाक इस उपजाित्वृत्त के पूर्व वर्ची और परवर्ची 'जयमंगला' के पाठों का वाचस्पतिमिश्र अपन प्रन्थ में उपयोग करता है, तथ इन दोनों पाठों के मध्य में उद्युत उक्त उपजाितवृत्त व वाचस्पतिमिश्र की दृष्टि से ओमल हो गया होगा, ऐसी कल्पना करना हु:साहस मात्र है।

इस प्रसंग में एक बात विचारणीय और रह जाती है। वह यह कि इस प्रन्थ का नाम 'युक्तिदी(पका' है। प्रन्थ के उपसंहारात्मक---

''इति सन्निरसम्भ्रानीः कुटाँट-तिमिरायहा । यकाशिकेय' सर्गस्य धार्य ता युक्तदीर्गण्या ॥२॥'' इस द्विठीय रलोक से भी यह वात स्पष्ट होती है । फिर वाचस्पति मिश्र ने 'राजवार्त्तिक' नाम से इसका रुल्लेख क्यों किया ? सम्भव है, सांख्यविषयक 'राजवार्त्त्तिक' नाम का कोई अन्य ही मन्य हो, जिसका उल्लेख वाचस्पत्ति ने किया हो । युक्तिदीपिका का 'वार्त्तिक' नाम क्यों—

इस सम्प्रम्थ में हमारी यह धारणा है, कि प्रस्तुत युक्तित्विष्का के अविरिक्त 'राजयात्तिक' नाम के किसी अन्य सांक्वविषयक मध्य के लिये प्रयास करना व्यर्थ होगा। इसके आधार के लिये इस पिद्यानों का प्यान, युक्तिदीपिकाकार की इस नवीन उद्घायना की ओर आकृष्ट करना चाहते हैं, जो उसने अपने प्रम्थ में सर्वेत्र कारिकाओं को 'सूत्र' पह से व्यवहार करके प्रकट की है। प्रथ के दितीय तृतीय पृष्ठ पर इसका बलपूर्वक विवेचन किया गया है। पृष्ठ दो पर मन्यकार लिखता है—

"श्राह-श्रव स्त्रमिति कस्मात् ? उच्यते स्वनात् स्त्रम्, म्वयति तास्नानवं विस्तता हं— सत्रम् । तथाया-कारणमस्यव्यक्तम् (स्र० १६), भेदानां परिमाणात् (स्र० १५) इति ।" इसीप्रकार प्रप्त ११, पं० ४, ५ पर असंगवश पनः यह लेख है—

"तथा चोच्तरस्येग प्रतिपेत्तयत्याचार्यः-'इप्टब्दानुष्ठविकः स ह्यविसुद्धिस्ववातिशवयुक्तः' री' इन तेर्त्यों से स्पष्ट प्रतीत होता है, कि प्रत्यकार कारिकाओं को 'सूत्र' पद से व्यवहत करता है। यद्यपि बांक्यसप्तति के सर्वेष्ठयम और युक्तिदीपिका से व्यविप्राचीन व्याक्याकार माटर ने सर्वेत्र इन कारिकाओं को, आयां छन्द में होने के कारण 'आर्या' पद से ही व्यवहत किया है। युक्तिदं पिका के परचाद्वावी ज्याल्याकारों में से भी कियोंन इन कारिकाओं के लिये 'सूत्र' पद का प्रयोग नहीं किया। वस्तुत: प्रत्यकार की यह एक अपनी नई कलगा है। संभव हैं, इसी नवीनता के आधार पर तात्कालिक विभोदीप्रय विद्वानों ने सुत्रार्थ को उस रूप में विशद करने वांले इस प्रत्यका नाम 'वार्तिक' रख दिया हो, और उस समय इसी नाम से यह प्रत्य प्रसिद्ध हो गया हो, वार्तिक का लक्षण प्राचीन आचार्य इसक्षार करते आते हैं'—

'उक्तानुक्तदुरुक्तानां चिन्ता यत्र प्रवर्क्त । त प्रन्थं वार्त्तिकं प्राहुर्वार्त्तिकहा मनीपिएाः॥

सूत्रों में कहे हुए, न कहे हुए तथा क्लिए कर में कहे हुए थयों का विचार जिस मध्य में किया जाय, इसे 'वार्त्तिक' कहा जाता है। यह लच्चण युक्तिशिषका में पूर्णकप से घटता है। सांख्यसम्तिति की उपलक्ष्यमान श्रम्य सब व्याख्याओं से इसमें यह विजल्लाता है। जिन विद्वानीने शुक्तिशिका को पदा है वे इसमें वार्त्तिक लच्चण के सामक्रवर को श्रम्पत्रों तरह समम्म सकते हैं। इसम्रकार 'वार्त्तिक' नामसे इन की प्रविद्धि, तथा इसकी रचना के साथ 'राजा' का सम्बन्ध होने के कारण, इसका 'राजवान्तिक' नाम व्यवहार में आता रहा होगा। यशिष प्रम्थकार ने इसका नाम 'युक्तिहीपिका' ही रक्खा है।

यह प्रायः देखा जाता है, कि प्रम्थका ऋन्य नाम होने पर भी, प्रन्थकार के नाम से भी उसका नाम लोक में प्रसिद्ध हो जाता है। जैसे—

(अ)--मीमांसा का एक छोटा सा प्रकरण प्रत्य है--'मीमांमान्यायप्रकारा'। इसका रचिवता 'क्रापोदेव' है। रचिवता के नाम से ही यह प्रत्य 'क्रापोवेवी' भी कहा जाता है।

(ब्रा)—पातस्त्रत्त योगसूत्रीं की भोजरचित एक व्याख्या है, उसका नाम 'राजमार्तयह' है। परन्तु इस नाम को थोड़े ही लोग जान पाते हैं, रचयिता के नामपर 'भोजवृत्ति' उसका अधिक प्रसिद्ध नाम है।

(इ)—पातञ्चल योगसूत्रों पर ज्यासभाष्य की, वाबस्पति मिश्र कृत 'वस्ववैशारदी' नामक एक ज्याख्या है। परन्त स्वयिता के नाम पर उसका 'वाबस्पस्य' नाम ज्यवहार में श्राधिक श्राता है।

(ई)—विश्वनाध के युक्तावकी प्रन्थ पर महादेव अह ने युक्तावकीप्रकारा नामक टीका किसी हैं। उसकी एक टीका थी रामकह ने 'तरिक्विणी' नामक बनाई। परन्तु आज व्यवहार में उस के 'तरिक्विणी' नामका उपयोग न होकर, रचयिता केनाम पर 'रामकट्री' नाम ही प्रयोग में आरहा है।

संभव है, इसी रूपमें 'युक्तिहीपिका' भी किसी समय इसके रचयिता 'राजा' के नामपर

'राजवार्त्तिक' नाम से न्यवहृत होती रही हो।

इसप्रकार जो विद्वान् मंख्कुत साहित्य की रचनासम्बन्धी श्रात्मा तक पैठकर विचारेंगे, उन्हें 'सूत्र' श्रीर :वास्तिक' पदों के पारस्परिक सामव्यास्य को म्यमक लेने में किसी कष्ट का श्रातुभव न होगा। उस समय यह बात हमारे सामने श्रीर भी श्राधिक स्पष्ट रूप में श्राजावगी, कि जिल्ल

१-देखें, निम्तिबिखिव कारिकाकों पर माटरवृत्ति, ३, २, ३०, ११, १६, १४, १०, ६६, ४२, ६१वादि ।

व्यक्ति ने कारिकाओं को 'सूत्र' नाम दिया, जसके व्याख्यामन्य को सामयिक विनोदी विद्वानों ने 'या त्तक' नाम से प्रकार, और यह राजारचित होने के कारख 'राजवात्तिक' नाम से पर्याप्त समय तक प्रसिद्ध रहा। उसी नाम को वाचस्पति मिश्र ने भी अपने मन्य में स्मरण किया है। इस नामस्मरण के आधार पर ही अवहम इस बाव को पहिचान सकते हैं, कि इस मन्य के साध 'राजा' का सन्यन्य है, और वाचस्पति मिश्र ने उन रलोंकों को 'युक्तिदीपिका' से ही लिया है। इस सिये इस मन्य का दूसरा नाम 'राजा' निकं और उसका रचियता कोई 'राजा' नाम से प्रसिद्ध काकित हो सकता है, ऐसा अनुसान कर लेने में कोई वाषा नहीं।

युक्तिद्विपका सम्बन्धी हमारे इस लेख से निम्नलिखित परिणाम प्रकट होते हैं-

(क) यक्तिहीपिका, जयमगला व्याख्या से प्राचीन है।

(हा) युक्तिर्शापका का रचनाकाल विकम के पठ्चम शतक के खास पास अनुमान कियाजासकता है।

(ग) इस प्रन्थ का रचयिता 'राजा' नाम से प्रसिद्ध कोई व्यक्ति हैं।

(प) यह 'राजा', 'सरम्यतीकष्ठाभर्षः' आदि कारचिता प्रसिद्ध राजा भोजदेव तहीं हो सकता।

(इ) याचरपति मिश्र ने सांख्यसप्तिनि की ७२ वीं चार्या की न्याख्या में 'राजवार्तिक' नामक प्रत्य से जो तीन रलोक उद्भुत किये हैं, वे युक्तिद्रिपका के हैं। इमलिय सम्भय है, इसी का दमरा नाम चस समय ''राजवार्तिक' प्रसिद्ध रहा हो।

श्वा०दीय ने 'इतिहयन लोकिक ऐंटर ग्रेंटीमिन्म' नामक व्यवनी पुस्तक के २६ पुष्ट पर, तथा 'हिस्ट्री चीक मंस्कृत किट्रेचर' के भवदप्ष्ट पर यह विकार प्रकट किया है, कि ठन्तकां प्रवी में जिप राजवाणिक को बद्धुल किया गया है वह चारापित भोग को रचना है, व्यवधा कही जा सकती है, जिलका दूसरा नाम रचार रेगमल्य भी है। इसका काल १०१० से १०६० रहीस्ट है।

यह यही रायरंगमन्त्र स्थाया भीज है जिसमें योगसूययृत्ति और सरस्वतीक्याभरण आर्थि प्रत्य किसी हैं। परन्तु स्था इस उनन साधारों पर कीय के इस कथन की निराधारण को रायर ही समस्त सकते हैं। परन्तु स्था इस उनन साधारों पर कीय के इस कथन की निराधारण को रायर ही समस्त सकते हैं। परन्तु स्थात है। यराणि सभी उक यह निरवध नहीं है कि 'राज्यानिक' के करते का साम नया पर रोगस है बलका नाम सो भीज हो। पर निरवधपूर्वक दूरवा हो कहा आसकता है, कि उसके नाम द्वापा (रोगस है बलका नाम स्थापा (रोगस है बलका नाम सो भीज हो। पर निरवधपूर्वक कहा जा सकता है, कि 'राज्यानिक' का कर्या पर स्थाप परवहन था। इसक माम हो हता गीर निरवधपुर्वक कहा जा सकता है, कि 'राज्यानिक' का कर्या पर स्थाप परवहन था। इसक माम हो हता गीर निरवधपुर्वक कहा जा सकता है, कि 'राज्यानिक' का कर्या परवहन था। इसक माम होता कर साम त्याप की साम तराधिक साम तराधिक साम तराधिक साम तराधिक साम तराधिक कर साम के साम तराधिक है, विश्व साम परवित्र साम तराधिक है, विश्व साम तराधिक है, वाह परवित्र साम तराधिक साम साम तराधिक है, विश्व साम तराधिक है, विश्व साम तराधिक साम साम तराधिक है, विश्व साम तराधिक साम तराधिक साम तराधिक है, विश्व साम साम तराधाक साम तराधाक है, कि एसमा सम्माधिक है, जो नाभ से विश्व साम साम तराधाक साम है। जो साम सामिक किया साम विश्व किया सामिक किया साम है।

# श्राचार्य गौडपाद

## गोंडपाद भाष्य-

यासपित भिश्न रिचत सांख्यतस्यकौ मुदी से प्राचीन दो ज्याख्यापन्थों का हम विवेचन कर पुके हैं—जयमंगला और युक्तिदीपिका। सांख्यसप्तित पर एक और न्याख्या गौडपादकृत है, जो गौडपादमाध्य के नाम से प्रसिद्ध है। इसके गम्भीर अध्ययन से प्रतीत होता है, कि यह माध्य साठरवृत्ति का ज्ञाय मात्र है। इन दोनां प्रन्थों को तुलना से यह मृत सर्वथा निरिचत हो जाता है। प्रत्य के न्यार्थ विकासम्य से हम इन दोनों ज्याख्यानों के सन्दर्भों को तुलना की दृष्टि से यहां उद्भुत काना ज्ञानाव्यक ममक्ति हैं। दोनों प्रत्य मुद्रित हैं कोई भी विद्वात किसी भी कारिका के ज्याख्यानों की यथेन्छ तुलना का सकता है। इन दोनों में इतना अन्तर अवस्य देखा जाता है, कि भाष्य, दृष्टित के अधिक अशों को छोड़ता ही है, कुळ नवीन नहीं लिखता। कहीं र कुछ परिवर्त्तन और पंक्तियों का आधिक्य अवस्य पाया जाता है।

## यह गौडपाद कीन है-

इस प्रश्न पर छानक विद्वानों ने विचार किया है। प्राय: सच ही विद्वानों की यह धारणा पाई जाती है, कि यह गौडपाद, छादि शङ्कराचार्य का दादागुरु गौडपाद नहीं हो सकता। यह धारणा ठीक ही जहीं जा सजती है। इसका समर्थन निस्मतिस्तित युक्तियों के खाबार पर होता है।

(क) दाता गुरु गौडपाद को एक प्रसिद्ध रचना मास्त्रक्य उपनिषद् पर कारिका हैं। इस की रचनारीली और अध्यप्तिपादनक्षम इस चात को स्पष्ट कर देते हैं, कि सांख्यसप्तित का भाष्यकार यह गौडपात नहीं हो सकता। इन बोनों प्रन्थों की रचना व्यादि में महान व्यन्तर हैं।

(स)—मारहूक्य कारिका जैसे मीविक तथा परिमार्जित ग्रन्य का लेखक, दूसरे व्याक्या-मन्य का आश्रय लेकर, उसी में साधारण न्यूनाधिकता करके अपने भाष्य की रचना करता, यह संभव नहीं जान पहुंगा। उनको रचना में अवस्थ नवीनता होती।

(त)—रावा गुरु ने सारह्वच कारिकाओं से अपने वेदान्तसम्बन्धी विशेष विचारों का उन्नेत किया है, यह उन विचारों का प्रवर्त्तक है। उसके प्रशिष्य आदि राष्ट्रराचार्य ने केवल -उन विचारों अथवा सिद्धान्तों को और अधिक पुष्ट कर श्वारमात्र किया है। इसप्रकार अपने विशेष विचार तथा सिद्धान्तों का संस्थापक एक धाचार्य, अपने से सर्वथा विपरीत सिद्धान्त का प्रतिपादस करने वाले प्रन्थ पर व्याख्या लिपता, यह संभव नहीं कहा जा सकता। वह भी इस भाष्य जैसी ज्याख्या, जो दूसरे का अनुकरणमात्र है।

इस विचार को अन्य विद्वानों ने भी माना है । श्रीनुत वतुसुसराम शर्मा निष्ठों, माठरपृत्ति की भूमिका, पुठ ६ [चीलभ्या सस्कृत सीरीज, बमारस १६२२ संस्कृत्य ]। श्रीनुत वा॰ श्रीषाद कृष्ण वैत्वकृत, Bhandarkar Com. Vol.

इन आधारों पर यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि प्रश्तुत आचार्य गीडपाद, दादा गुरु गौडपाद से अतिरिक्त है। इसके कालका निर्णय करने के लिये अनेक आधुनिक विद्वानों ने यस्त किया है, परन्तु अभी तक कोई निश्चयात्मक परिणाम नहीं निकला। इस सम्बन्ध में हमें जो सामग्री उपलब्ध हुई है, वह यह हैं—

गौडपाद का काल-

सांख्यसप्तित की २६ वी और २६ वी आर्थाओं का माठर के समय जी पाठ था. उसमें युक्तिदीपिकाकार के अनन्तर कुछ परिवर्त्त हजा। २६ वीं आर्या में माठर के अनुसार इन्द्रियों का पाठकम 'श्रीत्रत्यक्चनुरसननासिका' है। २= वी आर्या में जड़ां इन्द्रियों की युत्तियों का निर्देश हैं. 'क्रपादिक कर है। २६ की खार्का हे इन्हियक्कर के खनसार २८ की खार्या में ब्रुत्तियों का निर्देश न होने के फारण यक्तिदीपिकाकार ने इंस पाठ की समालोचना की. और 'खपादिप' पाठ को प्रमादपाठ कहकर उसके स्थान पर 'शब्दादिय' पाठ को यक्त बताकर आर्या में वैसा ही पाठ बनाने की अनुमति ही। इसका परिणाम यह हजा, कि कम-सामक्जस्य के लिये. यक्तिदीपिका के अनन्तर, फिसी ज्याख्याकार ने डिन्डिय-कम [२६ वीं आर्या] में 'चन्न' को पहले ला बिठाया, और २= वी आर्या के 'रूपांदिय' बाठ को उसी तरह रहने दिया, तथा किसी ने इन्द्रिय-क्रम की पर्यवत ही रक्खा. और २८ वीं आर्या में 'स्पादिष' की जगह 'शब्दादिष' पाठ बना दिया। इस प्रभाव से आचार्य गौडपाद भी बच नहीं सका है। उसने भी इन्टिय-क्रम में 'चच्च' को पहले रक्खा है। यद्यपि उसका भन्थ माठर के आधार पर लिखा गया है, परन्त उसने यहां 'यक्तिशोपिका' कृत फठोर आलोचना से प्रभावित होकर माठर को उपेक्षा की है। इससे निश्चय होता है, कि श्राचार्य गौडपाद, युक्तिदीपिका से अर्वाचीन है। युक्तिदीपिकाकार का समय हमते विक्रम के पद्मम शतक का चन्त्र माना है। इसप्रकार छठे शतक के चन्त के लगभग चाचार्य गौडपाद का समय होना चाहिये ।

इससे पीछे इसका समय इसिलये नहीं जा सकता, क्योंकि जयमंगला व्याख्याकार से यह पूर्ववर्त्ता धाषाये होना चाहिये। इसका कारण यह है, कि ४२ वी आर्या के व्याख्यान में माठर, युक्तिपीफाकार, तथा गौडपाद ने तीन भावों का प्रतिपादन किया है। जब कि जयमंगला व्याख्याकार, वापस्पति मिश्र तथा चिन्द्रका ने दो ही भावों का प्रतिपादन किया है। इसका श्रामि-प्राय यह होता है, कि जयमंगला से प्राचीन व्याख्याकारों ने उस श्रायों में तीन भावों का प्रतिपादन माना है। जयमंगलाकार ने उसको श्रास्पीकार कर, दो ही भावों का उसमें निर्देश माना, और उसके

<sup>े</sup> रूस पाठ का विस्तारएट्रॉक विवेचन, इस इस्ते प्रकरण में पहले कर कार्य हैं ! माउर के पाठों के साथ युक्ति-रोविका को ग्रावना के प्रसंग में संक्या २ पत होतें।

<sup>ै</sup> इसी मकाय में युक्तिशीपिका का मसंग देखें।

<sup>&#</sup>x27; इसी प्रकरच में माउर के साथ युक्तिदीपिका की नुस्ना के प्रसंग में संक्या दे देखें !

परवर्त्ती न्याख्याकारों ने उसी के अर्थ को स्वीकार किया। इससे प्रतीत होता है, कि गौडपार इस अर्थ के किये जाने से पूब होचुका था। इसलिये युक्तिदीपिका और जयमंगला के मध्य में गौड-पाद का समय होना चाहिये। जयमगला का समय हमने विकम के सप्तम शतक का अन्त " माना है। इमिलवे स्त्राचार्य गौडपाद का समय जो हमने निर्दिष्ट फिया है, वही संगत होना चाहिये।

हरिभद्रप्रुरिकृत पड्दर्शनसमुज्यय की ज्याख्या ै में गुणरत्नसुरि ने, अन्य पढ्दर्शनसमुख्यय में मलधारि राजशेखर<sup>3</sup> ने तथा अपने वात्रावर्णन में चलवेख्नी ने गौडवाद का उल्लेख किया है। यगि इन उल्लेखों का हमारे काल-निर्णय में कोई विशेष प्रभाव नहीं पड़ता !

# माठरवृत्ति

सांख्यसप्तति को उपलभ्यमान टीकाओं में एक माठरवृत्ति भी हैं। कहीं २ इसका उल्लेख 'माठरभाष्य' ' नाम से किया गया है। इस पुस्तक का एक ही मुद्रित स'स्करण हमारे पास है। यह चौलम्या संस्कृत मीरोज्. बनारस से नं> २६६ पर प्रकाशित हुआ है । इसका प्रकाशन ईसयी सन् १६२२ में हुआ था। इसके संशोधक तथा सम्पादक साहित्योपाध्याय श्री पं० विप्ता प्रमाद शर्मा हैं। इस स'स्करण के साथ प्रारम्भ में खाठ पृष्ठ की एक संस्कृत भूमिका भी मुद्रित हैं। इसके लेखक श्री तनुसुखराम शर्मा त्रिपाठी हैं। इसमें प्रन्थमम्बन्धी वहिरंग परीचा का समाधेश है। उक्त महातुभावों ने इस अमूल्य प्रन्थ का सम्पादन व प्रकाशन कर विद्वारजनात् का महान उपकार किया है।

## ग्रन्थकार का नाम-

सांख्यसप्तिति की इस ज्याख्या के साथ रखियता के स्थान पर 'माठर' का नाम सम्बद्ध

है। व्यक्ति का यह मुख्य नाम था या गोत्र नाम ? इस पर विचार करना काकटन्त परीज्ञा के समान ही है। चाहे यह गोत्र नाम हो, अथवा सांस्कारिक; इतना तो प्रत्येक विद्वान् के लिये स्वीकार्य ही होंगा, कि यह वरिन इसी नाम से प्रसिद्ध था। ऋत एव इसके विशेष विवेचन की कोई 'प्रावश्य-कवा प्रवीत नहीं हाती।

#### माठर का काल\_

यह घाचार्य किस काल में हुआ, इसका स्नाज तक स्रसन्दिग्य निर्णय नहीं हो पाया है। इस विषय पर अनेक विदानों ने लिखा है, और अपने २ विचारों के अनुसार इसके समय का निर्णय करने का यस्न किया है। उस सब सामग्री के अतिरिक्त, इस सम्बन्ध में हमें जो कुछ थिंक मालून हुआ है, उस सबके आधार पर माठर के काल के सम्बन्ध में और अधिक प्रकाश डालने का यस्त्र किया जायगा ।

्दमारी ऐसी धारणा है, कि सांख्यसप्तित के उपलभ्यमान सब ही ब्याख्यापन्थों में माठर की दृत्ति सबसे प्राचीन हैं। पिछले दृष्ठों में इमने काल-कंम की इप्टि से व्याख्या यां का क्रम इसप्रकार निर्दिष्ट किया है --

सांख्यतत्त्वकौमुदी—एक निरचायक केन्द्र है, इसका काल सबसम्बात में निर्गात है, उसने स्वयं भी अपने काल का निर्देश कर दिया है।

जयमंगला—सांख्यतत्त्वकौमुदी से प्राचीन है।

वुक्तिदीपिका-जयमगला से प्राचीन है। इसका उपपादन किया जा चुना है।

ज्ञातरहित- युक्तिदीपिका से भी प्रोचीन है, इस बातका विवेचन अब प्रस्तुत किया बायगा। इस सम्बन्ध में अन्य थिद्वानों के विचारों की अनुकूलता अथवा प्रतिकूलता का निर्देश करने से पूर्व हम अपने थिचार प्रकट कर देना चाहते हैं।

## माठरवृत्ति, बुक्तिदीपिका से प्राचीन-

युक्तिदीपिका में अनेक स्थलों पर ऐसे मतीं का स्मरण किया गया है, अथवा उनका सपडन किया गया है, जो माठरपुत्ति में उपलब्ध है। युक्तितीपिका के उन पाठों से सहज ही निर्णय किया जासकेगा, कि ये मत माठर से लिये गये हैं। अब हम कूमराः उनका निर्देश करते हैं —

(१) ३२ची कार्या पर व्याख्या करते हुए यूक्तिदीपिकाकार 'तदाहरखधारणप्रकाशकरम्' इन पर्दो की न्यास्या इसप्रकार करता है-

"तहाहरणुघारसम्बन्धसन्तरम् । तत्राहरस्य कर्मेन्द्रियासि कुर्वन्ति विपयार्वेनसमर्थस्यात्, घारण मुद्धीन्द्रयाणि कुर्वन्ति—विषयसन्निधाने सति श्रोत्रादिवृत्तेस्तद्वृपायतः, प्रकाशमन्तः-कर्ण' कराति निश्चयसामध्यति ।"

यहां तक युक्तिवदीपिकाकार ने उक्त पदों का स्वामिमत अर्थ किया है। इसके आगे 'भार आह' कहकर किसी अन्य आचार्य के मत का निर्देश किया गया है। यह मत इसी

स्थल पर माठरतृत्ति में चपलब्ध है। दोनों ज्याख्यान्त्रों की तुलना के लिये हम उन पाठों को यहा चद्धत किये देते हैं -युक्तिर्दः विका

"प्राहारक धारक प्रकाशक च तदिनि । तजा- "प्रपर प्राह-प्याहरण वर्मेन्द्रियाणि वृर्वेन्ति धारणं मनोऽहर्रारश्च, प्रसाशन वुद्धीन्द्रिगाणि हारक्रमिन्द्रियराज्ञसम् । धारकमिमान-

मनोलज्ञणम्। प्रकाशकः युद्धिलज्ञणम्" नुद्धिर्चीत।" इसरा स्पष्ट अभिमाय यह होता है, कि 'अपर आह' कहकर जिस मतना उल्लेख युक्ति

दीपिकाकार ने किया है, यह साठर का है, और माठर की गृत्ति से लिया गया है। (२)-इसीप्रकार ३व्वी आर्या पर 'तेश्यो भृतानि पच पचस्यः इन पटी की ब्याख्या

युक्तिवीपिका हार इसप्रकार करता है-

तप रास्तनमात्रादामशम्, स्पर्शतन्मात्राद् वायुः, रूपतन्मात्रात् तज , रसतन्धात्रादाप , गन्ध-तनैकैक्समन् तन्मा गदेकै कस्य विशेषस्योद्यत्तिः सिद्धा ।"

यहा तर युक्तिडीपिनाकार ने उक्त पदों का स्वाभिमत अर्थ किया है। इसके आगे 'ततरच यदन्येपामाचार्यासामभिन्नेतम् तत्प्रतिपिद्धं भवति' इन वाक्यों के मध्य में अन्य प्राचार्यों का मत देकर स्रविडत किया है। यह मत माठराचार्य की यृत्ति में उपलब्ध हैं। तुलना के लिये टोनो' प्रन्थो' को हम यहा उद्भृत करते हैं --युक्तिदीपिका

माठर ''शब्दादिभ्य पठनभ्य यामाशादीनि पञ्चमहाभूतानि पूर्वपूर्वानुप्रवेशादेकद्वि-त्रिवतुष्पञ्चमुणान्युत्पद्यन्ते । '

"ततश्च यदन्येपामाचार्याणामभिष्रे तम्—" र लक्त्योभ्यस्तन्मात्रेभ्य परस्परानुप्रयेशात् एरो-चरा विशेषा सुज्यन्त इति, तत् प्रतिपिद्ध भ रति ।"

तन्मात्रात्रों से स्थुलभूतों की उत्पत्ति के विषय में युक्तिदीप तकार का यह मत है, कि केंगल शब्दलन्मात्रा से त्राकाश की उत्पत्ति होती है, और केंबल स्परातन्मात्रा से बायु की उत्पत्ति । इसी तरह केवल रूपतन्मात्रा से तेज श्रादि की उत्पत्ति होती है। परन्तु माठर का मत यह है, कि शब्दवन्मात्रा से व्याकाश की उत्पत्ति होती है । शब्दवन्मात्रानुप्रविष्ट रूप्रतन्मात्रा से बायु की । अभिप्राय यह है,कि माठर केनल स्परीतन्मात्रा से बायु की उत्पत्ति नहीं मानता,प्रस्युत शब्दतस्मात्राः सहित स्पर्शतन्मात्रा से वायु की उत्पत्ति मानता है। इसीप्रकार शब्दस्पर्शतन्मात्रासहित रूपतन्मात्रा भारत का अपना प्रवास आयो समम्मना चाहिये । इस स्थल में यही इन दोनो आचार्यों का पर-से तेज की अपनित, ऐसे ही आयो समम्मना चाहिये । सार मतमेद हैं। इनमें से युक्तिदीपिकाकार ने माठर के मत का स्वद्धन किया है, और उक्तपत्तियों त्तर मतमय ६। रूपण ए उपण्यात को विस्तारपूर्वेक निरूपित किया है, कि तन्मात्रके अनुप्रवेश के आगे अपने ज्याख्यान में इस बात को विस्तारपूर्वेक के विना भी भूतोत्पत्ति में कोई असामक्रतस्य नहीं आ पाता ।

माठर ने प्रापने वस्तमत का एक अन्य स्वन में भी उल्लेख दिया है। २२ वी आर्था पर 'पद्ध+प: पद्ध भृतानि' इन पदो की व्याख्या करते हुए वह नियता है--

• इत्यादिक्रमेख पत्रपर्नानप्रवेशेनैकद्वित्रचतव्यश्चम्णानि "तत्र राज्दत-मात्राहासाराम

श्राकाशादिपृथ्नीपर्य न्तानि महाभूतानीति सृष्टिकमः ।"

हुससे माठर का खपना मत निश्चित होता है, और युक्तिटीपिकाकार के द्वारा उसका

खरंडन किया जाना, इस बात को प्रमाणित करता है, कि वह इससे प्राचीन है।

( 2 )-एक स्पत्त इसीप्रकार का और चपश्यित किया जाता है। ३६ वी प्रार्यों में विशेषों के तीन प्रकार बनाये हैं। सूच्या, सार्वापिएज और प्रमृत। इनमें से 'प्रमृत' पद का अध स्वराना आवायों का सत्तेद इसप्रकार प्रकट किया गया है—

र्याक्तदीपिकानार ने प्रथम स्वामिगत अर्थ किया है—"प्रमृतास्तुद्धिःजा. स्पेटजारन ।" क्षर्यात् यह व्याख्यावार फारिका के 'त्रमून' वद का व्यर्थ डक्किंग्ज और स्रेदन करता है। जोर व्यागे अवार किंचित्र कहकर एक और अर्थ का निर्देश करके उसमें यह दोपोद्भावन करता है, कि ऐसा अर्थ करने पर बिद्रक्त तथा स्वेदन का प्रह्मा नहीं होगा। युक्तिदीपिकाकार ने यह अर्थ इसप्रकार प्रकट क्या है-

केचित्त् प्रभूतमहर्णेन बाह्यानामेन निश्चंपाणां प्रहणमिन्छन्ति, तेपासुद्भिज्नश्वेदजनीरप्रहण्यन्" इससे स्पष्ट होता है, कि 'केचित्र' कहकर जिस आचार्य का मत दिया गया है. उसने 'मुझूत' पद का अर्थ बाहा विशेष अर्थात् स्थ्लामृत ही किया है। इस पद का यह अर्थ माटरपृत्ति क्ष अपलब्ध होता है। यहां का पाठ इसम कार है-

"स्द्रम मातपिन्जाः सह प्रमृतैः । प्र इत्युपसर्गः । एवं स्ट्रम मातापिन्जाः भूतानि चेत्वर्थ । तानि च प्रविच्यादीनि ।"

इन पाठों की नुलना से स्पष्ट परिलाम निकलता है, कि गुम्तिनीप काकार ने 'केचित्त' यह कर माठर के प्रार्थ का ही उल्लेख किया है।

(४)—इसी तरह का एक स्थल और भी है। ४८ वी आर्था पर व्याख्या करते हुए 'दशिमिं। महामोह.' इन पदी का युक्तिवदीपिकाकार ने पड़ा नतीन अर्घ किया है। यह लिखता है-दशविधो महामोह —मार्जुपत्युत्रश्चातृस्तम्युत्नीदृहित्तुतृत्वित्रोपनारिलच्यो दशविधे रुट्वे योऽचं ममेरयमिनिवेशः ।"

माता पिता आदि दश प्रकार के कुट्म्ब में 'ये मेरे हैं' इसप्रशार का निध्याभिमा। ही दशिवय महानीह हैं। इसके आगे युक्तिदीपिकाकार दूसरे आचार्यों का गत लिखना है-

"दशनुश्रमितेषु वा सुन्दादिध्यस्तपरे ।"

इसके अनुसार इस देशते हैं, कि वह मत माठरवृत्ति में विस्तार के साथ निकृषित है। वहां का पाठ इसमकार है -

<sup>६</sup> महामोहस्य दशमिषो भेरः । देवाना शब्दादयः पद्धतन्मात्रारुमा निपया - श्रविशेपाः " । एवं मनुष्याणां गातिकशरीरतयाः एप दश्यिषा महामोहः।"

त्तात्पर्य यह है कि पारलौकिक शब्दादि के सम्बन्ध में देनों का खौर हेहलौकिक शब्दादि के सम्पन्य में मनुष्यों का यह समफता, कि इन विषयों से श्रेष्ठ और कोई नहीं है, इस भावना से अभिभूत हुए देव, दिव्य शब्दादि में तथा मनुष्य अदिव्य शब्दादि विषयों में ही आसक्त रहते हैं, वे प्रकृति पुरुष के भेद को नहीं जान पाते, जो निरितशय सुख की ख्रिभिन्यक्ति का साधन है। यही दश प्रकार का महामोह है। देवों की शब्दादिविषयक त्रासक्ति को वुन्तिदीपिकाकार ने 'आतुशविक' पद से, और मनुष्यो की तिह्रपयक आसिक्त की 'इष्ट' पद से व्यक्त किया है। युक्तिदीपिकाकार ने प्रथम अपने अभिमत अर्थ को लिसकर, पुन 'अपरे' पदके साथ इस अर्थ का **खल्नेस किया है। इससे स्पष्ट होता है, कि यह** किसी श्रम्य आचार्य का मत युक्तिदीपिकाकार ने प्रदर्शित किया है, और वह आचार्य माठर होसकता है।

(x)-पृष्ठ ३ पर युक्तिदीपिकाकार इस चात का विवेचन करता है, कि मूल कारिकाओं में प्रमाणों का उरतेस किया गया है, इसलिये वे उपपादनीय हैं, परन्तु अनुमान प्रमाण के अवयवा भा फहीं निर्देश नहीं किया, अतः उनका उपपादन असंगत होगा।

प्रत्यकार लिखता है-"यद्यपि सूत्र" [=कारिका]कार ने अवयवों का उपदेश नहीं किया, त्रधापि भाष्यकारसे किन्हीं व्याख्याकारों ने उनका समझ किया है, और वेहमारे लिये प्रमाण हैं।"

कारिकाओं के व्याख्यानों का पर्यालोचन करने पर निश्चय होता है, कि युक्तिदीपिका-फार के इस त्रेल का ज्याधार माठर व्याल्याकार ही होसकता है। ४ वी आर्था की माठर व्याल्या<sup>द</sup> में ही अवयवों का समह किया गया है। अन्य किसी भी व्याख्यान मे ऐसा लेख उपलब्ध नहीं होता। इन आधारी पर युक्तिवीपिका की अपेत्ता माठरवृत्ति की प्राचीनता निश्चित होती है।

युक्तिदीपिका में माठरवृत्ति का उपयोग-

इनके अतिरिक्त अनेक स्थल ऐसे हैं, जिनमे युक्तिवीपिकाकार ने माठरधूत्ति का उपयोग किया है। यद्यपि इन स्थनों में ऐसे अर्थभेद का निर्देश नहीं है, जो 'अपरे' आदि पदों के साथ च्यक्त किया गया हो, फिर भी हम इन स्थलों का यहां उल्लेख, प्रयोगसाम्य की दिमलाने के लिये कर देना चाहते हैं। फलत इस बात को समम्त्रने में हमे खौर भी सुविधा हो जायगी, कि

<sup>े</sup> युक्तिदीपिकाकार ने इस प्रकरण में तथा अन्यत्र भी अनेक स्थतों पर कारिकाओं द लिये 'सूच' पद का अन्य का कारण के विकास के स्टब्स है स्थानकार है - वहारि सुरकारेखावयचेपदेशों न कृत-हो प्रयोग किया है। युक्तिवदीपिकानार का सन्दर्भ इक्षप्रकार है - वहारि सुरकारेखावयचेपदेशों न कृत-स्तथापि भाष्यकारात् अचिदेषा संप्रष्ट चक्तु । ते चन प्रमाणस् !

<sup>1......</sup> अव्यवस्थ्यमस्य । पञ्चावयवमित्यपरे । सदाह-अवयवा पुन प्रतिज्ञापदेशश्रदशैनानुसन्धा-ै माटर का लेख इसप्रकार दें--चन्नवन्त्रपुणान्यः । एव पञ्चावयवेन चाक्येन स्थनिरिचतार्थप्रतिपादनं परार्थमनुमानम् ।॥ चप्रस्यान्त्रायाः । एव पञ्चावयवेन चाक्येन स्थनिरिचतार्थप्रतिपादनं परार्थमनुमानम् ॥॥

माठरवृत्ति से लाभ उठाने वाला युक्तिवीपिकाकार उससे पर्याप्त ऋर्नान्यन ही संभव है। सन्ता है। ऐसे कर खल इसप्रकार हैं—

(१)—युक्तिवीपिता पुष्ठ ४, पं० १२—१४, माठरवृत्ति की ७२ वी आर्या की व्याख्या के आधार पर है। तलना के लिये हम उन्हें उद्ध त करते हैं—

मारा स्वित् हम उन्हें उद्धृत करते हैं— सारा

तत्र 'भेदानां पग्मिणात्' इत्येते पद्धा भहितुभिः तत्राह्निशमे कर्स पद्धाभिगी देः सिद्धम्, अर्थ-प्रधानास्तिः त्रमेकरत्यर्थवरः च सिद्धम् । 'संचात- वस्यं कार्यं कार्य्यभावः, पारार्थ्यं संदृश्यकारिणा परार्थदान् ११ति परार्थदामुक्तम् । 'जन्ममरख- परार्थदादत एवान्यस्यं चेतनाशन्ते गुज्यपान्' करणानाम् इति पुरुपबहुक्त्वं सिद्धम् । 'जन्ममरख्नारख्नाम् । इत्येत्रमादिनि पुरुपबहुत्तम् ।

(२)- 'स्त्रे' बहुन, रसे बहुन, गन्धे "शब्देडहूं स्पर्शेंडहूं रसेंडर' गन्धेडह न् ब्रह्म." श्रियां २४ की स्थास्या से मिति ।"

(३)—''माञ्चराष्ट्रीऽविरोपार्थः। यथा मिद्या- माञ्चरादी विशेषनिवृद्धर्थः। तदाधा मैत्तमात्र-मात्र लन्धते नाम्यो विशेषः।'' मस्मिन प्रामे लम्भत उत्सवन्ते नाम्यो निरोप इति

[ आर्था २८ की ब्याख्या में ] बायते।"

२६ वीं तथा २ वीं श्रायी के पाठों का समन्वय-

यहां एक और निरोप बात उल्लेखनीय है। इस २८ वीं आर्थों के प्रथम पर का पाठ 'रूपादिपु' है। इस पाठ के सम्बन्ध में एक बहुत क्विकर विवेचन है। बात यह है, कि २६ वीं धार्यों के पूर्वार्थ में पांचों हाति मिन्नवों का निर्में त किया गया है। यहां पर इन्द्रियों के क्रम में सय व्याख्या कारों का ऐकास्य नहीं दीखता। उनके क्रमनिर्में का एक वैज्ञानिक प्राधार यह हो सकता है, कि यह इन्द्रियों के उत्पत्तिकम के धानुसार हो। इस आधार का भी खंतेक ज्यास्य कारों ने धानुकरण नहीं किया है।

(भ्र)—वाचरनित विश्व ने इन्द्रियों का क्रम इसमकार रक्ला है—'चनूःश्रीत्रत्राण्यस-नत्वकः'। यह क्रम उसकी ज्यास्या के जाधार पर दिया गया है। परन्तु इस मम का कोई वैज्ञानिक आधार नहीं दीराता। पहले 'चतुः' का ही क्यों निर्देश किया गया, रतम् का सम से अन्त में क्यों निर्देश दुया ? इत्यादि आसंकाओं के निवारण के लिये कोई विशेष कारण नहीं है। गौटवार में भी इसी क्रम ने स्वीकार किया है। इस पाठकम में यह बात ध्यान देने की है, कि इसमें मनसे प्रथम 'पन्नु' का निर्देश किया गया है।

(का)—जयमगला व्यास्या की मुद्रित पुस्तक में भी मूल कार्या का वाठ वाचस्पति है अनुमार ही दिया गया है। परन्तु यह मूल का पाठ व्याख्या के साथ संगत नहीं होता।व्याख्या के बतुसार मूल का पाठ 'चचु श्रोत्रत-गूरसननासिका' होना चाहिये। इसी क्षम से व्याख्या करने के अनन्तर व्याक्याकार ने स्वर्थ लिला है—'तानि चचुःश्रोत्रत्वग्रसननासिकाल्यानि पद्य।' जयसंगला के

<sup>े</sup> वदांप इन दियात्वा क 'स्प्यांस' 'स्स्पांस' 'बिमांस' बादि प्रयोग ही सापु हो सकते हैं।

मूल का पाठ व्याख्यातुसारी नहीं है, वस्तुतः यह भ्रान्ति यन्थ के सम्पादक महोदय की है। तथापि इस पाठ में भी 'चतु,' पद का ही प्रथम निदेश है, इस बात का ध्वान रहना चाहिये। परन्तु स्वयं जय-भंगलान्याख्याकार इस पाठको युक्त नहीं समकता । प्रतीत यह होता है, कि उसके पास जो मृत यार्यामें की प्रति थी, उसमें यही पाठ था, जिसके अनुसार उसने अपनी व्याख्या लियी, पर वह इस पाठकी अयुक्तता की जानता था, क्योंकि वह स्वयं लिखता है- "शब्दवशादत्राक्रमः कृत:। क्रमस्तु श्रोत्रस्यक्चत्रिति।" इन्द्रियों के निर्देश का यह क्रम उनके उत्पत्तिकम के आधार

(इ)—ऋाचार्य माठर ने अपनी ज्याख्या में इसी क्रम को स्वीकार किया है। उसका पाठ पर कहा जासकता है। है- "श्रोज्ञत्वक्यज्रसननासिकाख्यानि"। पातंजल योगसूत्रों के आध्यकार महर्षि व्यास ने भी इन्द्रियों

के इसी कम को अपने प्रन्थ में स्वीकार किया है। स्रय जार २६वीं आयी से चलकर २८वीं स्रायों पर स्नाईवे। इसमें इन्द्रियों की वृत्तियों का निर्देश फिया गया है। यहां यह बात सामने आती है, कि २६वीं आर्या में इन्द्रियों के निर्देश फा जो कम है, वही कम रूदवी आयों में वृत्तियों के निर्देश का भी होना चाहिये, तभी इनका सामञ्जास्य होगा। २८% स्त्रां स्रार्थों में इसके शिये 'रूपादिषु पञ्चानाम् ' पाठ दिया गया है। इस पाठ के सन्बन्ध में युक्तिदीपिकाकार लिखता है, कि इन्डियों के निर्देश में श्रीत्रेन्द्रिय का प्रथम स्थान है, अप उन इन्द्रियों के विषय का निर्देश करते समय, उस कम के उल्लंघन करने में कोई प्रयोजन नहीं दीखता। इसिलिये 'रूपादिषु पद्धानाम' के स्थान पर 'शब्ददिषु पद्धानाम्' ही पठ होना चाहिये। 'ह्वाहिषु पञ्चानाम्' यह पुराना पाठ प्रमादपूर्ण है। युक्तिदीपिकाकार के शब्द इसप्रकार हैं-

. ११तत्र करसानिर्देशो श्रोत्रेन्द्रियस्य प्राक्ष् पाठास् तद्विपयनिर्देशातिलङ्घने प्रयोजनं नास्तीति

कृत्वा शब्दादिषु पञ्चानामित्येव पठितव्यम् । प्राप्तवस्तु प्रमादपाटः । १७

चुित्तदीपिकाकार के इस विवेचन के अनुसार उक्त पाठों के सामझस्य के लिये दो ही भात हो सक्ती थीं। (क)—या तो २८ वी आर्था में 'ह्पादिषु' के स्थान पर 'शब्दादिषु' पाठ किया जाय, (ख)-अथवा २६ वी ध्यार्था में इन्द्रियों के निर्देश में 'वज्ञुः' को प्रथम स्थान दिया जाय। हम मिल २ ज्याख्याओं में इन दोनों ही बातों को पाते हैं। गौडपाद और वायस्पति मिश्र की रुपानम प्रजारपान प्रमुख को मूल आर्थाओं के पुस्तक थे, उनमें २६ वीं आर्था के पाठ में अन्तर व्याख्याओं के आध रमूत जो मूल आर्थाओं के पुस्तक थे, उनमें २६ वीं आर्था के पाठ में अन्तर

<sup>े</sup> जयमंगला के विद्वान सम्मादक धीयुत इरवस्त्रवामी एन ए. महोदय ने लिखा है कि यह मूलपाठ धीयुत विमानता क विद्वान सम्मादक वाबुत रूपयाचना हुए कुनवाच आवादा है। ( प्रोसोर्डिक्ट फिक्स इचिटयन झोरिययटल डा० भी महोत्य के संस्थाय के झांचार पर दिया गया है। ( प्रोसोर्डिक्ट फिक्स इचिटयन झोरिययटल

कान्सेस लाहोर १६१८ पृ० १०३४ की नं० २ टिप्पणी में) कारुकस लाखा १९ १९ १९ १५ १।१४ पर न्यासका आव्य इसप्रकार है "प्रव्याक्रियास्थिवियोत्तानां गुव्यानां प्रद्यासकानां कर्यमावेनेकः। परियासः श्रीग्रसिन्दियं , ग्राह्मारस्कानां कन्द्रसविषेकपरियासः श्रद्धो विषय इति ।१

कर दिया गया था; अर्थात् वहां इन्द्रियों के निर्देश में 'क्चू:' का पाठ पहले कर दिया गया, और इसफ्कार २६ वीं आर्थों के 'स्पादिषु' पाठ के साथ सामखस्य किया गया। जयमंगलाकार ने पास जो मृत आर्थों को पाठ या, उसमें भी २६ वीं आया में 'क्यू:' का प्रथम निर्देश था, परन्तुं ज्याख्याकार ने उसके अनुसार ज्याख्या करदेने पर भी उसकी अयुक्ता को समफ्र कर यह रुप्त कर दिया, कि इन्द्रियनिर्देश में 'श्रोत्र' का ही प्रथम पाठ होना चाहिये, क्यों कि यह कम उत्पत्ति कम के आधार पर होने से सकारएक है, इसमें विपर्थं किया जाना असंगत होगा। इसलिये जयमंगलाकार ने २५ मीं आर्थों में 'हपादियु' पाठ के स्थानपर 'शब्दादियु' पाठ मानकर ही ज्याख्या की है। मालूम होता है, वायस्वित की राम और ग्रेडपाइ ने २६ वीं आर्यों में इन्द्रियों के कम-निर्देश के लिये उसके उत्पत्तिकार की और ध्यान नहीं दिया।

इससे एक यह परिणाम निकलता है, कि युक्तिवीपिकाकार के समय २६ वी धार्यों के पार में कोई भेद नहीं था।यह साठर के पाठ के धात्रतार एक निश्चित पाठ था । युक्तिदीपिका के कक्त विवेचन के प्रभाव से ही २६ वीं आर्यों के पाठ में धान्तर पड़ा। यदि युक्तिदीपिकाकार के समय भी ऐसा होता, तब उसको उक्त विवेचन की आवस्यकता ही न पड़ती, उसका इतता न्याख्यान सर्वथा अनर्थक होता, इसिलये गौडपाद का समय भी युक्तिदीपिकाकार से अर्याचीन ही प्रतीत होता है।

दूसरा परिणाम छक्त विवेचन से यह निकलता है, कि युक्तिशीपकाकार ने जिन पाठों के आधार पर पूर्वोक्त विवेचन किया है, वे पाठ माठरपृत्ति के आधार पर ही उपस्थित किये जा सकते हैं। क्योंकि पाठगत वह असामक्कस्य, जिसकी आलोचना युक्तिवरीपिकाकार ने की है, माठर के अभिमत पाठों में ही संभय हो सकता है। उसने २६ वी आर्यो में 'भोशत्वक्ष्य सूर्तन' नासिका' ही इन्द्रियों का कम दिया है, और २८ वी आर्यो में 'स्पादिपु' गठ माना है। इसकिये युक्तिवरीपिकाकार ने जिस प्राक्तव पाठ को प्रधादपाठ कहा है, वह माठराभिमव पाठ ही होसकता है। क्योंकि जयमंगला ने युक्तिवरीपिका की इस पाठसम्यन्धी चोट से प्रभावित होकर २२ वीं आर्यो में 'स्पादिपु' के ध्यान पर 'शब्दादिपु' पाठ को ही स्वीकार किया है, और नौहवाद एवं वासपित मिश्र ने २६वीं आर्यो में इन्द्रियनिर्देश के समय 'चतुः' को प्रधम स्थान दे दिया है। युक्तिवरीपिकाकार के प्रहार से प्रभावित होकर हो परचाद्यचीं व्याख्याकारों ने अपने २ विचारों के अस्तार उक्त पाठों में यह विपर्यय किया है। केवल माठर का पाठ ऐसा है, जिस पर इस

. का प्रभाव नहीं है, प्रस्तुत वह इस महार का सहय है। इसिसये माठर, युक्तिदीपिकाकार से पर्योच्त प्राचीन होना चाहिये।

२६ वीं यार्यों के पाठ पर पं० हरदत्त शर्मी एम् ए के विचार और उनकी यालोचना— २६ वी बार्यो के पाठ के सम्बन्ध में धीयुत हरदत्त शर्मा एम०ए० महोदय ने अपना विचार '

<sup>&#</sup>x27; According to warness the reading of the text of Kar 26, ought to be

इसप्रकार प्रकट किया हे, कि यद्यपि माठरवृत्ति में मूलकारिका को प्रतीक रूप में उद्भृत नहीं किया, फिर भी उसके विवरण से यह बात स्पष्ट होजाती है, कि वह 'श्रोत्रत्वक्वत्तरसननासिका-ख्यानि' इस पाठ को ही स्वीकार करता है। परन्तु जब ऐना पाठ न किसी संस्करण में मिलता है, श्रीर न इस्तत्तिखित प्रतियों में, तय क्या हम यह नहीं कह सकते कि जयमंगला के शब्दवशाद-प्राक्रमः कृतः' इस पाठ की देखने के अनन्तर ही माठर ने उक्त पाठ को स्वीकार किया होगा ? इसलिये जयमंगलाकार से अर्वाचीन ही माठर होसकता है।

इस सम्बन्ध में हम प्रथम ही उल्लेख कर चुके हैं, कि जब श्रीयुव शर्मा महोदय ने अपना लेख लिखा था, उस समय तक सांस्थसप्तित की युक्तिदीपिका नामक व्याख्या प्रकाशित न हो पाई थी, अब उसके आधार पर बहुत सी बार्ते प्रकाश में आगई हैं। १४वीं आर्या की जयमगता च्याख्या का 'खन्येरन्यथा ज्याख्यायते'वाला मत युक्तिदीपिकार्मे मिल जानेसे,जयमंगला की खपेत्ता डसका प्राचीन होना निश्चित हैं। र⊏वीं आर्या पर इन पाठों की तुलना करके युक्तिदीपिकाकार ने जो समालोचना की है, यह जयम गलाभिमत पाठ मानने पर संभव नहीं होसकती। उसकी संभा-चना माठराभिमत पाठों पर ही आधारित है। ऐसी स्थिति में यह कैसे कहा जासकता है. कि जय-मंगला को देखकर माठर ने इस पाठ को स्वीकार किया ?

इसके ऋतिरिक्त एक वात और है। जयमंगलाकार स्वयं लिखवा है, कि शब्दवशादनाक्रमः कृत: । क्रमस्तु थ्रोत्रस्वक्चनुरिति। अवयमंगता के इन पदों को विचारना चाहिये, कि वह इनमें क्या कहना चाह रहा है ? इन्द्रियों के जिस कम के आधार पर उसने अपनी ब्याख्या लिखी है, उस कम को यह ठीक नहीं बता रहा, फिर भी व्याख्या उसी कम से लिखी है। इसका कारण वह लिखता है-- 'शब्दवरा'। 'शब्दवरा' पद का 'पर्थ 'पाठवरा' ही होसकता है। इसका सप्ट अभिप्राय यह है, कि जयमगलाकार के पास मृलकारिका की जो प्रतिथी, उसमें यही पाठ था, 'अर्थात् 'चजू :-श्रोत्रत्यमसननासिका' जिससे बाध्य होकर उसे इसी क्रम में व्याख्या करनी पड़ी । परन्तु वह इस पाठ को असंगत बताता है, और 'श्रोन्नत्वक्चचु ''पाठ को ठीक वहता है। अब विचारणीय यह है, कि

पुदीनित्रचांचि चतुः श्रोत्राव्यप्रसननासिकाण्यानि | On this जयसंगला notes शब्दचशादप्रारुमाः कृतः | क्रमस्तु श्रोत्रद्वञ्चुविति । माटर reads in the text of the Karıka—श्रोत्रद्वश्चन्रस्तननासि-फाल्पानि ! Although it might be said here that the reading in the text need not necessarily be that of commentator, for it is not quoted as प्रतीक in the Vritti, but still the explanation—श्रीवादीनि वृद्धीन्द्रवाणीत्वुस्थन्ते। गारत्सर्भ हमस्समन्यान् बुख्यन्त इति बुद्योन्द्रियाचि, leaves no doubt as to the order of the text. Can we not say that in view of the fact that this reading is not found in any of the editions or Mss; it is adopted by भाउर after reading सन्द्यसादत्रक्रमः कृतः of जयसंगला ? [ Proceedings Fifth Indian Oriental Conference, Lahore, 1928 A. D., P. 1034-35 ]

जयमंगलाकार के इस कथन का आधार क्या है। इसका उत्तर यही दिया जासकता है, कि प्रथम पाठ सकारण क नहीं है, अर्थात् ऐसा ही कम रखने में कीई विशेष कारण उपस्थित नहीं किया जासकता । दितीय पाठ सकारणक है। अर्थात् इस कम के लिये, इन्द्रियों नी उत्पत्ति का कम ही, आधार पहा जासकता है। इसी कारण दितीय कम को युक्त और प्रथम को जयमंगलाकार ने अयुक्त कहा है। यहां यह पात विशेष ध्वान देने की है कि अपने इस युक्त कम के अयुसार ही अयमंगलाक कर है। दे । अथ्या कर है दे विशाष में 'हजादियु' के स्थान पर शब्दादियु' पाठ को ही स्वीकार किया है। अथ्या यह कह लीजिये, कि जयमंगलाकार की मूलकारिका की प्रति में २८ वी आर्था का 'शब्दादियु' पाठ था।

अब थोड़ी देर के लिये श्रीयत शर्मा जी के कथनानसार मान लीजिये, कि जयसंगला को देखकर माठर ने २६ वीं आर्या का पाठ स्वीकार किया। ऐसी स्थिति नें यह एक वड़ी विचित्र वात हैं, कि र≒ वीं आर्या का पाठ माठर ने जयमंगला के अनुसार ही 'शब्दाविषु' क्यों नहीं स्वीवार किया ? यदि माठर, जयमंगला के पाठ को स्वीकार करने में इतना तीक्ख-हिष्ट होता, तो यह २८वीं श्रार्यों के पाठ को भी अवश्य उसी के अनुसार रखता। परन्तु ऐसा नहीं हैं। इसिलये यह निरिचत परिखाम निकलता है, कि २६ वीं आर्या का मौलिक पाठ साठरानुसारी ही है, जो कि इन्द्रियों की उत्पत्ति के क्रम पर आधारित है। माठर के समय यहां और किसी पाठ की संभावना या कराना ही नहीं की जासकती। उस समय उक्त एक ही पाठ निश्चित था। २६ वीं आर्था के इस पाठ के निश्चित माने जाने पर २० वीं आर्या में 'रूपादियु' पाठ का श्रसामञ्जस्य युक्ति-दीपिकाकार को सुका, और उसने इसकी आलोचना की तथा 'रूपादिए' पाठ को प्रमादपाठ कह कर उसकी जगह 'शब्दादिवु' पाठ को संगत बताया। इस खालोचना के खनन्तर ही इन कारिकार्खी के पाठों में अन्तर टाला गया। जयमंगलाकार ने युक्तिदीपिका के अभिमत पाठ को ही स्वीकार किया है। इन सब संस्करणों और इनकी हस्तिलिखित प्रतियों में २६ वीं आर्थी का माठराभिमत पाठ उपलब्ध होने के कारण. यह भी कैसे कहा जासकता है. कि यह पाठ किसी संस्करण श्रथवा हस्त-र्लिखन प्रति में नहीं है ? इसलिये इन पाठों और इनके वियरणों के आधार पर जो परिणास हमने निकाले हैं, वे युक्तियुक्त हैं. और इसीलिये सांख्यसप्तति के उपलभ्यमान व्यार्यापन्थों में माठर का स्थान सर्वप्रथम है।

(३)—इसीमकार ४२वीं बार्यों की व्याख्या में माठर ने तीन भागों का श्लेस किया दै. वसीका अनुकरण करते हुए युचिदीपिकाकार ने भी ऐसा ही माना है। जब कि तयमंगलाकार भीर वाचरपति मिश्र इस ब्यार्थों में दो ही मानों का वर्ष्यन मानते हैं। बार्यों का पाठ है-'सांसिद्धिकारण भागा: प्राकृतिका वैकृतारण धर्माचा:'। यहां पर प्राकृतिका:' पद को जवगंगलाकार खीर वाचरपति मिश्र ने 'सांसिद्धिका:' पद का विशेषण माना है, और इस तरह दो ही भागों का वर्ष्यंन इस ब्यार्थ में स्वीकार हमा है। यरन्तु माठर ने 'प्राकृतिका:' पद को विशेष्य पद ही माना है' और इसतरह

तीन अमे का वर्णन इस आर्था म स्वीकार किया है। दोनों का इस अत रा पाठ इसप्रकार हे---यक्तिदीषिका DIAF

''त्रिविधा भागाश्चिन्त्यन्ते । सासिद्धिम प्राकृतिका वैकृतिमा । एयमेत त्रिधा भागा ध्याख्याता । यैरिध वासित महदादि लिग संसरति।

''यथा चैते, तथा जिनिधा प्यति मासिद्धिः । एते भाग प्राकृत वैकतास्त च्याख्याता । एषा वैश्वरूपाल्लिमस्य गतिविशोष समारो भवताति।"

इसप्रकार युक्तिदीपिका व्यारयाम माठर के मतो का अनेक स्थलों म उल्लेख पाया जाना,तथा अनेक स्थलो पर माठर की ज्याख्या का युक्तिवीपिका में अनुकरण होना, हम इस परिणाम पर निश्चित कप से पहुँचा इते हैं, कि युक्तिदीपिशकार ने अपने प्रन्यम माठर का अन्द्री तरह उपयोग किया हे, चाहे वह किसी स्थल पर प्रतिकृत भावना के साथ ही क्या न हो ? फ्लत माठर को प्राच न मानने में कोई बाधा नहीं रह जाती।

माठरवृत्ति मे आर्थाओं के अर्थसम्बन्धी मतभे दों का उन्लेख-

प्रभी तक हमने युक्तिदीपिका म अदर्शित आर्याओं के अर्थसम्बन्धी साठर मतों का उल्लेख किया है। अब हम यह भा देखना चाहिये, कि क्या माठर के व्याख्यान म भी इसप्रकार के व्यर्थसम्बन्धी मतभेदीं का उल्लेख हे ? क्योंकि माठर व्याख्यान म इसप्रकार के मतभेद चपलब्य होने पर निम्नलिखित तीन विवल्प हमारे सामन आते हें जिनका वियेचन करना श्रत्यन्त आवश्यक है।

(अ)-माठर से प्राचीन अन्य व्यारयात्रा का होना।

(इ - व्याख्या न होन पर भी पठनपाठनप्रखाली म उसप्रकार के अर्थभेदों का

(उ —सभागित परवाद्वर्त्ती व्याख्याप्रन्था म उन ऋथीं के उपलब्ध होने पर माठर भनुकम वरापर चले जाना।

के साथ उनके काल का सामञ्ज्ञस्य स्थापित करना।

माठर का ज्याख्या म जब हम अर्थसन्य-धी मतभेदों के उल्लख रेखन के लिये प्रयत्न शील होते हैं, वो हम निराशा का ही सामना करना पड़ला है। आदि से अन्त तरु मन्ध का पर्या लोचन करन पर केवल एक स्थल हमें ऐसा मिलता है जहां इसप्रकार के अर्थभेद का उल्लेख है। जब कि अन्य व्याख्यायन्थों म इसप्रकार के अनेकस्थल उपलब्ध होते हैं। वह उल्लेग १८र्यी आर्यो के 'जन्ममरणकरणाना प्रतिनियमात्' इस हेतुपद के व्यारयान म उपल घ होता ह । वह इसप्रकार है-

. 'श्रवरं पुनरित्यद्वार वर्णयन्ति—जन्ममरणनियमात् । इह वश्चिस्वदाचिन्ध्रियते तदैव परा जायत । यद्यो क पुरुष स्मत्तिह एकस्मिन् नायमा रे सर्वेडपि वायेरन् ७ चै उम् । ग्रियमाणे

सर्वे म्रियेरन्। न नौरम्। तस्माद्वहर पुरुषा ।"

श्रमित्राय यह है, कि ये जन्म और मरण परस्पर विरोधी माव हैं। एक ही काल में एक ही वस्तु में होनों का होना असमव है, इसलिये विह हम सब व्यक्तियों में पुरूप एक ही मानें, तो एक के मरने पर सब मराजाने चाहियें, अथवा एक के जन्मने पर सब जन्मने चाहियें। परन्तु ऐसा नहीं देया जाता, अत एम पुरुषों का अनेक होना ही मगत है। इस अर्थ-नर्दंश से पूर्व माठर ने स्वाभिमत अर्थ इमक्रकार किया है।

"जन्मनियमात् इह रेचिन्नीचजन्मान् , कचिन्मध्यमजन्मानः , केचिदुत्दृष्टजन्मान् । ' श्रक्षितं चाय नियम् , अन्ये अथमाः, अन्ये उत्कृष्टां, तन्माद्धह्य पुरुषाः। श्रतस्य-मरणनियमात् । मरणेऽपि नियभो चष्टो मय श्राता सृतो मम पितां च । तस्माद्धह्य पुरुषाः ।''

इन दोनों प्रचार के अर्थों में भेद इतना ही है, कि माठर तो "प्रन्मित्यम' श्रीर 'मरण मिद्रम' इनको पृथक २ रतकर हेतु मानता है, और जन्म में ही उच्चामिजन लाभिजन श्रादि विविधताओं के आधार पर पुरपनानाच्च को सिद्ध करता है। इसी प्रकार मरण में भी माता पिता प्रात्र आता आदि की मरण विधिधता को लेकर पुरुपबहुस्व को सिद्ध करता है। परन्तु अन्यों के वर्षन में 'जन्ममरण्यियमाव' इस में एक ही हेतु माना गया है। और जन्म मरण के पारस्पिक भेद के आधार पर ही पुरुपनानास्त्र को सिद्ध किया गया है। यापि आर्था की मूलरचना को देरते हुए साठरकृत अर्थ के अन्य किसी व्याख्याकार ने स्वीकार नहीं किया है, जारिक आर्थ के उक्त हेतु की व्याख्या में प्रायः समझ विध्व की स्वरूप का बात है, कि माठरकृत अर्थ के अन्य किसी व्याख्याकारों ने 'जन्ममरण्यकरणाना' इस समस्त पर पा विमद्द करते समय 'जन्म' 'मरण' और 'करण' को पृथक र माता है, और अर्थ मरते समय जन्म-मरण को इपट्टा कर डिया है। हम इनका यही कारण समक पाये हैं, कि अन्य प्राचारों का अर्थ परन्पागत अर्थ है, कारिकारचना के अनन्तर पठनपाठन प्रणालों में उसी अर्थ मात्र मां प्रचार स्वामात्र होता है। स्वामिमत अर्थ का निर्देश करने के अनन्तर उस परन्परागत अर्थ को माठर ने मर्थप्रम लिपवद्ध किया। परन्तु पश्चाद्यां व्याख्याकारों ने परन्परागत अर्थ को ही श्रीकार विद्या विषय होता। परन्तु पश्चाद्यां व्याख्याकारों ने परन्परागत अर्थ को स्वास करने के स्वन्यर अप का कि की स्वास करने के स्वन्यर अप का की सी अर्थ मरते हो सी माठर ने मर्थप्रम लिपवद्ध किया। परन्तु पश्चाद्यां व्याख्याकारों ने परन्परागत अर्थ को ही श्रीकार विषय ।

इस सम्बन्ध में हमारी एक श्रीर धारणा श्राधक प्रयत्न है, उपर्युचन श्रूमों के सम्बन्ध में यदि गंभीरता से विचार किया जाय, तो हम स्पष्टतापूर्वक देस सक्तेंगे, कि इन अभी में मास्तिषक भेत्र तुछ नहीं है। जनम श्रीर मरण की विविधता दोनों ही श्रूमों में समान है। जनम श्रीर मरण की स्वगत विविधता श्रम्मा पारस्थिक विविधता में बोई मौलिक भेद नहीं है, म्योंकि एक के मानने पर दूसरे का विरोध नहीं होता। श्राधमाय यह है, कि केवल जनमात विभिन्नता के आधार पर पुरुषनानात्व को सिद्ध करने से, यह यात प्रवट नहीं होती, कि 'जन्म' का 'मरण' से भेद नहीं है। इसीप्रकार जनम मरण के पारस्थिक विभेद के आधार पर पुरुषनानात्व को सिद्ध करा से यह प्रकृत नहीं होता, कि केवल जनमान विभेद, नातात्व को सिद्ध नहीं कर सकता । इसिलिये आपाततः इन अर्थीं से भेद प्रतीत होने पर भी वास्तविक भेद नहीं हैं। उसी अर्थ को श्रपने श्रपने ढंग पर ज्याख्याकारों ने प्रकट किया है । ऐसी स्थिति में प्रतीत यह होता है, कि इन भिन्न भिन्न ज्याख्या अन्थों में इस ऋर्थ की वास्तविक समानता की स्रोर ध्यान न देकर केवल श्रापाततः प्रतीत होने वाले भेद को ध्यान में रख, जयमंगला ख्यादि की रचना के ध्वनन्तर, माठर ब्याख्या के किसी प्रतिलिपिलेखक ने हाशिये पर उक्त शब्दों में इस ऋर्थ का निर्देश कर दिया होगा, जो कालान्तर में वन्थ का ही भाग समम्ता गया। इसप्रकार कहा जा सकता है, कि यह अन्य मत का निर्देश, माठर का अपना लेख नहीं है । इसके लिये निम्नलिखित प्रमाण अपस्थित किये जा सकते हैं।

माठरवृत्ति के 'प्रान्त' पर लिखे सन्दर्भ', श्रोर 'ग्रान्त' पद का श्रर्थ-

(१)-यह मानी हुई बात है, कि किसी प्रन्थ के हाशिये पर लिखे हुए सन्दर्भ के सम्बन्ध में किसी अन्य लेखक का ऐसा उल्लेख मिल जाय, कि अमुक सन्दर्भ, अमुक प्रन्थ के हाशिये पर लिखा हुत्रा है, तो उसमे यही समका जायगा, कि वह सन्दर्भ उस प्रन्थ का भूल भाग नहीं है, जिसके हाशिये पर लिखा हुआ है। हमारा श्रिभियाय यह है, कि जो सन्दर्भ मूल भाग है, वह हाशिये पर लिखा हुआ होने पर भी उसके लिये यह प्रयोग नहीं होगा, कि 'यह पाठ हाशिये का हैं'। इसतरह का प्रयोग उसी पाठ या सन्दर्भ के लिये होता है, जो हाशिये पर लिखा हो, पर मूल प्रन्थ का न हो। इसतरह के एक सन्दर्भ का हम बड़ां उल्लेख करते हैं।

हरिभद्रसुरिकृत पहर्दरीनसमुरुवय की गुखरत्नसुरिकृत व्याख्या में 'तदुक्त' । माठर-प्रान्ते' ऐसा उल्लेख कर एक रलोक उद्भृत किया हुआ है। गुणरत्नसूरि के इस लेख से यह यात प्रकट होती है, कि वह उद्धव रत्नोक माठर प्रन्थ का मृत भाग नहीं हैं। यह रत्नोक गुग्ररत्नमूरि को माठर प्रन्थ के 'प्रान्त' पर लिखा हुआ उपलब्ध हुआ है। 'प्रान्त' पद का अर्थ हाशिया ै है। पत्र के लिखित भाग के चारों श्रीर जो रिक्त स्थान छोड़ दिया जाता है, यह 'प्रान्त' कहलाता है। प्रनथ को पढ़ने वाला व्यक्ति, उन स्थानों में ऐसे सन्दर्भ लिख सकता है, जो उस मूल प्रनथ के साथ सम्बन्ध रखते हों। प्रतीत यह होता है, कि उस उद्धृत खोक को भी, साठर प्रन्थ का अध्ययन

<sup>&#</sup>x27; पृथियाटिक सोसायटी<sub>,</sub> कलकत्ता संस्करण, प्र॰ ११, कारिका ३४ की भूमिका में ।

<sup>े</sup> सदानन्दयति रचित चाद्रै तत्रहासिद्धि के विद्वान् सम्यादक श्रीयुत्त वामन शास्त्री महोदय ने इस प्रनथ की भूमिका में हाशिये के लिये 'मान्त' पद का प्रयोग किया है । उनका क्षेत्र है-पुस्तकमान्तभागे बहुपु ्रानकः स भारत काला निर्माण विश्व वर्तत । यह समिका सन् १८६० से लिली गई थी । इस प्रन्थ का स्थलेषु संशोधनं टिप्परयादिकं च वर्तत । यह समिका सन् १८६० से लिली गई थी । इस प्रन्थ का रचला ल सामग क्ष्यरचार्य । प्रथम संस्करण एशियाटिक सोसायटी व गांख ने प्रकाशित किया था। इसारे यन्मुल यह द्वितीय संस्करण प्रथम सस्कर्या पाराबााटक सासायदा च नाज्य । अपने प्रकाशित किया है। उसकी भूमिका के १३वें है, जिसको कलकत्ता विस्वविद्यालय ने १३वें है, जिसको कलकत्ता विस्वविद्यालय ने १३वें है पुरु पर उक्त लख ह । भोनियर विश्वियम की विश्वश्रविर में 'प्रान्त' पद का अप Margin = मात्रव किया गया है।

काते समय टिप्पण रूप में किसी अध्येता ने पन्ने के 'शान्त' भाग पर लिख दिया होगा। गुण्डात्न-स्मृद्दि ने उसको उसी रूप में देखा, और उसका ठीक पता देकर अपने अन्य में उसे उद्भुत किया। कालान्तर में इस विशेषता को न समम्बन्ने के कारण वह 'शान्त' का क्लोक मूल श्रन्थ वा ही भाग समक्षा गया, और आज हम उसको ऐसा ही समम्बन्ध हैं। वह खोक है—

> "हस पिव जल मोद निस्यं विषयानुषमुञ्च कुरु च मा शङ्काम्। यदि विदितं ते कविलयतं तस्याप्स्यसे गोज्ञागौरूपञ्च ॥"

यह सांख्यसप्ति की ३७ वीं श्रार्या की माठरच्याच्या के झन्त में उद्भृत है। गुण्रस्त सरि के पाठ में थोड़ा सा अन्तर है, वहां का पाठ इसमकार है—

> "हस पिव लल सार भोद निस्यं मुंद्ध च मोगान् यथामिकामम् । यदि विदितं ते क्षीपलमतं तस्याप्स्यसि मोजसौक्यमचिरेण ॥"

गुणरत्नस्रि के द्वारा प्रयुक्त 'प्रान्त' पद का चर्य समक्षते में चाधुनिक खनेक विद्वानों में मूल' की है। खथवा वे इस पद के व्यर्थ का निश्चय नहीं कर सके हैं। चौसन्धा सस्कृत सारीज़ से प्रकाशित माउएहित्त के प्रारम्भ में, वृत्ति में प्रमाख रूप से उद्धृत वाक्यों को एक सूची दी हुई है। बहां पर प्रसुत रहोक के सक्वय में सक्पादक महोदय ने एक टिप्पणी में इसप्रकार विखा है "तहुक्त माठरप्रान्ते ( भाष्ये ? )" इससे प्रवीत होता है, कि माननीय सक्यादक महोदय 'प्रान्त' पद का वर्ष समक्षते में असमर्थ रहे हैं। इसप्रकार गुणरत्नसूरि के लेख के आधार पर प्रसुत रत्नोक की माठर प्रथ्य का माग नहीं समक्षा जाना चाहिये। परन्तु आब ऐसा नहीं है। ठोक इनी सदह 'क बी कार्या के प्रकृत पाठ के सक्वय में भी कहा जासकता है। यह भी सक्वय है, कि इसप्रकार के बीर भी 'प्रान्त' गत पाठ मुल्पणा में सम्मित्तत होगले हों।

(२)—इम सम्बन्ध में एक बात यह भी ध्यान देने के योग्य है, कि शाठरहृत्ति में अन्य किसी भी स्थल पर किसी भी आर्था के अर्थभेद के सम्बन्ध में कोई निर्देश नहीं किया गया है। यह एक विचिन्न सी चात है, कि अन्य व्याख्या प्रन्थों में अर्थसम्बन्धी अनेक सत्तेनों का उन्होंन्य होने पर भी, बाठर केवल एक सनभेद का निर्देश करता है। यदि इसका आधार

<sup>&#</sup>x27;मुवर्यसम्बन्धिसत' [ मांम्यकारिका चौर उमकी एक टीका के बीची खनुवार का संरहत स्वान्तर ] के विद्वान ममादक व्यव्यवस्थामी सारजी वे 'मान्य' पद का 'Mathara's traditional corner' चय' किया है, 1 उन्तर पद को मुक्कित, पूर देश पर ] जो मध्या विस्तार है। यदार चार्य सार्व मांति तात है, कि 'मादमान्य' पद का प्रयोग मादसाम्य (कि मादमान्य' पद का प्रयोग मादसाम्य (Mathara's actual commentary) के तिये वर्त हुया है। यह क्यन चायका ठीक ही ही । मादसाम्य के विद्ये वह की हो मादसा है? मान पद बिसा वात तो माय्य का भाग होगा हो नहीं! वरन्तु चायने 'मान्य' पद का वर्ष' Margin न समक्ष कर एक सिक्ष को निस्तार कम्यन कर होती है। चौर उनके खाधार पर मांग्यसन्तरि की वर्त्ताना मारक्यका के खीचिकत एक चौर मादसाम्य का होना क्रमा कर बिसा है, तियह कि तो है जातम तरी है स्वस्ता के स्वित्त की है। स्वस्त का के स्वत्त की है स्वस्ता की है स्वस्ता की है स्वस्ता है है स्वस्ता कि हो है स्वस्ता है है स्वस्ता कि हो है स्वस्ता है है स्वस्ता है है स्वस्ता है है स्वस्ता कि हो है स्वस्ता है स्वस्ता है स्वस्ता है है स्वस्ता है है स्वस्ता है स्वस्ता है स्वस्ता है है स्वस्ता है स्वस्ता है है स्वस्ता है स्वस्ता है है स्वस्ता है है स्वस्ता है स्वस्ता है स्वस्ता है है स्वस्ता है है स्वस्ता है है स्वस्ता है स्वस्ता है स्वस्ता है स्वस्ता है है स्वस्ता है स

श्चन्य व्याख्याकारों के भिन्न व्याख्यानों का निर्देश माना जाय, तो श्चन्य मतभेदों का उल्लेख भी माठर ने अपने अन्ध में क्यों नहीं किया ? जब कि दूसरे ज्याख्याकारों ने इसके साथ अपना मतभेद प्रकट किया है। यह एक और आश्चर्य की बात है, कि १८ वीं आर्या के प्रस्तुत पदी क अर्थों में जिसी भी ज्याख्याकार ने माठर के साथ सबसेद का निर्देश नहीं किया। इसका परिणाम यह निकलता है, कि प्रत्येक परवर्त्ती ज्याख्याकार पूर्वेवर्त्ती ज्याख्यान के सामञ्जरत की निपुणतापूर्वक समझता रहा है, इसलिए न्याख्याकारों को इन पदों के अर्थी में परस्पर विरोध की कोई गन्ध नहीं आई। भिन्न ज्याख्यानों को आपाततः देखने वाले किसी अध्येता ने 'प्रान्त' पर उक्त टिप्पण लिख दिया होगा, जो कालान्तर में मूल का भाग बनगया। यही संभावना अधिक प्रावाणिक होसकता है।

जहां तक आर्थाओं के अर्थमन्द्रन्थी मतमेदों के निर्देश का विचार है, यह बात बहुत ण्यान देने की है, कि माठरव्याख्या में यह एक ही मतभेद का निर्देश क्यों है ? यदि यह माना जाय, कि यह मतभेदिनहैंश, जयमंगला व्यादि व्याख्यानों को देखकर माठर ने किया है. तो हम पूछते हैं, कि माठर ने बाग्य मतभेदों का भी उल्लेख नयों नहीं किया ? जयमंगला आदि ज्याख्याओं में निर्दिष्ट ऐसे अनेक मतभेदों का उल्लेख इम इसी प्रकरण में कर चुके हैं, जो कि माठरच्याख्यान के स्त्रावार पर किये गये हैं। इससे यह परिखाम निकलता है, कि तत्त्यकीमुदी, जयमंगला, युक्तिदीपका आदि ब्याख्याओं में जो खर्थसम्बन्धी मतभेद दिये गये हैं, वे उनसे पूर्ववर्ती व्याद्याप्रन्थों के ही आधार पर हैं, जिस आधार के क्रम को हम अभी तक सपट करते श्चारहे हैं। पर माठरपृत्ति में इमप्रकार का एक भी निर्देश नहीं कहा जासकता, श्चवएव उपलभ्य-

मान सब टीकाचों की अपेत्ता उसकी प्राचीनता निर्वाध है।

माठरवृत्ति और जयमंगला के सम्बन्ध पर पंव्हरदत्त शर्मा के विचार, तथा उनकी यात्तोचना श्रीयुत हरदत्त रामी एम० ए० महोदय ने इस सम्यन्ध में एक बहुत चुभता हुआ जुलता

पताया है। वे तिखते हैं कि ° ४४ वीं कारिका पर माठर कहता है—

"यथा कस्यचिद् वैरान्यपरित । जितनिद्रयो विषयेभ्यो विषयमो न यमनियमपरः केवलम् ।

There is very striking passage in माठावृत्ति Viz. यथा कस्यविद् .... न यमनियमस्यः केवलम्, compare it with जयसंगला — व शम्यात् इत्यादि |.....परित्थतो, न ज्ञानं पर्येपते etc [ P.48, II. 21 and 22 ] Does it not look as if they were criticizing the view of द्यम गांवा ? While there is no passage or line which might show that the author of जनम गला is cognisant of the माउरवृत्ति, the line quoted is a striking proof of माहरपृथ्ति having जयम गला before it. Therefore, the verbal agreement between these commentaries rather tends to prove the priority of जबम महत्त्व to महत्त्वृत्ति, than otherwise [Proceedings Fifth Indian Orienital Conference, Lahore, 1928 A.D., P. 1034 ]

न १ त ज्ञानमस्ति गुणुषुरुपान्तराख्यम् ।'ः

निम्ननिर्दिष्ट जयमंगला के साथ इसकी तुलना कीजिय-

'वैराग्यात् इत्यादि । यो विषयादिदशैनाद्विरक्तो यर्गाज्यमपरिध्यतो, न हानं पर्येपते'' इत्यादि । "क्या यहां यह नहीं प्रतीत होता, जैसे कि माठर जयमंगला के विचार की समालोचना कर रहा हो ? जब कि जयमंगला में कोई भी ऐसा सन्दर्भ या पंक्ति नहीं है, जिससे यह प्रषट होता हो, कि जयमंगला माठर को समालोचना कर रही है । यह ऊपर की उद्भुत पंक्ति प्रवल प्रमाण हैं, कि माठरवृत्ति शपने से पहले जयमंगला को मानती है । इसलिये दोनों व्याख्याओं का यह रचनासाहर्य, माठरवृत्ति की अपेक्त जयमंगला की प्राचीनता को प्रमाणित करने के लिये अधिक अक्ता है, इससे विपरीत नहीं।''

श्रीयुत शर्मा जी के इस लेख के सम्बन्ध में हमारा चक्तव्य है, कि उपयुक्त माठर का सन्दर्भ, जयमंगला के विचारों की समालोचना नहीं कर रहा। श्रीयत शर्मा जी ने माठर के 'न यम-नियमपरः केवलम्' इन पदों को मोटे टाईप में दिया है, जिस से आपका यह अभिप्राय प्रतीत होता है, कि माठर के इन पदों में जयभंगला के विचारों की समालोचना की गई है. अथवा उनसे समा-लोचना की भावना प्रकट होती है। परन्तु यहां ऐसी कोई बात नहीं है। प्रतीत यह होता है, कि माठर के पाठ में 'न' पद देखकर श्रीयत शर्मा जी को माठर की इस एंकि का अर्थ समझने में अम हुआ है। पंक्ति का स्पष्ट अर्थ इसप्रकार है-जैसे, किसी को वैराग्य हो गया है, परन्तु प्रकृति पुरुष के भेद का ज्ञान नहीं हुआ है । उसकी मुक्ति नहीं होती, इसका सम्बन्ध आगे के साथ है ] बीच की उक्त पंक्ति से वैराम्य का ही स्वरूप दिखाया गया है। साटर कहता है, कि 'केवल इतना ही नहीं कि वह व्यक्ति यस और नियम में ही तत्पर हो, प्रत्युत जिलेन्द्रिय और विपयों से विरक्त भी ही'। 'न' और 'केयल' पद इस बात पर बल देते हैं, कि वह व्यक्ति यम और तियम में तो तत्पर है ही, उससे अतिरिक्त जितेन्द्रिय और विषयों से विरक्त भी है। अभिशय यह है, कि जितेन्द्रिय होना विरयों से विरक्त होना और यम नियम में तत्पर होना ये सब ही वातें वैराग्य के लिये आवश्यक हैं। जो भाव माठर ने 'न' और 'केवलम्' पद को रखकर प्रकट किया है, यही भाव जयमंगलाकार ने 'परि' उपसर्ग को जोड़कर प्रकट किया है। यदि अयमंगला में केवल 'यमनियमपरिस्थितः' इतना पाठ होता, श्रोर 'विषयादिदर्शनाट विरक्तः' यह पाठ न होता, श्रथवा माठर की पंक्ति में 'केवलम्' पद न होता, तो श्रीयत शर्मा जी का कथन किसी श्रंश तक विचारयोग्य हो सकता था। परन्तु यहां दोनों ही बात नहीं हैं। इसिलये इन पंक्तियों में कोई भी ऐसा पद और भाव नहीं कहा जासकता, जिससे एक के द्वारा दूसरे की समालीचना का अभिन्नाय प्रतीत होता हो।

<sup>ं</sup> न तु ज्ञानमस्ति गुज्यपुरुषान्वराध्यम्' इतना पाठ श्रीयुव गर्मा जी ने व्यपने खेलमें उद्धंत नहीं किया है। इसे हमने हो माररवृत्ति से जेकर वहां रखदिया है। स्पॅािक व्यग्ने जयमंगळा के पाठ की नुद्धमा के सिर्व इसका उद्धुत किया जाना धावरस्क था।

इतना ही नहीं कि इन दोनों पक्तियों में शब्द रचना का ही सादृश्य हो, प्रत्युत विचार भी दोनों में विल्कुल समान हैं, फिर फौन किस की समालोचना का चेत्र हो ? समालोचना तो विचारिविभि-न्तता में ही स्थान पासकती है। इसिलये श्रीयुत शर्मा जी का कथन श्रान्ति पर श्राधारित होने से

इन उपगु क्त पंक्तियों के रचना-साहश्य और अर्थ-साहश्य के आधार पर श्रव हम दूसरे श्रासंगत है। ही परिखाम पर पहुँचते हैं। पोछे निर्दिष्ट किये गये अपनेक प्रमाखों से हम इस बात का निर्धिय करें चुके हैं, कि माठरवृत्ति जयसंगला से अस्यन्त प्राचीन है। एवं जयसंगता में अनेक स्थलों पर माठर-वृत्ति का उपयोग किया गया है। इसप्रकार के अनेक उदाहरण हम पीछे दिया शुके हैं। उसी शृंखला में एक यह कड़ी भी जोड़ लेनी चाहिये। इसलिये सांख्यसप्तित की उपलभ्यमान सब टीकाओं की अपेत्रा माठरवृत्ति की प्राचीनवा आशंकारहित है। इसी कारण १८ वीं आर्या की माठरवृत्ति में अन्य मत का वल्तेख, उपलभ्यमान ब्याख्याओं के आधार पर नहीं कहा जासकता । उस पाठ के माठरवृत्ति में आने के वे ही कारण संभव होसकते हैं, जिनका निर्देश हम कर आये हैं। माठरवृत्ति और चीनी अनुवाद--

आधुनिक ऐतिहासिक विद्वानों भेने चीन के इतिहास के आधार पर इस बात का निर्णेय फिया है, फि ६०२ विकसी संवत् व्यथवा ४४६ ईसवी सन् में, परमार्थ नामक एक भारतीय विद्वान् प्राक्षण आर्थसाहित्य के अनेक संस्कृत प्रंथों को लेकर चीन देश को गया। उन सब प्रन्थों फा उसने चीनी-भाषा में अनुवाद फिया। यह सब कार्य, तत्कालीन चीन देश के राजा की प्रेरणां के अनुसार ही हुआ। यह लिआंग वंश का वूटी नामक राजा था। परमार्थ के द्वारा ले जाये गये उन प्रन्थों में ईरवरकृष्ण की सांख्यकारिका और उसकी एक प्राचीन न्याख्या भी थी, जिनका चीनी अनुवाद आज भी उपलब्ध है। आध्निक काल में प्रथम सुद्ध विद्वानों ै ने वह सममा, कि सांख्य कारिका की यह व्याख्या गौडपादकृत भाष्य है। परन्तु बाद में यह भूल मालम हुई, और यह न्याख्या, माठरकृत बृत्ति निश्चित की गई। प्रसिद्ध महाराष्ट्र विद्वान् श्रीयुत वैल्यलकर महो-इयने उस व्याख्या के चीनी श्रमुखादकी मूलमूल संस्कृत माठरवृत्तिके साथ तुलना करके इस बात का निर्णय कर दिया है, कि परमाथ अपने साथ सांख्यकारिका की जिस ब्याख्या की चीन लेगया

कीय का Samkhya system, 'हि सांस्यकारिका' नामक सप्तम मक्त्या, पृष्ठ ७८, हितीय काथ का उत्तामसमुख अप्रचलमा, व्यावनकार The Bhandarkar Commemoration संस्करण, सन् १६२४ ई०। ब्रोयुत S.K. चैत्यलकर The Bhandarkar Commemoration

याल मंगापर विकक Sanskrit Research, Vol.1, P. 108. The annals of the Bhandarkar Institute, Vol.V,PP. 133-168. The Bhandarkar Commemoration Volume, PP,172-174.

था, यह माठर वृत्ति ही है ै। इसप्रकार छठे रातक में माठरवृत्तिका चीनी भागा में अनुवार होने के कारण विद्वानों ने यह अनुमान किया है, कि माठरवृत्ति का रचनाकाल, प'चम शतक के प्रारम्भिक भाग से अनन्तर नहीं कहा जासकता। अर्थान पंचम शतक का प्रारम्भ होने से पूर्व ही इसका रचनाकाल माना जाना चाहिये।

#### माठरवृत्ति का रचनाकाल-

इसका एक निर्णायक प्रमाण इन यहां और उपस्थित करते हैं। जैन सन्प्रदाय के श्रद्ध-योगद्वारसूत्र नामक प्रन्थ में एक सन्दर्भ इसप्रकार है—

"से कि त' लोइश्व' नो श्रागमतो मानसुश्वं ?, २ व' इमे श्रम्सार्गिए एहि मिन्द्रिट्टीहि सन्द्रम्द्रमुद्धिमइ विगण्पियं, त' बहा—सारहं रामायणं भीमासुरुकः कोन्डिल्तयं पोडयमुरं सगडमहिकाउ कप्पासित्रं सागसुहुमं कस्त्राराचारी वेसियं बहुसे सेयं सुद्धसामण् सोगायतं कारिका सदित्यंतं माहर पराण वागरस्य नाहरा। ।" श्वित्रयोगद्वारं सन्त्र ४१ ।

अनुवोगद्वार के इस सन्दर्भ में कुछ आर्यमन्य और कुछ अन्य मन्यों के नामों का निहें रा किया गया है, जो जैन सन्मदाय के बाहर हैं। इस सूची में माठर का भी उपलेज हैं। अभी तक सांस्यसप्तित की व्याच्या माठरपुत्ति के अतिरिक्त, इस नाम के अन्य किसी प्रन्य का भी पता नहीं सगा है। इस सूची में सांस्य के और भी अन्यों का उपलेख हैं, एक 'कस्मासत्तरि'। यह ईश्वर कृष्ण रांचित सांस्यसप्ति का नाम हैं। कनकस्त्यति, सुवर्णसप्ति अथवा हिर्ययसप्ति ये नाम चीनी विद्वानों में सांस्यत्यति के लिये पर्याप्त प्रसिद्ध हैं। 'कस्मासत्तरि' का सांस्य-सप्तित अर्थ, अन्य विद्वानों ने भी स्त्रीकार किया है। सांस्य का एक और प्रन्य इस सुची में 'अधित पश्चितन्त्र' उन्लिखित किया गया है। इसीके साथ माठर का भी निर्देश है, इसी अधिक संभावना यही होतो है, कि इस सुची में 'माठर' पद, सांस्यसप्तित की व्यास्या माठरद्वित के लिये ममुक्त हुआ है। आधुनिक विद्वानों ने असुयोगद्वार सुत्र का समन, ईसा के प्रथम शतक का अन्य निर्णय किया है। यदि इन दोनों वार्तों को ठीक सामा जाता है, तो यह निश्यप्र्वेत कहा जासकता

<sup>&#</sup>x27; यह ज्याच्या नामाधरों में विस्तरित (मट्टास) से १६४४ ई० सन् में बकारित हो। है है, इसने हसकी विस्तरित पूर्वक तुलान, इसी प्रकरण के धन्तिम आगा में की है। A.B कोप इस विश्वार को सत्व पा चयुद्ध मानता है, कि प्रजासन माहात्विक हो जोती जावा में चानुवार हुवा था, The view that the original of this comment exists in the recently discovered Mathara Vritti, is certainly wrong. 'A history of Sanskrit Literature' A. D. 1928, P. 188, परना कोप के स्था केल की निराधारता, हुस प्रकरण को पढ़ केले पर विदिव होनावणी।

<sup>ै</sup> वसाइमु का चेल, जनत प्रांक होवल पृथियादिक सोसायटी [ C. B. ] १३०० ई॰ पूछ प्रवदर १ नं॰ टिप्पयी ।

धोषुत प. वी. पुत्र 'जिविषमञ्जानम् शीर्षक निवन्त, 'Proceedings and Transcetions of the first oriental congress poons' val 2 P. 270 में मकाशित ! भोषुत कविरात गार्थान्य M. A. सीव्यमच्चित व्यक्तिया ज्यानिया को भूमिकानुष्ट ।

हैं, कि माठरवृत्ति का रचना ठाल, ईसा का प्रथम शतक प्रारम्भ होने के प्रामपास होना चार्लिय। रामायण, महाभारत, कापिल पष्टिनन्त्र, सांख्यमप्तति आदि प्रसिद्धिप्राप्त प्रन्थों की सूची में माठर' का उल्लेस उस ही तरकालीन पसिद्धि और जनता में उसकी प्रतिष्ठा का बोतक है। इस प्रतिद्धि एवं प्रतिल्डा की प्राप्ति के लिये एक शतक का समय प्रत्यन्त उपयुक्त है। इसलिये ईसर्मा शतक प्रारम्भ होने के साथ ही माठरख़ित का रचनाकाल माना जाना खिषक युक्तिसगत है। श्रीयुत किंग राज गोपीनाथ जी ने भी संख्यसप्तति ब्याख्या की जयमगला भूमिका के न पृष्ठ पर इन ित्रचारी को स्वीकार थिया है।

ईश्वरक्रका के काल का विवेचन —

इस वात का और ऋधिक निश्चय करने के लिये, साख्यसप्तति के रचयिना ईश्वरकृष्ण के काल के सम्बन्ध में आधुनिक विद्वानों ने जो विवेचन किया है, उसका भी निर्देश पर देना आवरयक है। इस सम्बन्ध का विवेचन करने के लिये, जापान के प्रसिद्ध विद्वान् श्रीयुत तकाकुसु के लेख मीलिक आधार समम्तेजाते हैं। डा० तकाकुतु ईश्वरकृष्ण का काल ४४० ईसवी सन् निर्णय करता ह। उनकी यक्तियों का संचय इसप्रकार है-

डा॰ तकाकुस का सत-

(क)-- ४४६ श्रीर ४६६ ईसवी सम् के सध्य सं, श्रमेक आय अन्धो का चीनी भाषा में अतुवाद करने वाल परमार्थं नामक विद्वान ने वीद्व दार्शनिक वसुबन्धु का एक जीवनचरित्र लिखा, जो कि यसुबन्धु के विषय म किसी तरह की भी जानकारी के लिये सब से प्राचीन प्रामाणिक धन्ध हैं। परमार्थ लिखता है कि वसुबन्धु का ५० वर्ष की आयु मे रेहाबसान हुआ। यह देहारसान का समय, परमाथ के चीन जान के लिये भारतवर्ष छोड़न से पहने ही होसकता है। अर्थात परमार्थ चीन के लिये अब तक रवाना नहीं हुआ था, उसके पहले ही बसुबन्धु का देहाबसान हो बुका था। इससे प्रतीत होता है, कि वसुवन्तु का समय ४०० से ४४० ईसरी सन के मध्य में होना चाहिये।

(पा)-परमार्थ यह भी कहता है, कि वसुबन्धु के गुरू युद्धमित्र को, निन्थवास नामक एक सांख्य दार्शनिक ने शास्त्रार्थ में पराजित किया। बसुबन्धु अपने गुरु के पराजय जनित कप्ट को दूर करने के लिये कुछ कर भी न सका था, कि उसक विरोधी का देहानत होगया। इसप्रकार निन्ध्यवास, यसुवन्धु का एक वृद्धसमकालिक था, त्रोर थह बात हात है, कि विन्ध्यवास न सांख्य पर एक प्रन्थ की रचना की। एक यह भी बयान किया जाता है, कि चिन्ध्यवास, गुप्त वंशीय राजा वालादित्य का समकालिक था, अरेर यह भी कहा जाता है, कि वह वृषगण् या

तकाकुसु के लेख का यह संचेष हमने भीयुत बा॰ भाषार कृष्य बैलवलकर महोदय क माउन्युत्ति J. R. A. S., 1905, P. 33 ff. ्राज्य क श्रांत का वह तथन वन वन विकास के साथा है। जो कि कि अपरास्तरस्तियन्यः से सीर हैरस्कृत्य का काला शीर्षक लेख के साधार पर लिखा है, जो कि अपरास्तरस्तियन्यः से पुरु १७१ से १८४ तक पर मुद्रित है। प्रस्तुत मन्दर्भ क लिये पृष्ठ १७० दल्लना चाहिये।

वार्षगरम का शिष्य था। जब कि डेढ सी वर्ष बाद का एक दूसरा वर्षा ि को कि अधिक विश्वयसनीय नहीं ] यह बतलागा है कि वार्षगरम के एक शिष्य ने हिर्ययसप्तित' नामक एक अन्य की रचना की। इन सब आधारों को एकिन्त करने पर हम इस निर्खय पर पहुचते हैं, कि विनन्ध्यवास, बसुबन्धु का एक बुद्धसमकातीन था, और युप आधवा वार्षगरम का शिष्य तथा 'किस्तरमध्यनि' नामक समर्थग्रम्थ का उच्चिता था।

(ग) — अब हम देखत हैं, कि चीना भाषा में अर्मूदत साख्यसप्तित ना व्यार्या, हपान्त्य कारिका के 'शिष्यपरम्पर्यागत' पदों का विवरण करते हुए बताती है कि साख्यसप्ति का रचिता ईश्वरकृष्ण है, जो कि 'पो पो ती' [Po Po Li] का शिष्य रा। और यदि एक बार हम इस बात की भी करपना कर लेते हैं, कि 'हिरख्यसप्तित', 'साख्यसप्ति' का ही दूसरा नाम हे, और चीनी शब्द 'पो पो ती' किसी न किसी तरह 'वर्ष' पद को प्रकट करन म समर्थ हो सकता है, तब वि-ध्यवास और ईश्वरकृष्ण के एक व्यक्ति माने जाने में कोई भी पाधा नहीं रह जाती, इसलिये वकाकुछ के हारा इश्वरकृष्ण का एक समय [४० AD] निर्धारित किया गया है। डां तकाकुछ के मत पर औ वैक्सलकर महोदय के विचार—

श्रीयुत डा० श्रीपाद कृष्ण वैद्यत्वका महोदय, उपर्युक्त तकाकुतु के निर्णयों के सन्दर्ध म श्रपने विचार प्रकट करते हैं —

''इसप्रकार ईरवरकृष्ण के काल का निरचय, वसुवन्धु, तथा वसुवन्धु के प्रतिद्व हीं विन्ध्यवास और ईश्वरकृष्ण की एकता, पर निभर करता है। अव वसुवन्धु का फाल आजकल एक बहुत संवर्षपूर्ण विवेचन का विषय वन चुका है। इसवा एक सुराम सच्चेप, विन्संब्द सिम्ध लिखित 'अली हिस्त्रे' नामक अन्ध के वृतीय सक्तरण [१६१४] के २५८ ३४ पृष्ठों पर विया गया है। यचिष वस्तुस्थिति म किसी ऐसे एक सिद्धान्त की आशा कर लेना व्यर्थ हैं, जिसके अनुसार परमार्थ, ह यून्साम, उसका शिष्य कुई ची, इसिम वथा अन्य विद्वानों के चीनी वर्णनों म आये सन नाम य मतों को सतीयजनक रूप म सङ्गव किया जा सके। वथापि यह स्पष्ट है, कि उनकी युक्तियों की समान रूप से प्रमुत्ति वसुवन्धु के काल की २०० से २६० ईसवो सन् क वीच म किसी

<sup>•</sup> वकाञ्च ने [Bullenn, 1904, P 30 मं] नदी खेंचावानी करके 'पी-पो ली' राज्य स 'बव' प्रत प्रकट किया है। पो पा-ला स 'पा-मो ली , उसस 'पो लो सो , उसस व लो सो, अससे वपं'। डा॰ कारमु न ये सब परियत्तन अन्यवसमाद क कारमु ही बतकावे हैं। Bhandul u Com Vol 90101 दिपको न01

<sup>•</sup> मनारं विचार मं तिर-विचास का वसुवन्धु का प्रतिद्व-द्वा नहीं कहना चाहिय । अध्युत असुवन्धु के गुरु बुद्ध सिप्त का भविद्वन्द्वी कहना उचित हैं । विन्धवास न बुद्धमित्र को शास्त्रार्थ में पराजित विचा था । विन्धवास कीर वसुवन्धु की बाद भिद्धिता का कहा उच्छब नहीं पावा जाता । वसुव भु यपन गुरु के उस अपमान के चहुत वाधिक चनुत्रक करता रुग, चीर बुदी प्रस्था ■ 'वरसार्थनद्वित जामक प्र प उसन साव्यासिद्धानों कि दिशाध में बिद्धा ।

क्षगह निश्चित करती हैं। श्रौर सब ही वर्शनों के श्रमुसार यह भी निश्चय हैं, कि विन्ध्यनास, प्रसुदन्ध् का ग्रद्धसमकालिक था।"

श्रीयुत डा॰ चैल्यलकर महोदय पुन. लिखते हैं — 'परन्तु मुक्ते यह प्रतीत होता है, कि विन्न्य नास श्रोर ईश्वरकृष्णु नो एक नहीं कहा जा सकता। क्यांकि माठरवृत्ति से हमें प्रतीत होना हे, कि ईश्वरकृष्ण के गुरू पोन्पो'ली का मृत संस्कृत नाम देवल हे । बुप या बुपगण नहीं । साख्यसप्तित की उपान्त्य कारिका के 'शिष्यपरम्पर-

यागतम' पर्वो नी क्याख्या करते हुए माठर ने खिखा हे---'रुपिलादासुरिखा प्राप्नमिद् ज्ञानमत [नानम्, तत , पा॰] पच्चशिरोन तस्मार् भार्गयोल र-गल्मीकिहारीतदेवलप्रभृतीनागनम् । तनस्तभ्यं ईश्यनकृष्णेन प्राप्तमः । तदे य पष्टितन्त-

इसप्रकार यह वात विश्वयवास और ईश्वरकृष्ण की एकता का प्रतिपादन करने वाले मार्थामि सिन्तप्तम।' एक साधन को विचलित कर देती हैं।"

डा॰ तकाकुतु ओर डा॰ वैन्यलकर के उक्त मत का निष्कर्षे—

हा० तकाकुसु स्रोर डा० वैल्वलकर महोदय के इतने लेख के एक भाग का साराश इस

श्री डा० तकाकुस-परमार्थ के लेख के ज्याबार पर बिन्ध्यपास का गुरु वृपगण् था प्रकार प्रकट किया जासकता है--वार्षगण्य मा, इरवरकृष्ण्यस्थित साख्यसप्ति की उपान्त्य कारिका की चानी भाषा मे अन्दित टीका के आधार पर इंड्वरकृष्ण के गुरु का नाम 'पो पो-ली' प्रतीत होता है। और पो पो ली पड यथाकथिकचत् 'वर्ष' पद को प्रकट करता है, वर्ष, वृपगण तथा वार्षगस्य के एक रूप होने से, एव विन् यवास क साल्यविषयक प्रन्थ के रचयिता होने से यह परिणाम निकलता है कि ईश्वरकृष्ण

श्री डा॰ वैरुवलफर-साख्यसप्तित की उपान्स्य कारिका की माठरखुत्ति से प्रतीव होता है, और विन्यवास एक ही व्यक्ति के नाम थे। कि चीनी अनुवाद क 'पी पी-ली' पट का मृत संकृतहर देवल है, इसलिये देशमरकृष्ण का गुक हेरल था, पर्य या स्थानाम् नहीं। यह होसकता है, कि परमार्थ के लेख के आधार पर वि-ध्यतास के गुरु का नाम वर्ष, वृष्णाण अथना वार्षमस्य हो । इमलिये ईश्नरकृष्ण स्रोर विन्ध्यवास को एक न्यक्ति नहीं कहा जासकता।

क्षाणा क २० व वर्षे हम श्रीयुत डा० वैल्वलकर महोदय के दम मन से सर्वथा सहमत है, कि ईश्तरकृष्ण और उक्त निद्वानों के इन विचारों की आलोचना— हम आयुत बार्व वर्षण्या स्थाप के लिये उक्त डाक्टर महोह्य ने जो युक्तिया दी ।वन्ध्यवास एक ज्याक्त नहा कर आपाप हैं, उनके अतिरिक्त हम केरल एक बात यहा अपस्य लिय देना चाहने हैं। श्रीर चह यह है, कि ह, उनक आंतरिक हम कबल एक जाव पर जान कर करा है। जार वन यह है। कि विकास के नाम से डार्शनिक मन्यों से अनेक मत उर्ज्युत हुए उपलब्ध होते है। जिन्यया। के विकास के नाम से डार्शनिक मन्यों से अनेक मत उर्ज्युत हुए उपलब्ध होते है। जिन्यया। के विचार अब इतने अन्यतार में नहीं हैं, कि उनकी तुलना न की जासके। ऐसी कुछ मतों का निर्देश प्रसंगवरा हमने इसी अकरण में आगे किया हैं। हम देखते हैं, कि विन्ध्यवास के नाम से उद्भुत मतों मं से एक भी मत ईरवरकृष्ण की साख्यसम्वति में उपलब्ध नहीं होता। इतना ही नहीं कि कंत्रल वह मत उपलब्ध न होता हो, प्रस्थुत उस सम्यन्ध में ईरवरकृष्ण के मत, विन्ध्यवास के मता से सर्था मिन्न हैं। ऐसी स्थिति में ईरवरकृष्ण और विन्ध्यवास की एक कहना देवी सिर है। यह केवल डा० तका हुस का साहस है, कि वे फिर भी इन दोनों आखारों को एक बना सकने के तिये कटिवल्क होगये।

श्रीपुत हा० वेल्वल र और डा० तकाहुसु इन होना निद्वानों ने ईश्वरकृष्ण और विन्ध्य-बास के गुरुओं के नामों का जो निर्णय अथवा अनुमान किया है, उसे हम संगत नहीं सगमते। उक्त दोगों विद्वानों के लेखों से यह स्पष्ट होता है, कि उन्होंने यहां 'गुरु' पत्र का प्रयोग उपाध्याय अथवा अध्यापक के अर्थ में किया है, जिमका अभिन्नाय यह होता है, कि ईश्वरकृष्ण ने वेषल से सथा विन्ध्यवास ने वर्ष अथवा' वार्यगद्य से विद्याध्ययन किया थार। परन्तु यह कथन निराधार सथा असंगत है। पहल हम ईश्वरकृष्ण और देवल के सम्बन्ध में विवेचन कर देना चाहते हैं।

श्रंधुत डा॰ वैरवलकर महोदय ने माठरपुत्ति की जिन पत्तियों के जाधार पर देवल को द्रैश्यरक्षण का अध्यापक बताया है, वे निम्नलियित हैं—

"कृषिलादापुरिया प्राप्तमिदं ज्ञानम्, ततः पञ्चशिरतेन, तस्मात् भागंबोल्क्रगलमीकिहारीः तदेगलप्रभृतीनागतम् । ततस्तभ्य ईर्शस्कृष्णे न प्राप्तम् । तदेव पष्टितन्त्रमार्यामिः संस्थितम् ।'' इस सन्दर्भ के प्रत्येक पद को जय हम गर्म्भारतापूर्वक देखते हैं, तो हम स्पष्ट प्रतीत हो जाता द. कि देयल किसी तरह भी ईर्यरकृष्ण का व्यव्यापक नहीं कहा जा सक्ता । इसके लिये

<sup>े</sup> पाठ तकाइ सु का अभिवास वर्ष युव, बुदमस्य तथा वार्षवायर पर्ता से एक ही स्ववित के बोध का प्रतीत 'ति हैं, इसिकिये का इस सम्बन्ध के हम वे पत्त वार्षगयय पद का प्रयास करेंगे। यहां एक यह बात भी जान वेती वाहियों, कि देवल और वार्षगयय के साथ, हेरबरकृष्ण और दिल्प्यक्षास के सरवत्य की रेकर, हम 'व्याप्तवक' वद पर प्रयोग करेंगे 'गुल' वद का बही। क्योंकि उकत दोलां विद्वानों में 'गुर' पद का प्रधान यहा इसी पार्थ में किया है। चीर 'गुल' वद की शक्ति पढ़ वीर वार्ष में भी है, जिसका हम क्रभी वार्ग निर्देश करने।

रा॰ धीप महोद्य व भी दिल्पवास क सम्बन्ध से अवना यहाँ यह करता है। यह सिल्ला है— From Budhist sources we hear of an older contemporary of Vasubandhu (c.320), Varsganya who wrote a Sastitantra on the Samkhya; bus pupil Vindhy avasa corrected his master's views in a set of severity verses known as the Golden Severity verses, which Vasubandhu criticized in his Paramartha Saptatr', It is natural to identify Vindhy avasa with Isvarakrisna, and, though the identify is improven, it is not improbable? A History of Sonskit Literature' by Kieth, 1928 P.488.

प्रारम्भ से ही इस सन्दर्भ को विवेषनापूर्वक देखने की आवश्यकता है। यहां पहला वाक्य है— 'क्षिणादासुरिणा प्राप्तम्' इस वाक्य में 'किपलात्' यह एकवचनान्त प्रयोग है। इसके आने दूसरा वाक्य आता है— 'ततः पश्चिशिखेन (प्राप्तम्' इसका अर्थ है— 'आसुरेः पश्चिशिखेन प्राप्तम्,' इस वाक्य में भी 'ततः'— [आसुरेः]' यह अध्यापक के लिये एकवचनान्त पदका ही प्रयोग हुआ है। आमे तीसरा वाक्य आता है— 'तस्मात् भागंची — व्येवलप्रभृतीनागतम्' इस वाक्य में भी 'तस्मात्' यह एकवचनान्त सर्वनाम पद्धिशिख के लिये प्रयुक्त हुआ है। इसके आने चौथा वाक्य आता है— 'तत्सत्तरे य ईशवरकृष्णेन प्राप्तम्'। इस वाक्य में 'ततः' पद आनन्तर्य का घोषक है। आता है— 'तत्सत्तरे य ईशवरकृष्णेन प्राप्तम्'। इस वाक्य में 'ततः' पद आनन्तर्य का घोषक है। आता है— 'तत्सत्तरे य ईशवरकृष्णेन प्राप्तम्'। इस वाक्य में 'ततः' पद आनन्तर्य का घोषक है। यह केवल एक देवल का घोषक नहीं होसकता। इसका स्पष्ट अर्थ यह होता है, कि पूर्वोक्त है। यह केवल एक देवल का घोषक नहीं होसकता। इसका स्पष्ट अर्थ यह होता है, कि पूर्वोक्त प्राप्ता में प्राप्त के अर्थ पह लेता है। कि प्राप्त प्राप्त के अर्थ पह लेता है। कि विचा। 'देवल' पद के आगे पठित 'प्रयृति' पद इस विचार को अत्यन्त स्पष्ट और इद कर देता हिया। 'देवल' पद के आगे पठित 'प्रयृति' पद इस विचार को आत्यन्त स्पष्ट और इद कर देता है, कि देवल तथा ईरवरकृष्ण के मध्य में और भी अनेक' सांख्याचार्य हो चुके है। वस्तुतः देवल, ईरवरकृष्ण को अपेचा पर्वाप्त प्राचीन आचार्य है। महाभारत के में भी इसका उल्लेख आता है। इसतिलेख देवल को ईरवरकृष्ण का अध्यापक समक्ता सर्वेषा निराधार और असंगत है, पर सतिलेख देवल को ईरवरकृष्ण का अध्यापक समक्ता सर्वेषा निराधार और असंगत है, पर सतिलेख देवल को ईरवरकृष्ण का स्वापति समक्ता सरका हो।

यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता, कि पञ्चशिस और आगेव के मध्य में भी अन्य यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता, कि पञ्चशिस और वशिष्ठ, पञ्चशिस के आपार्थ हों। युक्तिदीपिका की एक पंक्ति से प्रतीवहोता है, कि जनक और वशिष्ठ, पञ्चशिस के आपार्थ हों। युक्तिदीपिका की एक पंक्ति की ७०वीं आर्था के 'खहुआ कृतं तन्त्रम्' एतें की ज्याच्या साम्ता शिष्टों में से थे। सांस्थ्यमप्तिरि की ७०वीं आर्था के 'खहुआ कृतं तन्त्रम्' स्मास्थातम्'। महाभारत, करते हुए युक्तिदीपिकाकार ने तिव्या है—'बहुआं जनकवीरा-व्यक्तिक स्वाद को बन्तेस किया शान्तिपर्व के २२०—-२२२ तक के तीन अध्यायों में पञ्चशिख-जनक स्वाद को बन्तेस किया शान्तिपर्व के २२०—-२२२ तक के तीन ज्ञान्त्रमा को सांस्थरास्त्र का वपदेश दिया। इसके गया है। जिससे प्रतीत होता है, कि पञ्चशिख ने जनक को सांस्थरास्त्र का वपदेश दिया। इसके अविरिक्त एक और स्थल—महाभारत शान्तिपर्व के युन्तभा-जनक संवाद —में स्वयं जनक की बक्ति अविरिक्त एक और स्थल—महाभारत शान्तिपर्व के युन्तभा-जनक संवाद —में स्वयं जनक की बक्ति करते के अपने स्थला स्

हुप से दो रलोक इसप्रकार क्यांने हैं—

पदापि मादर स्थारवा में आगंव बादि पांव ब्याचार्यों के बाम हैं। पर इससे यह सममना, कि पद्धरिव्य से ईरवरकृष्ण वक की साज्ञात गुरू-शिष्य परस्पत केये नाम हैं, नितान्त प्रान्त तथा निताधार है।
रिव्य से ईरवरकृष्ण वक की साज्ञात गुरू-शिष्य परस्पत के व्याचार्यों का उक्केस किया गया है। पिर भी वह

गर्थोंकि क्षान्य व्याव्यार्थों में इस परस्पत के व्याक्त वाचार्यों का उक्केस किया गया है। पिर भी वह

निश्चय है, कि आज्ञार्यों में वह पूर्वो पूर्व नहीं कही जा सकती।
निश्चय है, कि आज्ञार्यों मात्र ग्रांत वाचार्यों मात्र वाचार्यों, प्रवाय स्था हिताय की प्रवाय किया मात्र वाचार्यों मात्र वाचार वाचार वाचार वाचार्यों मात्र वाचार वाचार्यों मात्र वाचार वाचा

""पराश्तरसमीत्रस्य वृद्धस्य सुमहात्मनः। भिद्धोः पश्चशिक्तस्याहः शिप्य परमसंमतः। सास्यद्माने च योगे च महीपालिवधौ तथा । त्रिविधे मोद्धधर्मै ऽस्मिन् शताध्या हिन्नहंशयः॥ [ महाभारतः, शान्तिपर्वः, ख० २२४, रह्यो० २४-५४ ]

इन उल्लेखों से यह स्पष्ट होजाता है, कि जनक, पञ्चशिक्ष के साज्ञान शिष्मों में से एक था। अब यदि इस माठरवृत्ति से पठित साख्याचार्यों की सूची को गर्म्भारतापूर्वक देखें तो हम स्पष्ट होजायना, कि यह सूची आचार्यों को अविन्ध्यन्त परस्पत को व्यतित नहीं करती। इसलिये पष्टचिश्त और ईश्वरकृष्ण के मध्य में ये ही पाच सांख्याचार्ये हुए हैं, ऐसा कहना फेवल उप-हासास्पद होगा। इसीसकार देवल और ईश्वरकृष्ण के मध्य में किसी आचार्य को न मानना भी अमाणविद्ध और असंगत है। ईश्वरकृष्ण की अपेना देवल चित्राचीन आचार्य है, यह शत समाणविद्ध और असंगत है। ईश्वरकृष्ण की अपेना देवल चित्राचीन आचार्य है, यह शत समाणविद्ध और असंगत है।

उक्त आधारों पर श्रव यह निरियत होजाता है, कि बीनी ग्रा-द 'पो पो-लीं' का मूल सस्कृत रूप 'देवल' नहीं कहा आसकता। तब इसका सस्कृत रूप क्या है ? यह एक बात विश्वार-गीय रह आती हैं। श्रीयुत डा॰ तक हुस के असुसार इस पद का वर्ष या वायगण्य अर्थ समकता तो अत्यन्त उपहासास्यद हैं। क्योंकि उन्होंने गो-यो-ली से 'वर्ष' पद की कल्पना केवल लेखक अमाद के आधार पर की हैं। इसका विचार करने से पूर्व 'गुरु' पदके सम्बन्धमें एक निर्वेश कर देता आवश्यक हैं।

### 'गुरु' पद किन अथों में प्रयुक्त होता हैं...

'गुरु' पद के अन्य अनेक अर्थ होने पर भी जब हम इसका 'शिल्क' अर्थ सममते हैं, यह पृथक् २ हो भावनाओं के आधार पर प्रयुक्त किया जाता है। एक अध्यापक की भावना से, और दूसरे अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्तक की भावना से। हमारा अभिमाय यह है, कि जिस मकार अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्तक की भावना हो। है, उसी प्रकार अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्तक आधार्य अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्तक आधार्य अथवा ऋषि के लिये भी 'गुरु' पर का प्रयोग होता है, उसी प्रकार अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्तक आधार्य अथवा ऋषि के लिये भी 'गुरु' पर का प्रयोग होताहै। 'गुरु' पर नी इन होनों अर्थों में शक्ति है। आज भी सिक्स सम्प्रदाय का प्रयोग व्यक्ति, गुरु नान प्रदेव अथवा गुरु गोविन्द सिंह को अपना 'गुरु' मानता और कहता है। जब कि यह निश्वित है, कि उनमें से

पराधर गोत्रोत्पन्न मुद्ध क्षेष्ट महास्मा भिष्मु पम्चिशिक का में ( जनक) शत्यन्त प्रतिब्दित शिव्य हूं। इस पम में पम्चिशिक के विज्ञेषण, विशेष व्यान देने योग्य हैं। प्रतील होता है, जनक से मिलने के समय पम्चिशिक श्रवनी वालु के व्यित्यम भाग को भीग रहे ये इस समय तक उनके महात्म्य को प्रतिद्धा एक उत्तर श्रवनी वालु के व्यत्ति मागा को भीग रहे ये इस समय तक उनके महात्म्य को प्रतिद्धा एक उत्तर सामा तक पहुंच पूकी का, यह जनक मिथिका का शत्म था, वार हमका दूसरा नाम जनदेव भी भा ( म. मा., गानित, का २२०। तथा मुहन्ताहरीय पु॰ व२)। यहां पर साक्ययोग का उद्योग होने में पह स्पष्ट है, कि यह पण्डिएत साक्यायार्थ हो है, व्यत्य कोई पण्डित नहीं। महाभारत का यह निर्देग इम्मपोप् संस्थाय के बागार पर है।

फिसी भी ज्यक्ति न उन गुक्तव्यों के सन्मुख बठकर अध्ययन नहीं किया है, प्रत्युत वे केवल उनका शिक्ता और उपदेशों के खनुयायी हैं। इसी तरह श्रार्यसमाज के न्यक्ति, ऋषि दयानन्द खे अपना गुरु मानते और कहते हैं। दण्डी संन्यासियों में अभी तक यह प्रथा है, कि वे संन्यात की दीना के समय ब्रह्मा से लेकर शंकराचार्य तक अनेक नामों का उच्चारण करते हैं, और उनके साथ 'गृक' पद का अयोग फाते हैं। वे नाम उन्हीं व्यक्तियों के हैं, जिनको वे अपने सम्प्रदाय का प्रयक्त क या प्रतिष्ठापक सममति हैं। श्रीयुत डा० तकाकुसु और डा० वैरुपतकर महोदय ने 'गुरु' पद के इस अर्थ को न समककर धोला खाया है।

ईरवरकृष्ण का साम्प्रदायिक गुरु कपिल-

चय 'गुफ' पह के इस चर्य को ध्यान में रखते हुए हम चीनी पह 'पो-पो-क्ती' का मूज संस्कृत रूप सममने में अधिक समर्थ हो जाते हैं, और इसका वह रूप 'कपिल' है। 'कपिल' पर अपन उच्चारण के अनुसार घ<sup>8</sup> और देवल पदों की अपेचा चीनी पद के अत्यस्त समीप है। द्देश्वरकृष्ण ने स्वयं अपनी अन्तिम चार कारिकाओं के द्वारा इस अर्थ को स्पष्ट किया है, कि जिस पिटनन्त्र का मैंने सत्तेर किया है, सर्वप्रथम महर्षि कपिल ने उसका प्रवचन किया, स्त्रीर कपिल का वहीं तन्त्र अनेक आधार्यों की परम्परा के द्वारा मुफा तक प्राप्त ' हुआ है। ईश्वरकृष्ण के इसी भाव को माठर ने अपनी उक्त पेक्तियों में स्पष्ट किया है। उसमें शास्त्र के प्रवर्त्त क कपिल का सर्वप्रथम नाम निर्देश किया गया है। उसके अनन्तर दो नाम आचार्यों की अविच्छित्र परम्परा के हैं। अनन्तर कुछ मुख्य आचार्यों के नाम निर्दिष्ट करके 'तेभ्यः' इस बहुयचनान्त सर्वनाम के द्वारा यह अर्थ स्पष्ट किया गया है, कि जिन्होंने सांख्य की इस घारा को सभी तक अधिनिछन्न रक्या है, उन सव ही सांख्याचाट्यों की कृम के आधार पर सुक्त ईरवरकृष्ण ने यह शास्त्र प्राप्त फिया है। इसप्रकार इंश्वरकृष्ण ने जिस मन्ध का संत्तेप फिया है, उसका सम्बन्ध साम्रात् 'कपिल' से बताकर वह इस बात को स्पष्ट कर देता है, कि मेरा परम गुरु कपिल हैं।

सांख्यसप्तित के चीनी अनुवाद में इसी 'कपिल' को पो-पो'-ती' पदों से निर्दिष्ट किया गया है। संख्यसप्तित की टीका माठरवृत्ति का ही बीनी भाषा में अनुवाद किया गया था, यह निश्चित हो चुका है। माठरवृत्ति में सर्वप्रथम सांख्याचार्य कपित का साज्ञान निर्देश हैं-'कपिता-दासुरिणा प्राप्तमः। परम्परा का मूल आव ने के कारण, तथा ईश्वरकृष्ण को प्राप्त सांख्य-ज्ञान का कपिल से सम्बन्ध होने के कारण, कपिल को-ईरवर कृष्ण का गुरू कहना सर्वेध। उपयुक्त है, इसलिये चीनी अनुवाद में 'कपिल' पद का 'घो-घो' न्ली' रूपान्तर हुआ है, यह बात निश्चित होती है।

न्नाज सांस्यकारिका की व्याख्या के चीनी अनुवाद का संस्कृत रूपान्तर भी हमारे

<sup>े</sup> इस प्रसंग को विस्तारपूर्वक क्षमते 'कपिलप्रयोग पष्टितन्त्र' नामक द्विनोध प्रकरण में लिला है। खतः यहां केवल उसका निर्देश कर दिया गया है ।

सन्मुल है। वहां सांख्याचार्यों की परम्पत्त की सूची में ईश्वरकृष्ण के पूर्ववर्सी आचाय का देवल नाम न देकर वार्षगण्य का ही उल्लेख है। माठर पठित देवल के स्थान पर अनुवाद में शार्ष गण्य का ाम कैसे प्रागया ? इस ं लिये दो ही आन्ति स्थल हो सकते हैं। या तो इस सम्बन्ध में परमा को अम हुआ, या फिर चीची अनुवाद के वक्तमान सस्कृतल्पान्तरकार श्री अध्यान खामी इस आन्ति के शिकार हुए हैं। इस के लिये क्रमश हमारे निम्नलिधित अनुमान विवेचकीय हैं

(१)—परमार्थ ने जो वसुबन्धुचरित लिखा है, वह कुमारजीव [ १०० A, D, ] रचित वसुबन्धुचरित के आधार पर ही है। वहां विन्ध्यवास का गुरु वार्ष गयब को बताया गया है। यद्यापि कुमारजीव का इस सम्बन्ध का साज्ञात लेख हमारे सम्मुख नहीं है, तथापि इमारी धारणा है, कि उसने वाप गएय +विन्ध्यवास के साम्प्रदायिक सम्बन्धका ही उल्लेख किया होगा। कहांचित उसकी वास्तविकता को न समक्त कर परमार्थ ने उनकी साज्ञात् अध्यापक यौर शिष्य समक्त कर, अभीर यह जान ह कि विन्ध्यवास सांख्य का प्रसिद्ध आचार्य था, सांख्याचार्यो की सूची मे उसके गुढ वार्ष गयस का नाम जोड़ दिया। और विन्ध्यवास को ईश्वरकृष्ण समक्त लिया गया। इस-प्रकार वह इस सन्देह का जनक हो गया, कि ईश्वरकृष्ण का गढ़ वार्ष गयब हाना चाहिये।

ष्याले ही प्रष्टों में हमने इस बात को अस्यन्त राष्ट किया है, कि ईस्यरकृष्ण और विम्ध्यवास सर्वथा भिन्न २ आवार्ष थे। वार्ष गय्य, सांख्य के ही अन्तर्गत एक सम्प्रनाय का प्रयमं के था, विम्ध्यवास उसी सम्प्रनाय का अनुयायी था। परन्तु ईस्वरकृष्ण सांख्य की ग्रक्य धारा का अनुयायी था। ऐसी स्थिति में बिह चीनी पन्न 'पी-पी'-सी' का व्यर्थ वार्ष गय्य ही किया ताता है, और ईस्वरकृष्ण के साथ इसका सम्बन्ध जोड़ा जाता है, तो यह चीनी पन्न वार्ष की श्रव्या की हा परिचायक हो सफता है। क्यों कि यशिप वार्ष गय्य सांख्यावार्थों में भने ही हो, आर ताख्यावार्थों की साधारण सुवी में भा अवस्य उसे उपस्वाित्व किया जाय, परन्तु ईस्वरकृष्ण, साख्यसम्प्रदाय की जिस सुक्य परम्परा से सम्बद्ध है, वार्ष गय्य उसने नहीं हैं। इसकिये इसारा अभित्राय इतना ही है, कि 'पी-पी'-ची' पन के आधार पर न तो ईस्वरकृष्ण और विम्ध्यवास को एक सिद्ध किया जा सकता है, और न इससे वही सिद्ध होता है, कि वार्ष-गय्य की किया सा साहात् अध्यापक था। तथा ईस्वरकृष्ण का अपनारक त। वार्ष गय्य कि किया में नहीं कहा जा सकता, क्यों कि ईस्वरकृष्ण के अपना रचना का आधार हिपक की रामा की चना पर किया को श्रपाप पर गुरु ध्वनित किया है। वार्ष गय्य पर प्रका स सी के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का आधार किया के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना स्वा है। वार्ष गयन पर करिल को साथ की स्वारंप के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना रचना का वार्ष श्री के साथ ईरवरकृष्ण ने अपना स्वारंप कर सिंप के साथ ईरवरकृष्ण ने स्वारंप का स्वारंप के साथ ईरवरकृष्ण ने स्वरंप का स्वरंप कर स्वरंप के साथ ईरवरकृष्ण ने स्वरंप का स्वरंप कर सिंप की साथ की स्वरंप कर स्वरंप के साथ ईरवरकृष्ण ने स्वरंप का सिंप का सिंप का स्वरंप कर सिंप का सिंप की सिंप का सिंप का सिंप की सिंप का सिंप

(२) इन सब स्थितियों में हमें परमार्च के द्वारा ऐसी स्थूल आन्ति के होजाने की श्राशा नहीं होती। अधिक संभावना यही है, कि इस विषय में श्रीयुत अध्याखामी सारती ने ही टोकर सार्द हैं अतीत होता है सांस्थसप्तिक के चीनी अनुवाद का चर्चमान संस्कृतरूपान्तर करते हुए, श्रापने डॉ॰ तकाकुसु के विचारों से प्रभावित होकर माठरवृत्ति के 'देवल' पद की उपेत्ता कर उसके स्थान पर 'वार्षगरय' पद का निर्देश कर दिया है। सचसुच यह मूल के साथ अनर्ध हुआ है। क्योंकि इस प्रसंग में 'पो-पो'-ली' पद का वार्षगरय अर्ध किया जाना सर्वथा असंगत है।

'पो-पो-ली' पद के प्रथम 'पो' वर्ण का प्रयोग 'क' एक्वारण के लियं किया गया है। दितीय 'पो' वर्ण के ऊपर एक खड़ी रेखा का निर्देश चीनी विद्वानों ने किया है, जो उस वर्ण के 'प' उच्चारण को सूचित करता है। रेखारहित चीनी 'पो' वर्ण का उच्चारण 'क' अन्यत्र भी देखा जाता है। बीला' के चीनी बाशावर्णनों के संबह में 'पार्श्विक' पद का चीनी हर 'पि-लो-शि-पो' ( Pi-Lo-Shi-Po ) दिया गया है। यहां अन्तिम 'पो' पद 'क' उच्चारण के लिये हैं। इसप्रकार स्रांख्यसप्ति के इस प्रमंग का 'पो-गो-ली' पद 'कपिला' के लिये प्रमुक्त हुआ कहा जा सकता है।

इसके लिये भी हमारा कोई विशेष आयह नहीं हैं। उक्त खेंती पर का 'देवल' स्वान्तर माने जाने पर भी इतना हम अवश्य कहेंगे, कि देवल को ईश्वरकृष्ण का साक्षात् अध्यापक नहीं माना जासकता।

विन्ध्यवास का साम्त्रदायिक गुरु, वार्षगण्य-

इसी आधार पर अब हम विन्ध्यवास के गुरु वार्षगण्य का ठीक पता लगा सकते हैं। परमार्थ ने अपने प्रन्थ में विन्ध्यवास के गुरु का नाम वार्षगण्य का ठीक पता लगा सकते हैं। परमार्थ ने अपने प्रन्य में विन्ध्यवास के गुरु का नाम वार्षगण्य का खान है। यह वार्षगण्य विन्ध्यवास का साम्प्रवाणिक गुरु है, अध्यापक नहीं। सांस्थ्यशास्त्र के अध्येता इस वात को अध्येत हात ताते हैं, कि महर्षि कपिल ने सांस्थ के जिन सिद्धान्तों का सर्वप्रथम प्रतिपादन किया, अनन्तर होनेवाल अनेक आवार्यों ने उन सिद्धान्तों के सम्बन्ध में अपने छुद्ध विशेष विचार भी प्रकट किये हैं। उन विशेषताओं के कारण ही सांस्थ के अन्तर्गत वन आवार्यों के छुद्ध अवान्तर सम्प्रदाय वन गये हैं। ऐसे आवार्यों में एक गुस्य आवार्य वार्षगण्य भी थे। विन्ध्यवास सांस्थ के अन्तर्गत वार्षगण्य के आवार्यों में एक गुस्य का ही अञ्चयार्थ था। यद्यपि वार्षगण्य के और विन्ध्यवास के कोई अन्य आज वयलस्य नहीं हैं। जो कुद्ध थोड़ वाक्य इनके नामों पर द्वार्शनिक प्रत्यों में द्वार अपर्याप्त हैं, विस्के आवार वर कुद्ध ऐसे प्रमाण मिल गये हैं, जिनसे यह स्पन्न होताता है कि वार्यगण्य के अनेक मतों से विन्ध्यवास का ऐकमस्य था। उनमें से एक दो मत

Si-yu-ki, Buddhist Records of the Western World, By Samuel Beal, Vol. 1, P.104.

कि कि प्रशिष्ट पर प्रवादित से भी खुख विचारों में अपना सतसेत्र मुक्ट किया, जो कपित के सामने ही ही चुका था। कपिचने अपने मिन्दिय की इस बुद्धिविषदणता को प्रसन्नतापूर्वक अपने प्रस्म में स्थान दिया। कनन्द्रनाचार्य हो कपिचके साथियों में से ही थे, उनके एक सत का भी कपित ने, अपने प्रस्थ में उदकेद किया है। दिखें साध्यत्योंन, अ०६, सूरु १६]

हम नीचे खद्धत करते हैं-

(१)—"करणं......एकादशिवधिमिति वार्षगणाः।" [ युक्तिदीपिका, पृ० १२२. पं० र ने "करण्यपि......एकादशक्तिमिति विन्ध्यवासी।" | युक्तिदीपिका, पृ० १०८, पं० ११] सांख्य के अध्येता इस वात को जानते हैं, कि कापिला सांख्य में करण १३ माने गये हैं।

४ ज्ञानेन्द्रिय } वासकरस्य = १० ४ क्रमेन्द्रिय } वासकरस्य = ३ ३ जनतः करस्य = बुद्धि, ज्यहङ्कार, मन = ३ १३

"करग् त्रयोदशविधमवान्तरभेदात्।"

[सांख्यदर्शन २।३८]

"करणं त्रयोरराविधं तदाहरखधारखधना शुक्तम् ।'' [सांख्यसप्तति, का० ३२] परन्त इस सम्बन्ध में काभिन्न विचारों के विचयत वार्यसम्बन्ध ने तीन अन्तःकरणों के

स्थान पर एक ही 'बुद्धि' अन्तःकरण को स्वीकार कर करणों की ११ संख्या मानी है। उसी के अनुसार विन्ध्यवासी भी ११ ही करण स्वीकार करता है, जैसा कि उपर उद्घृत वाक्यों से स्पष्ट होता है।

(२)—सांख्यसप्तित की ४ थीं कारिका की खबतरिख्का में युक्तिदीपिकाकार ने क्षत्रेक खाचार्यों के द्वारा श्रीतपादित प्रत्यत्त लक्ष्यों का निर्देश करते हुए लिए। हैं—

भोत्रादिवृत्तिति वार्यगणाः ":।" [ यू० ३६, पं० १-, १६ ] इसी लज्ञ्य का प्रत्याख्यान, उद्योतकर ने न्यायवाचिक [१११४] में फिया है।

"तथा-भोत्रादिवृत्तिरिति । किं कारण्म् १ पञ्चवदपरिप्रदेख् प्रत्यक्तत्त्त्त्त्वम् यत्राग्यतरः पदपरिप्रहो नास्ति, तत् प्रस्यक्तामाममिति ।" [पू० ४३, पं० १०].

युनिवदीयिका के विदान सम्पादक महोदय ने युनिवदीयिका में उभययचनान्य पर्देश का प्रयोग बनाया है। परन्यु जो स्थळ उन्होंने एकवचनान्य प्रयोग के निर्देश किये हैं, बस्तुन: वे भी बहुपपनान्य हो हैं, समासादि के कारण वहीं विभन्नि कारण होने से सम्भवतः उन्हें सम होगया है।

उस पर व्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र ने लिखा है— "वार्पगण्यस्यापि लक्षण्मयुक्तमित्याह-श्रोत्रादिवृत्तिरिति।"

[न्या॰ वा॰ ता॰, पु॰ १४४, पं॰ १६, जाजरस संस्करण ]

पाचरपति सिश्च के लेख से प्रतीत होता है, कि वह इस प्रत्यत्त-लत्त्ता ंको वार्षगण्य के सममता है। अनेक आचार्यों के अपने र प्रत्यों में इस लत्त्या का उन्होंस कर खरडन किया है, परन्तु उन्होंने लत्त्या के रचयिता का नाम निर्दिष्ट नहीं किया। कहीं र केवल सांध्य पर का उन्होंस किया गया है।

जैनप्रनथ 'सन्मति तर्क' के ज्याख्याकार अभयदेव सूरिने श्रपनी व्याख्या के पुष्ठ ४३३ की दूसरी पंक्ति में इसी प्रत्यज्ञत्वरण को विन्ध्यवासी का बताया है। वह सिखता है---

यद्यपि उपयुक्ति लक्षण में 'श्रविकाल्पका' पद नहीं है, तथापि मून लक्षण में इससे कोई भेद नहीं खाता। तस्तोपप्तय, न्यायमञ्जरी, और प्रमाणमीमांसा में भी इसी पाठ को उल्लिटियत किया गया है। प्रमाणमीमांसा के उल्लेख से तो यह भी ध्वनित होता है, कि वह इसी पाठ के साथ इस लक्ष्य को वार्यगय का सममता है। उसका पाठ इसमकार है—

"श्रोत्रादिवृत्तिरिक्तिव्यक्त प्रस्यक्तमिति वृद्धसांख्याः। प्रतिविययाध्यवसायो दृष्टमिति प्रस्यक्तः

लक्तग्रामितीश्वरकृष्णः" इत्यादि । [ प • ३६, पं० ७ -१७ ]

इस सन्दर्भ के दूसरे वाक्य में ईश्वरकृष्ण के प्रत्यज्ञलस्य का निर्देश किया गया है। पहली पंक्ति के लज्ञ्य को 'युद्धसांख्याः' पद से विन्ध्यसासी का प्रहण नहीं किया जासकता। यह बात निर्देश किया है। यहां 'युद्धसांख्याः' पद से विन्ध्यसासी का प्रहण नहीं किया जासकता। यह बात निर्देशत हैं, कि विन्ध्यसासी, ईश्वरकृष्ण से प्रस्वाद्भावी आवार्य हैं। प्रतीत होता है, इस बात से प्रमाण्यीमांसाकार भी परिचित था। पेसी स्थित में 'इश्वरकृष्ण की प्रतियोगिता में विन्ध्यसास को 'युद्धसांख्याः' पद से नहीं कहा जासकता था। इससे स्वष्ट परिणाम निकलता हैं, कि प्रमाण्यीमांसाकार इस लक्ष्य का रचियता वार्षाण्य को समक्षता है। इसप्रकार इन दोनों पाठों के साथ हमारे पत्त में एक ही परिणाम निकलता है, और यह यह है कि बार्ष गय्य ने प्रत्यन्त का बो लच्चण किया है, विन्ध्यवास ने भी उसी को स्वीकार किया है, परन्तु ईश्वरकृष्ण का प्रत्यन्त्वल्य उससे भिन्न है।

(३) इस मत की पुष्टि में एक और प्रमाख उपस्थित किया जाता है । युक्तिदीपिका के

3 उपयु कत (?) चिन्दित टिप्पयो के भन्तिम चार अन्धी

<sup>&#</sup>x27;वार्पगणाः' भ्रीर 'वार्पगवय' कं सम्बन्ध में पित्रले पृष्ट की टिप्पणी देखें।

तस्योपप्ताव, पृ० मः, पं० ४ । न्यायमण्यती, पृ० १००, पं० १३ । तस्यापरक्षोकवार्तिक पृ० १८०,
 पं० २६-३२ । प्रमेयकमलमार्थरङ, पृ० ६, पं० ७-१४, स्थाद्वादरक्षाकर, पृ० ३४६, पं० १-४ ।
 प्रतासनीमांता पृ १०३६ पं० ७-१७,

चौथे पृष्ठ की ध्वीं पंक्ति से एक सन्दर्भ इसप्रकार प्रारम्भ होता है-

"किञ्च" तन्त्रान्तरोक्तेः, तन्त्रान्तरेषु हि विस्ध्यनामित्रमृतिभिद्यचाँपैरुपदिष्टाः, प्रमाणं नः ते त्राचार्या इस्पतर्चानुपदेशो विज्ञासादीनामिति।"

इसके अनन्तर ही दूसरा सन्दर्भ प्रारम्भ होता है-

"शह—न, प्रमाणानुषदेशप्रसंगात् । यदि च तन्त्रान्तरीषदेशादेवाययवानामनुषदेशः, प्रस्यद्धा-दोन्यपि च तन्त्रान्तरेषुषदिश्वन्ते—'श्रोत्रादिख्रचिः प्रस्यद्धम् । सम्बन्यदेकस्मान्द्वेषसिद्धरम्मा-नम् । यो वन्नाभियुक्तः कर्मेषा चाहुष्टः, स तन्नाष्टः, तस्योषदेशः न्त्राष्ट्रवस्यम् । इति, तेषा-मध्यनुषदेशप्रसंगः।''

इन सन्दर्भों के एक्टोलोचन सेयह वात रण्ड होती है, कि जिस बाचार्य विन्धवासी ने सन्त्रान्तर र में जिज्ञासा ऋषि का उपदेश किया है, उसी तन्त्रान्तर में 'श्रीत्रादिष्टत्तिः प्रत्यन्त्रम्'

पद्यां प्रश्नेत यह है, (प्रत्न) इस यास्त्र [ अर्थात् कारिकाओं] में जिल्लासा सादि अनुमान के अवययों का निर्देश क्यों नहीं किया गया ? (उत्तर) यदापि जारह में उनको स्वीकार किया गया है, तथापि जिल्लासां सादि अनुमान के ही क्या ये हैं, इसिकार्य के अनुमान में ही अर्थन्य, त हो जाते हैं, स्वतः उनका पृथक उपदेश नहीं किया। इस प्रसंग के अनन्तर यह सन्त्रने प्रारम्भ होता है। जिल्लाका अभिप्राय यह है, कि जिल्लाका सादि हैं जिल्लाका अभिप्राय यह है, कि जिल्लाका सादि हैं जिल्लाका अभिप्राय यह है, कि जिल्लाका सादि हैं कि सन्त्रन्तर में विन्ध्यवाद सादि स्वायों ने इक्का उपदेश किया हुआ है, और वे आवार्य हमारे क्षिये प्रमाण हैं। इसिकार्य यहां जिल्लासा सादि का उपदेश किया नाया है। इसिकार्य यहां जिल्लासा सादि का उपदेश किया नाया है। इसिकार्य पहां जिल्लासा सादि का उपदेश हैं के सादार पर द्वितीय सन्दर्भ में वह प्रश्न उपदेश होने से यहां है इसिकार्य हिया प्रमाण है। उनका निर्देश होनी स्वयं है। इसिकार्य हिया प्रमाण है। उनका भी पहां निर्देश म दस्ता वाहिये। वन्त्रन्तर में ती प्रत्यत्र आदि प्रमाणों का अपदेश हिया गया है, उनको भी पहां निर्देश म दस्ता वाहिये। वन्त्रन्तर में तिश्व प्रकार प्रयक्ष स्वयं का उपदेश किया गया है, उनको भी पहां निर्देश म

इस प्रसंग में एक और जाशंका इस कप में उपस्थित की जा सकती है—यह निरियत मत है, कि
विन्ध्यवासी इरवरकुत्या से खर्बाचीन है। तब विन्ध्यवासी के तन्त्रान्तर में तिज्ञासा खादि का उपदेश
हो जाने के कारण इरवरकुत्या से खर्बाचीन है। तब विन्ध्यवासी के तन्त्रान्तर में तिज्ञासा खादि का उपदेश
हो जाने के कारण इरवरकुत्या से खर्पन मन्य में उनका निर्देश नहीं किया, यह की कहा जा सकता है।
इरवरकुत्या के समय को विन्ध्यवासी का मन्य भा ही नहीं। इरामकार वृक्तिरोधिकाकार का यह
क्षमत्र यसंगत ही कहा जा सकता है। परन्तु वास्तिविकत पेमी मही है। यशिष युक्तिरोधिकाकार से
विन्ध्यवासी मार्चीन है, और विन्ध्यवासी का मन्य भी उसके सन्युद्ध मतीत होता है, इसी संस्कार के
कारण मीडियाद से यह समाधान भी उसने कर दिया। परन्तु इसके खलामन्त्राय को युक्तिर्दीधिकाकार
सममत्त्रा था, और यह जानता था, कि खाचार्य विन्ध्यवास के मन्य पर, इरवरकुत्या का पदार्थीपरेश
सममता था, और यह जानता था, कि खाचार्य विन्ध्यवास के मन्य पर, इरवरकुत्या का पदार्थीपरेश
सममता था, की स्वत्व जानता था, कि खाचार्य विन्ध्यवास के मन्य पर, इरवरकुत्या का पदार्थीपरेश
समस्त्रा था, कि क्षांत्र प्रसंद व्यव समाधान को उरेदा करण उसने वाधे पुष्ट की
तिवादिक के हता मर्था में विन्यादर पद का अधिमान, मोक्य के प्रनगति सम्बदार्थियों के

मिद्धान्तों का प्रतिपादन करने वाले प्रन्थ से हैं। वार्षगण्य के अधवा उसके अनुयायी विन्ध्यवास के प्रन्थ

के लियं हम पर का प्रयोग श्रास्थनत उचित है।

इस्यादि प्रमाखों का भी एपदेश किया गया है। इससे सिख है कि युक्तिदीपिकाकार ने यहां विन्ध्यवास के ही प्रस्यत्तादि लत्त्त्यों का निर्देश किया है। इनमें से प्रस्यत्त्वत्त्व्य के सम्बन्ध में हम संख्या (२) पर विवेचना कर चुके हैं। श्रव श्रवुमान-लत्त्व्य के सम्बन्ध में दोनों श्राचार्यों (वार्षनध्य और विन्ध्यवास) के लेखों की तुलना उपस्थित की जाती है। युक्तिदीपिकाकार के उक्त सन्दर्भ के श्राधार पर---

"सम्बन्धादेकस्माच्जेपसिद्धरनुमानम्"

यह अनुमान का लज्ञ्या विन्ध्यवासी-निर्दिष्ट सिद्ध होता है। उद्योतकर ने न्यायवार्तिक [ शश्य ] में इस अनुमान-लज्ञ्या का प्रत्याख्यान किया है। उद्योतकर का लेल इसप्रकार है—

"एतेन—सम्बन्धादेजस्मान् प्रस्यज्ञाच्छ्रेपसिद्धिरतुमानमिति लक्तर्या प्रस्युक्तम् ।"

इस पर टोका करते हुए वाचायति भिन्न ने न्यायवार्तिकतारपर्यंटीका में लिखा है— ''तम्ब्रति सांस्थायमञ्ज्ञानलक्षणं इपयति—गतेनीत ।'

यणि वाचरपित मिभ ने यहां सामान्य सांख्य पद का अयोग किया है। परन्तु इससे पहले ही सूत्र [ ११९४] पर 'कोन्नादिष्ट्रचितः प्रत्यच्या १ प्रत्यच्यान करते समय इसकी वार्यगण्यकृत बताया है। इसलिये यह अनुमानलच्या भी उद्योतकर की दृष्टि से वार्यगण्यकृत ही होना चाहिये। क्योंकि वार्यगण्य भी अति प्राचीन सांख्याचार्य है, इसलिये वाचस्पति मिश्र का साधारण रूप में 'सांख्य' पद का प्रयोग भी अनुचित् या अयुक्त नहीं कहा जा सकता। तथा वाचस्पति मिश्र यह समकता है, कि उद्योतकर ने सांख्य के अन्यतम आवार्य वार्यगण्य के अनुमानलच्या का ही सम्बन किया है।

इसके अतिरिक्त एक और स्थल में भी इसी से भिवते जुवने अनुमान लक्षण का विम्ध्यवासी के नाम से उन्लेख फिया गया है।

ंप्तरूच यवीरतं—प्रश्वस्थानम्बन्धमनुमानं विशेषतोष्ट्यमनुमानं—इत्येषं विम्ध्यरामिना गादितम् ११७

यशिष इस लक्ष्य के पहों की आशुपूर्वी में कुछ भेद है, परन्तु कार्य में कोई विशेष अन्तर नहीं आता। युवितदीषिका-निर्दिष्ट लक्ष्य में 'त्रथक' पद नहीं है, न्यायवासिक में प्रस्यक्ष पद है, और पिक्तका में भी। इससे भी कार्य में कोई भेद नहीं जाता। फलतः यह निश्चित होजाता है, कि विन्ध्यवास ने वार्यगयय के ज्ञातुमानलक्ष्य को भी स्वीकार किया है। ईरवरकृष्ण का ज्ञातुमानलक्ष्य [ सांख्यकारिका ४ ], विन्ध्यवासी के ज्ञातुमानलक्ष्य से भिन्न है।

शान्वरविकृत तत्त्वसंमद की टीका पश्चिका (गायकवाद प्रोरिवण्टल संस्कृत सीरोज़—वदीदा), पृष् भरत, पंष्टरेश 'विशेषतीष्ट्रमनुमानम्' की तुलना कीजिये रखोकवर्शिक प्रीपपत्तिक सूत्र के अनुमान परिचेत्र का १४२वां रखोक— "महिक्कामनसदमाववस्तुनोषान् प्रमायतः । विशेषदृष्टमेकच्च विवित्तं विन्ध्यवासिता ॥"

द्रन भेदों के व्यतिरिक्त ईश्वरकृष्ण और विन्ध्यवासी का प्रसिद्ध मतभेद, व्यातिवाहिक शरीर (व्यत्तराभव देह=स्वूच शरीर) के सम्बन्य में हैं। विन्ध्यवासी व्यातिवाहिक शरीर नहीं मानता।

श्रन्तराभवदे हस्तु नेष्यतं विन्ध्यवामिना । [ रलोकवार्चिक ]

विन्ध्यवासिनस्तु.... नास्ति सूच्मश्ररीरम् । [ युक्तिवदीपिका पृ० १४४]

इसके विपरीत ईरवरकृष्ण मुझ्मशरीर को स्वीकार करता है। देखें, कारिका ३६-४०। इन भेदमूलक प्रमाणों के आचार पर यह निरिचत होता है, कि ईरवरकृष्ण, विम्ध्यवासी से सर्वथा भिन्न व्यक्ति था। इसलिये डॉ॰ तकालुसु और लोकमान्य वाल गंगाधर तिलके का यह मत, कि ईरवरकृष्ण और विम्ध्यवासी एक ही न्यक्ति के नाम हैं, सर्वथा फॉसंगत है।

इसके खितिरक्त एकत प्रमाणों के जाधार पर हमने यह भी रिथर किया है, कि जावार विन्ध्यताल, सांक्यान्तर्गत वार्षगण्य सम्प्रदाय का जनुवायों था। ऐसी रिथित में वाषगण्य, विन्ध्यताल सांस्मान्तर्गत वार्षगण्य सम्प्रदाय का जनुवायों था। ऐसी रिथित में वाषगण्य, विन्ध्यताल का साम्मदायिक गुरु निरिचत है। इसी जाधार पर परमार्थ का लेख संभव हो सकता है। भ्रीयुत डा० तकाकुस को जापित जो वार्षगण्य को विन्ध्यताल का अध्यापक बताया है, वह सर्वथा असंगत और ऐतिहासिक जाधार से हीन है। इसीप्रकार श्रीयुत डा० तकाकुस को आगित के जाधार पर जो श्रीयुत डा० श्रीपाद कृष्ण वैन्यत्वकर महोत्य ने वार्षगण्य को विन्ध्यताल का जध्यापक समम्क कर उसको ईरवरफूष्ण से अर्वाचीन माना है, वह भी असंगत है। वार्षगण्य, ईरवरफूष्ण से पर्याप्त प्राचीन जावार्थ है। इसका काल, महाभारत युद्ध काल के जास पास में निश्चित के जाधार पर अपनी कारिकाओं की रचना की है, उस पण्टितन्त्र का रचियता वार्षगण्य नहीं हो सकता। इसका वल्लेल हम 'कियनप्रियण प्रितन्त्र' नामक अकरण में भी कर जाये हैं।

ईरवरकृष्ण की सांख्यमन्तित के ही अपर नाम 'कनकसन्तित' 'सुवर्णसन्तित' आदि हैं---

श्रीगुत डा॰ श्रीपाद कृष्ण वैत्वलकर सहोदय ने एक वात और लिखी है, कि "ईर्यरकृष्ण रचित 'सांख्यसप्तित' का हिरण्यसप्ति श्रथवा 'कनकसप्तित' नाम नहीं हो सकता। क्योंकि ऐसा मानने में कोई प्रयुद्ध प्रमाण नहीं है। चीनी यात्रियों के वर्णन इस सम्बन्ध में किसी विश्वद्ध सरय को उदिरत नहीं कृति, उनमें किसी कहानियों का पर्याप्त पुट है। इसलिये यही ठीक है कि 'सांख्यसप्तित' से 'हिरण्यसप्तित' पृथक् रचना है। भोजकृत राजमार्तण्ड नामक योगानुत्रप्राप्ति

विस्वि—गीतारहस्त, 'विस्वकी रचना और संहार' नामक प्रकरण, सन् १६२८ है० के पाठ संस्करण के 1-2 पुष्ठ की टिप्पणी।

Clearly therefore Vindhyavasa and his teacher Vrisa or Varsaganya have to be ranked amongst the successors of IsvaraKrisna?

Bhandar, Com. Vol. P.177] इसी प्रन्थ क 'सांस्य के शाचीन भाषायाँ' नामक प्रकरण में सार्य गयद का जिरियत किया गया है।

में ४१२२ सूत्र पर विन्ध्य वास के दो वाक्य उद्घृत हैं, जिनकी रचना से प्रतीत होता है, कि वह व्याख्यामन्य होगा। इसलिये यह अधिक सम्भव है, कि ईश्वरकृष्ण की कारिकाओं पर विन्ध्यवास ने 'हिरस्यसप्तित' नामक व्याख्या लिखी हो। शन्यों की सूची बनाने वाले अथवा अन्य लेखकों के प्रमाद के कारण मुलप्रन्थ पर टीकाकार का नाम और टीका प्रन्थ पर मुल प्रन्थकार का नाम लिखे जाने से ही इन प्रन्थों को एक समभे जाने का श्रम हो गया। ।"

भी डा० वेल्वलकर महोदय के इन विचारों के सम्यन्ध में हमारा निवेदन है, कि उक्त श्रतुमानों के आधार पर सांख्यसन्त्रति और हिरस्यसन्ति को पृथक् प्रन्थ नहीं भागा जासकता। यह संभव है, कि चोनी यात्रियों के वर्णनों में कुछ कड़ा कर्कट भी हो, पर अनुसन्धानकर्त्ता का यह कर्त्त वय है, कि उसे साफ कर के उसमें से सस्य तस्य की बांट ले। कब किस्से कहानियों के फारण, उन वर्णनों की सत्य वातों को भी उपेचिन नहीं किया जासकता। कुई-ची [ Kuei chi ] ने यदि यह वर्शन किया है, कि इस प्रन्थ के रचयिता की तीन लाख स्वर्श, पारितीपिक अथवा भेंट रूप में प्राप्त हुआ था, इसलिए इस प्रन्थ का नाम 'हिरएयसप्तति' होगया, इस बात की पकट करता है, कि इस भेंट के मिलने से पूर्व उस प्रन्थ का बारतविक नाम उसके विषय के श्रतुसार श्रवश्य और कुछ होगा, तब यह घटना ईश्वरकृष्ण की सांख्यसप्तित के सम्बन्ध में संभय कही जासकती है। श्रीयत डा॰ बैल्यलकर महोदय का यह कथन. कि साव्य के मौलिक सिद्धान्तों में से एक 'हिरएय' अथवा 'हिरएयगर्भ' के आधार पर इस मन्य का नाम 'हिरएयस-प्तिति' कहा जासकता है, असंगत है । क्योंकि सांख्य में इसप्रकार का कोई भी सिद्धान्त अथवा मितपादा विषय नहीं है। फिर इस नाम के लिये वह आधार कैसा ? इसलिये कुई-ची का वर्णन अधिक संभव है, और यह अनुमान ठीक होसकता है, कि 'सांख्यसप्तित' के रचितता को स्वर्धों भेंद्र प्राप्ति का साधन होने के कारण इसी मन्थ के 'हिरख्यसप्तति' 'कनकसप्तित' भ्रथवा 'स्वर्णसप्तित' आदि नाम भी पड़गये हों। इन नामों के होने में एक और भी कारण संभावना किया जासकता है। और यह यह है, कि इस सक्षति में कपिल के ही मतों का प्रतिपादन किया गया है, किपत पहुउस वर्ण की भी प्रकट करता है, जो स्वर्ण में है। इस साम्य से संभव है. इसका नाम कनकसप्तिति होगया हो, और फिर कनक के पर्यायवाची पदों का दौर होजाना साधारण बात है, स्वर्ण, सुवर्ण, हिरएब, हैम जो जिसकी अच्छा लगा, जोड़ दिया। परन्त सर्वेप्रयम कनक पद का सप्तति से सम्बन्ध, कपिल के सम्बन्ध पर ही आधारित प्रतीत होता है। सांख्यसप्तित के ही कनकसप्तित आदि नाम हैं , इसके लिये और साज्ञात प्रमाण भी हम उपस्थित करते हैं।

(क) अभीतक विन्ध्यवास का कोई मन्ध उपलब्ध नहीं हुआ हैं, उसके नाम से जो बाक्य या सन्दर्भ जहां तहां दार्शनिक प्रन्थों में विखरे हुए मिलते हैं, वे सन गद्य रूप हैं। योग

Bhandarkar, Com Vol., PP.176-177,

स्त्रवृत्ति के जिस उद्धरण ' का पीछे उन्लेख किया गया है, उसका व्याह्याकार की भाषा वताकर श्रीयुत डा॰ वेन्वलकर महोदय ने यह प्रम्ट किया है, कि विन्ध्ययास का प्रन्थ 'सांव्यसप्तति' की व्याख्या होगा। पर वस्तुतः इन वाक्यों से, तथा हमने जो व सन्दर्भ विन्ध्ययास के संगृहीत किये हैं, उनसे भी वलात इसप्रकार को कोई भावना नहीं वनती, कि विन्ध्ययास का प्रन्थ व्याख्या-प्रन्थ होगा, और वह भी सांख्यसप्तति का। कोई भी स्वतन्त्र प्रन्थकार इसी प्रकार की स्वना कर सकता है। इसे जो यही स्पष्ट प्रतीत होता है, कि वसने अपने विवारों के अनुसार सांख्य पर स्वतन्त्र प्रम्थ की रचना की। यद्यपि उसके प्रन्थ का नाम हमें जाज भी मातूम नहीं है। यह निन्यत है, कि उसका नाम 'हिएयसप्तित ज्ञादि जादि अवस्थ नहीं था।

(य)—यदि यह मान भी लिया जाय, कि विन्ध्यवास का प्रन्थ, सांव्यसप्ति की व्याव्या था, तव यह तो श्रीयुत जा० वैद्वक्तर महोद्य को भी मानना होगा, कि वह व्यादवा गय में लिखी गई थी, क्योंकि राजमावंषड से विन्ध्यवास के जो वाक्य प्रदर्शित किये गये हैं, वे गय रूप हैं। ऐसी स्थिति में उस प्रन्थ के 'हिर्च्यसप्तित' नाम का प्रसामकतस्य अवस्य विचारणीय होगा। यदि यह कहा जाय, कि 'सप्तित' की व्यार्थ होंगे के कारण इसके साथ भी 'सप्तित' पद लगा दिया गया, तो स्वर्ण मेंड-प्राप्ति निमित्तक 'हिर्च्य' पद के साथ 'सप्तिते' पद का सक्वन्य स्थापित करना अराक्य हो जायगा, और नाम का असामकतस्य उसी तरह चिन्ध्य होगा। ऐसी स्थिति में यदि नाम सामकत्रस्य के लिये विन्ध्यवास के व्याख्याप्रन्थ को सप्तित आर्याओं में माना जाय, तव इस बात का निरूच्य ऐसे प्रन्थ [ अथवा उसके कुछ अंश ] के उपलब्ध हो जाने पर ही हो सकता है। स्थांकि अभी वक जितने भी वाक्य विन्ध्यत्र के नाम 'से उपलब्ध हण हैं वे सब गद्यस्प हैं।

(ग)—षसुबन्धु का समय श्रीयुव द्वा० बेल्बलकर महोदय ने ईसा के तूर्ताय शत्क का श्रम्स  $^{\circ}$  [ ३००  $^{\wedge}$   $^{$ 

 <sup>&</sup>quot;सत्त्वतप्यत्मेच पुराष्त्रप्यत्मम् । विम्ने प्रविविध्वमानन्त्राथासदश्यव्यापान्वरोव्भवः प्रविविध्वरच्देनोञ्चले ।" [योगस्त्र, ४१२२ ] पर ।

इसी प्रनम के 'सार्व्य के प्राचीन श्राजायें' नामक प्रकरण के बन्त में विन्ध्यनास का वर्यन किया गया है। नसी प्रसंग में उसके नाम से उपलब्ध सन्दर्भों का यथाशृत्य संग्रह कर दिया है।

Bhandarkar, Com Vol., P.178,

त्रितका संस्कृत रूप 'कनकसप्तिन' है, 'कनकसप्तिन' 'स्वर्णकाति' श्रयवा 'हिएएयसप्तिन' ये एक ही मन्ध्र के नाम हैं, और यह मध्य ईश्वरकृष्ण का 'सांख्यसप्तिन' है। विन्ध्यवास तो उस समय तक जल्पन्न ही नहीं हुआ था। ऐसी स्थिति में उसके मन्ध्र का यहां उल्लेख होना श्रसंभय है। स्या ईश्वरकरणा, विन्ध्यवास से पञ्चाहनीं आचार्य धा---

(प) 'जर्नल ऑफ् इविडयन दिर्दे!' भाग ६ ए० ६६ पर, भीयुन िनयतीप भट्टाचार्य हो जो आधुनिक संस्करण के अनुसार B, भट्टाचार्य के नाम से प्रतिद्ध हैं ] का एक क्षेत्र प्रकाशित हुआ है। आपने भी अपने लेख में अनेक प्रवाणों के आधार पर ईरवरकृष्ण और विन्ध्यवासी को प्रयक्ष स्विक्त हिंच किया है। परस्तु इसके साथ ही ईरवरकृष्ण को विन्ध्यवासी का प्रचादचर्ची आवार्य माना है। इसमें प्रमाण यह उपरिथन किया गया है, कि 'ईरवरकृष्ण ने सम्पूर्ण संस्थि अर्थों को प्रसुत करने के लिये केवल ७२ आर्थाओं की संचित्त पुरतक में तीन आर्था सुश्मरारेए के ही प्रतिपादन में इसीक्रिये कियो हैं, कियह विन्ध्यवास के मत का संबन करना चाहना है। क्योंकि उसने अपना प्रवश्न प्रचीन परितन्त्र के अनुसार ही लिया है, खेत: विन्ध्यवास ईरवरकृष्ण से प्राचीन होना चाहिये। उसने विश्व्यवास का नाम या उसपर ब्यालोचना इसकिये नहीं लिखी, वि वह परवाहों का वक्तेक नहीं करना।

भंगुन महाचार्य के इस विचार से इस सर्वाराना सहसन हैं, कि श्रेषरकृत्या चौर विनन्धवास पृथक् २ व्यक्ति हैं। परन्तु विनन्धवास की चापेला श्रेषरकृत्या को व्यविनि सानना संग । नहीं कहा आसकता। पहते नो यही है, कि सम्पूर्ण जेन [ १६-४६ ] बार्यांकों में केवल स्तारारिर का उल्लेख नहीं किया गया। उनमें बान्य शरीरी का भी उल्लेख रे। स्तारारिर का सक्त केवल एक (६०) बार्यां में बर्णन किया गया है। बार्यु, मान भी तिया जाय, कि तीन बार्यां भी में स्त्यरारोर का उल्लेख है, हममें विषयप्रविचादन की पूर्णता है। कारण कही बासकती है, खबहन की भावना नहीं। इस प्रसंग में कोई भी ऐसा बलपूर्वक उल्लेख नहीं है जिससे खब्डन की भावना व्यक्ति होती हो, यहां तो साधारण हुए में केवल विषय का प्रविचादन है, जैसे कि

इसके लिये भट्टाचार्य महोत्य ने जो युक्त व्यव्यित की है, कि 'ईरबरफूटण ने यिन्ध्यास का नाम या उत्तपर आजोचना इसलिये नहीं कियी, कि यह परवारों का उल्लेख नहीं करता? बहुत ही अट्टायुक्त है। ईरबरफूटण ने जन्मी आर्यों में परवारों के उल्लेख न किये जाने का जो निर्देश किया है, वह उन्हीं परवारों के लिये हैं, जो 'पष्टिवन्त्र' में वर्णन किये गये हैं। ईरवरफूटण ने उन्हीं परवारों को अपने मन्य में छोड़ रेने का उल्लेख किया है। बिद अट्टाचार्य महोदय की उस्त युक्ति को इत प्रसंग में ठीक माना जाय, तो इसका अमिश्यय यह निकलता है, कि 'पष्टिवन्त्र' में भी यिन्ध्यवास के मतका खरहन होना चाहिये, जो सर्वश असम्भव है। श्रीयुत अद्वारार्थ ने ईरवर-कृटण के उन्दा केरा का खरुविवलाम उठाकर उसका अस्थानमें प्रयोग किया है। क्योंकि वह उन्हीं परवारों को अपने अन्य में छोड़ने का निर्देश कर रहा है, जो पष्टितन्त्र में प्रतिपादित हैं। इसलिये यस्तुरियति यही कही जास कवी है, कि ईश्वरकृष्ण के सुद्तशररिरसम्बन्ती वर्णन में किसी के भी सब्बन की भावना नहीं है, वहां केवल साधारण रूप में विषय का ही प्रतिपादन है।

इसके खितिरक्त यह भी है, कि भट्टाचार्य महोदय की यह युक्ति स्वतन्त्र रूप में खपने अर्थ को सिद्ध नहीं करती, और खरण भी हैं। जब कि इसके विपरीत खनेक प्रमाणों से ईरवर-कृष्ण की प्राचीनता सिद्ध हैं. और विन्ध्यवासी की खुषेना तो ईश्वरकृष्ण का व्याख्याकार माठर भी प्राचीन हैं।

वन्यसंग्रह की भूमिका में ईश्वरकृष्ण का वर्णन करते हुए श्रीयुत भ्रष्टाचार्य भहोदय ने किसा है, 'क्योंकि माटरने सांक्याचार्यों की सूची में युपगण अथवा वार्षगरय का उन्तेस नहीं किया है, केवल इसी आधार पर ईश्वरकृष्ण को वार्षगरय से प्राचीन नहीं माना जासकता। और माटर के प्रभुति' पर से वार्पगरय का महण किया जासकता है, और उसके शिद्य विन्ध्यवास का भी। इसिलये केवल इस आधार पर ईश्वरकृष्ण को इंतना प्राचीन नहीं माना जासकता, कि वह औरट दिलीय शतक में हो।'

श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय के इस लेख के सस्वन्य में हमारा नियंदन है, कि जहां तक हैरवरकृष्ण और वार्यगय की पूर्वापरता का सम्वन्य है, यह ठीक है, कि माठर की सूची में वार्यगय का माम न होने से वार्यगय्य का स्वन्य है, विक्र ज्ञान कर्याचीन नहीं कहा जासकता। हम इस वात का पूर्व भी निर्देश कर आये हैं, कि अन्य व्याख्याकारों ने इस शिष्यपरभरा की सूची में वार्यगय्य का भी वल्लेख किया है। वरन्तु माठर के 'प्रश्रुत्ति' वह से विन्ध्यवासी, का भी शह्य किये जाने का जो उल्लेख भट्टाचार्य महोदय ने किया है, वह एक श्रान्ति के अपर ही आधारित हैं। और वह आन्ति वह है, कि ये डा० तकालुद्ध के समान वार्यगय्य की विन्ध्यवासी का साजात गुरू कथीन अध्यापक सममके हैं। और इसी कारण वन्होंने ईरनरकृष्ण की विन्ध्य यासी के भी पीछे ला वसीटा है।

हम इस बात का प्रमाणपूर्वक स्वष्ट उरुनेख कर खाये हैं, कि विन्ध्यवासी, सांव्य के अन्तर्गत वार्षगण्य सम्प्रदाय का खतुयायी हीने के कारण ही वार्षगण्य का शिष्य कहा गया है। इसिलेये विन्ध्यवामी के निश्चित समय के साथ वार्षगण्य का गंटजोड़ा नहीं किया जासकता। ऐसी स्थित में इंश्वरकृष्ण की खपेजा वार्षगण्य के प्राचीन होने पर भी विन्ध्यवास को भी ईश्वरकृष्ण से पूर्व नहीं माना जासकता। श्रीयुत महाचार्य महाद्य का यह कथन भी कश्यना-मात्र हैं, कि 'शुप्तगण का साझात शिष्य होने के कारण विन्ध्यवासी का ही दूसरा नाम यार्षगण्य हैं, अर्थात् विन्ध्यवासी खीर वार्षगण्य ये नाम एक ही व्यक्ति के हैं।' इसलिये वसुवन्य भीर विद्वारा के मध्य में ईश्वरकृष्ण का समय माना भी सर्वया असंगत है। वसुवन्य ने ईश्वरकृष्ण को समय माना भी सर्वया असंगत है। वसुवन्य ने ईश्वरकृष्ण को समय माना भी सर्वया असंगत है। वसुवन्य ने ईश्वरकृष्ण को स्वयं माना को सर्व व्यक्ति के हैं। इसका कारण तो यही

कहा आसकता है, कि विन्ध्यवासी ने ही वसुवन्धु के गुरू मुद्धमित्र को शास्त्रार्थ में परास्त किया या। श्रपने गुरू के उस श्रपमान से प्रेरित होकर प्रसने विन्ध्यवासी का स्टब्डन किया है। केवल इतने व्याधार पर ईश्वरकृष्ण के अन्य वा उस समय विवसान न होना सिद्ध नहीं किया आसफता।

क्या ईरवरकृष्ण के काल-निर्णय के लिये, तिब्बती श्राधार पर्याप्त हैं ?--

भी मुत सतीराचन्त्र विद्याभूष्या के 'इच्डियन लॉकिक' नामक मन्य के प्रष्ट २०४-४ के आपार पर श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय ने लिला है, कि ।तृब्बती लेखों के आधार पर ईपराकृष्ण और दिक्ताम समकालिक सिद्ध होते हैं। निब्बती लेखों में उनके शास्त्रार्थ और ईप्रस्कृष्य के पितिक्षाभीम की नथा है।

इस सम्बन्ध में हमारा निवेदन हैं, कि ये सब इसप्रकार के तिक्वती लेख, इसी ढंग के कहे जा सफते हैं, जैसे चक्लाल के भोजप्रयन्य में, भोज के दरवार में वन सब कवियों को उफद्वा कर दिया गया है, जिनने सम्बन्ध में बक्लाल जाननारी रखते थे। चाहे वे कि भोज से कितने ही पूर्व हुए हों अथवा परचान्। चस्तुतः उनमें ऐतिहासिक तथ्य नहीं है। विश्व्यवास ने जब शास्त्रार्थ में प्रसिद्ध चौद्धविद्वान् बुद्धित को चरास्त कर दिखा, उसके अनस्तर वस पराजय जन्म प्रतिक्रिया से प्रसादित होकर बौद्ध दनवक्षाओं में त साल्य कितने शास्त्रार्थों की करणना करवाती तर्ह होगी। और न प्राल्य कितने वीच्च विद्वालों को प्रतिक्षा समा का दोषी उद्दराया गया होगा। इन तबस आधारों पर इतिहास का गोधन नहीं किया का सकता। वक्त विव्यवि लेखों को क्ष्में प्रमाणिक आधारों पर हिहास का गोधन नहीं किया का सकता। वक्त विद्यास मूर्ण संस्कृत करों के उसी हम में प्रतिविद्वासिक तथ्यता स्वीकार कर सकते हैं ? दूर के ढोल हमेशा ही मुहायने लगा करते हमें उसी हम में विद्यास के निश्चत कार्ज [ २४० A. D. ] से देखरकृष्ण की प्राचीना अपन अने आधारों पर प्रमाणिक की जा बुकी है, और विश्वपासी से तो देश्वरकृष्ण की प्राचीना अपन सांध्यसन्ति का व्याख्याकार माठर भी प्रमाण है।

विरुध्यवासी और व्याडि--

पहां विन्ध्यवासी के प्रसग से इम न्यांडि के सम्बन्ध में भी कुछ निवेदन कर देना पाहते हैं। तोराकारों ने न्यांडि को विन्ध्यवासी लिखा है। इससे आधुनिक अनेक विद्वानों को यह अम हो गया रे, कि सांस्थानार्य विन्ध्यवासी और न्यांडि एक १ ही न्यक्ति थे।

श्रीयुत महाचार्य महोदय के इस विचार से इव सर्पया सहसव हैं, जो उन्होंने अपने तेख में न्याडि और सांस्थाचार्य विच्धवासी को पृथक् व्यक्ति साना है। उन्होंने अपने विचार का आधार कुमारजीय और परमार्थ के लेखें [ यसुक्युचरित ] को माना हैं, और उनके मुकाबले

वीलम्बा संस्कृत सोरीज् बनास्स से प्रकाशित मलनपुत्ति की भूमिका, श्री वतुत्वराम रामी लिसिल, वृद्ध ३,४ पर ।

में कोशों को अप्रामाणिक तथा असंगत बताया है।

हमारा इस सम्प्रन्य में विचार है, कि इन दोनों आचारों को पृथक् मानते गर भी कोशकारों का कथन असंगत नहीं हैं। वस्तुस्थिति यह है. कि सांस्थाचार्य विन्ध्यपासंग का सारतिक नास किंद्रल था। इस सम्बन्ध में श्रीयुत महाचार्य महोदय ने भी अपने लेख में अच्छा प्रकाश डाला है। यह सांस्थाचार्य किंद्रल, विन्ध्य में निवास करने के कारण ही विन्ध्यपासं अथवा विन्ध्यवासी नाम से प्रसिद्ध था। इसांप्रकार ज्याहि नामक आचार्य भी अपने समय में विनध्य पर निवास करने के कारण विन्ध्यवासी नाम से प्रसिद्ध होगा। यह ज्याहि ज्याहरण शास्त्र का आचार्य था, सांस्थ का नहीं। कोशकारों ने ज्याहि को विन्ध्यवासी, विनध्य में निवास करने के कारण ही लिखा है। कोशों के लेखों से यह चात सर्वया स्पष्ट हो जाती है। इनके लेख हैं-

(१)—'ऋथ व्याहिविंस्थाओ'

त्रिकारद्वजोच २।३।२५-५।

(२)—'श्रथ व्याहिविभ्यवासी २१

श्रमिधानचिन्तामणि, हेमचन्द्रकृत, श्रश्

(हं)—'श्रय क्याहिर्विन्यनिवास्यांप' 'केशव-करपत्न म' गायकवाइ संस्करण पुष्ठ दर्श इस कोशों में पृथक् र 'विन्ध्यस्थ' 'विन्ध्यस्थ' 'विन्ध्यस्थ' 'विन्ध्यस्थ' मिन्ध्यस्थ सिन्ध्यस्य स्थान [नगर आदि] होगा, जहां पर प्रायः चिरकाल तक विद्वानों का निवास रहा होगा। और जो विद्वान वहां का निवास विवास सिन्ध प्रायः चिरकाल तक विद्वानों का निवास रहा होगा। और जो विद्वान वहां का निवास किन्यस्य सिन्ध प्रायः सिन्ध प्रायः सिन्ध किन्ध प्रायः सिन्ध किन्ध प्रायः सिन्ध किन्ध किन्यस्य सिन्ध किन्ध किन्यस्य सिन्ध किन्ध किन्ध किन्यस्य सिन्ध किन्यस्य सिन्य सिन्यस्य सिन्ध किन्यस्य सिन्ध किन्यस्य सिन्यस्य सिन्यस्य सिन्ध किन्यस्य सिन्ध किन्यस्य सिन्यस्य सिन्ध किन्यस्य सिन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्यस्य सिन्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्यस्य सिन्स विन्यस्य सिन्स किन्स सिन्ध किन्यस्य सिन्स विन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्स किन्यस्य सिन्ध सिन्ध सिन्ध सिन्स किन्यस्य सिन्ध सिन्ध सिन्ध सिन्ध सिन्ध सिन्यस्य सि

(१)—व्याबि, विन्ध्यवासी, व्याकरस शास्त्र का आचार्य, स्त्रीस्ट से अनेक शतक पूर्व इसका प्रादुर्भाव हुआ था।

(२)—हिंद्रल विन्ध्यवासी, वार्षगण्य सम्प्रदायका सांख्याचार्य, स्रीस्ट २४० के लगभग।

श्चनिषानचिन्तमणि की टीका में 'विन्ध्यवासी' पद का अब 'विन्ध्ये वसति विन्ध्यासी' किया हुआ ह जिससे हमारे श्वभिमाय की पुष्टि होती हैं।

यदेय दिल तस्त्वीरं यस्त्वीरं वद्द्यीति च । यद्वता रुद्रिक्षेत्रं क्यापिता विन्ध्यवासिता ॥
 तत्वसंग्रह, प्रान्त्रका टीका, पुष्ट २२
 ऋभिधानचिन्तामणि की टीका में 'विन्ध्यवासी' पद का वर्ष 'विन्ध्य वसित विन्ध्यासी' किया हुआ है ।

#### सांख्यसप्तति के व्याख्याकार

(३)—एक और तीसरे विन्ध्यवासी का वल्लेख वाचस्पति मिश्र ने न्युंसभाष्य की न्युंस्था तत्त्ववैशारती से कैवल्यपाद के प्रथम सूत्र पर किया है। इसी जन्म में रसायन के प्रयोग से सिद्धि प्राप्त कर लेने के प्रसंग में लिया है—

'इहेंन वा रसायनोपयोगेन । यथा माग्रहन्यो मुनिः रसोपयोगाद् विन्ध्यवासी इति ।'

इससे रपष्ट प्रतीत होता है, कि मार्ग्डब्य नामक मुनि ने, जो विन्ध्यवासी कहलाता था, रसायन के रपयोग से सिद्धि को प्राप्त किया। इससे तीसरे मार्ग्डब्य विन्ध्यवासी का पता सगता है। इसमकार ज्याकरण के आचार्य ज्यादि को विन्ध्यवासी विशेषण के आधार पर सक्ष्याचार्य रुद्रिल समकता सर्वथा असंगत है।

> सन्मतितर्क के विद्वान् सम्पादक महोदय ने पूछ ४३३ पर टिप्पणा में विद्या है— "ऋकार्यक्रमकार्यादक्रमकारी त्वनं 'स्मान्त' और नाम्नापि असीमसाप्यतः"

खीर इसके झागे कोगों के पूर्वोक्त सन्दर्भ उद्धात किये हुए हैं। बापने भी कोशों का यहीं खाभिप्राय समक्ता है, कि सांस्याचार्य विन्धवासी को 'व्याहि' नाम से कहा गया है। परन्तु वर्वर्यक्त विवेचन से इस आन्ति का स्पष्टीकरण हमने कर विया है।

स्तांख्यमन्त्रति' 'सुवर्शक्षम्त्रति' ब्रादि नाम एक अन्य के होने पर मी, ईपवरकृष्ण श्रीर विन्न्यवास एक नहीं होसकते---

इसप्रकार सांख्यसप्तित और हिरययसप्तित के एक प्रम्थ होने का निरचय होजाने पर मी ईर्घरकृष्ण और विन्ध्यवास का एक होना सिद्ध नहीं होसकता। क्योंकि इनके समय में वहुत जनतर हैं, और इनकी रचना सर्वथा प्रथक् २ हैं। आज तक भिन्न २ मन्यों में विन्ध्यवासी के नाम से जो उद्धरण और मत हमें उपलब्ध हुए हैं, उनमें से एक भी ईरघरकृष्ण के प्रम्थ में नहीं है। इतना ही नहीं, प्रत्युत दोनों के मतों में परस्पर विरोध 'पाया जाता है। यदि ये दोनों पूर्व ही ज्यक्ति होते, तो पेसा होना असंभव था। इसलिये जिस किसी व्यक्ति ने भी ऐसा लिखा है, कि वार्षगय के शिष्य ने 'हिरययसप्तित' नामक प्रम्थ की रचना की, वह अवश्य भ्राविश्वस्त्रीय है, जैसा कि अग्रुत बा० वैक्वनक्त महोदय ने भी लिखा है। यस्तुतः प्रतीत यह होता है, कि वसुयन्धुंचरित का लेखक परमार्थ इस बात का विवचन न कर सका, कि सहर्त्यसप्तित' का रचियता वार्ष गय्य का शिष्य मा किसा व्यक्ति होने के कारण उसने पेसा लिखा हिया हो, उसके इस अविवेक के कारण परवाद्धां विद्यानों को यह अम होगया, कि 'हिरययसप्तित' का रचयिता वार्ष गय्य का अध्या करवाद्धां का रचयिता वार्ष गय्य का श्राव्य कराचित्र की कारण उसने ऐसा लिख दिया हो, उसके इस अविवेक के कारण परवाद्धां विद्याने की यह अम होगया, कि 'हिरययसप्तित' का रचयिता वार्ष गयर का हिष्य कराचित्र कीई अन्य जनकित हो। अथवा यह भी संभव है, कि परमार्थ के प्रस्थ के

<sup>्</sup> देखिये, इसी प्रकरण का पिछला प्रसंग, जिसमें विरूप्यवास के मर्वों का उल्डेख किया गया है, ये सब ही मत, इंस्टरङ्ख्य के मत है विरुद्ध हैं। Bhandarkar Com. Vol., P.175

समझने में उन श्राध्निक विहानों ने भूत की हो, जिन्होंने 'हिरस्यसप्तित' के रचिवता को वार्ष गय्य का शिष्य बताया है। ऐसी स्थिति में 'सास्यसप्तित' तथा 'हिरस्यसप्तित' के एक होने पर भी ईश्वरकृष्ण श्रीर विन्ध्यवास को एक व्यक्ति नहीं कहा जासकता। ईश्वरकृष्ण श्रीर विन्ध्यवास को एक व्यक्ति होने से कहीं पर्व है—

भीयत डा॰ श्रीपादकव्या वैल्वलकर महोदय के लेखानुसार विल्ध्यवास का समय ईसा की ततीय राताब्दी का पूर्वाह ( २४० A D ) स्थिर किया गया है। इसमे कोई सरदेह नहीं, कि श्रपने समय में विन्ध्यवास साख्य और अन्य दार्शनिक सन्प्रदायों का प्रकारह तथा उद्भट विश्वान् था. वह साख्यसिद्धान्तों का अनुयायी था. उसने स्वसामयिक वौद्धश्रादि विदानों से शास्त्रार्थ करके उनको पराजित किया. श्रीर साख्यसिद्धान्तों की श्रेष्टता को स्थापित किया । यह कहना श्रस्युक्ति न होगा. कि वेदान्त के लिये जो कार्य अपने समय में आदि शंकराचार्य ने किया. वहीं कार्य साख्य के लिये विन्ध्यवास ने अपने समय में किया। विन्ध्यवास के इस प्रवत संघर्ष और आधात के कारण, प्रतीत होता है, बिद्धानों में साख्य की चर्चा ने धीरे व प्रसार पाया और साख्य के श्रध्ययनाध्यापन की प्रवृत्ति में उन्नति होने के कारण समय पाकर उसके श्रवान्तर सम्प्रदायों में एक विशेष जागति उत्पन्न हो गई। अनुमानत विन्ध्यवास की मृत्य के त्रसभग हो शतक अनन्तर यह अवस्था बन चुकी होगी। यह समय वह था, जब कि ईश्वरकृष्ण मी साख्यसप्तति पर 'युक्ति वीपिका' जैसी व्याख्या लिखी गई। जिसमें साख्य सम्प्रदाय के खनेक खाचारों के मतों का उल्लेख किया गया है। उस समय इनकी चर्चा का विशेष प्रावक्य होगा। इसलिये 'यक्तिदीपिका' जैसी ञ्चाख्या में इनका समावेश तथा विचार करना स्वामाविक था । माठर के समय में यह सब बात n होने हे प्रतीत होता है. कि माठर अवश्य विन्ध्यवास से प्राचीन होगा । उसका प्रन्थ सारय-्रसप्तति की केवल व्याख्या है, जब कि युक्तिदीपिका में साख्य के खवान्तर सप्रदायों का विशद श्चित्रेचेन उपलब्ध होता है।

यह कहना वो युक्त न होगा, कि साठर का समय युक्तिसीपिका से पर्यान्त प्रविचित्र क्यों न मान लिया जाय, जन कि सास्य के अवान्तर सम्प्रदायों के विषय में, पठन पाठन प्रधाली के पुन नष्टप्राय हो जाने के कारण, लोग प्राय सब कुछ भूल चुके थे। क्योंकि युक्तिद पिकाकार ने स्वय अनेक स्थलों पर माठर के स्तों का उक्लेख किया है, और कहीं र उनका खरडन भी किया है। इसलिये विश्यवस्थ की अपेन्ना माठर का प्राचीन होना ही अधिक युक्ति युक्त मति होता है। इस सीव से भी माठर का लगभग वही समय आता है, जो हम दन्हीं पूक्तें में पूर्व निश्चय वर आये हैं, अर्थात् ईसा की प्रवम सताब्दी का प्रारम्भ। ए सी स्थिति में ईश्वरकृष्ण का समय ईसवी सतक के प्रारम्भ होने से कहीं पूर्व चला जाता है।

श्रीयुत डा॰ वैश्वतक्त महोत्य ने इंश्वरकृष्य का समय ईसा के प्रथम शतक के बरानम धनुमान किया है।
 Bhandarkar Com Vol. P. 178

माठर का उक्न समय माने जाने के लिये अन्य आधार--

एक और स्रोत से भी माठर का समय ख़ीस्ट शतक के आरम्भ होने के खास पास ही सिद्ध होता है। यास्कीय निरुक्त पर दुर्गाचार्य की वृत्ति है। दुर्गाचार्य ने अपनी वृत्ति में साख्यों •

का एक सन्दर्भ इसप्रकार उद्घत किया है -"साख्यास्तु तम शब्देन प्रधान साम्यापन्न गुण्ययमुख्यमानमिन्छन्ति । ते हि पारमपै सूनमधोयते-'तम एव खलिग्दमम स्त्रासीत्तिसम्तमित द्येत्रज्ञ एव प्रथमोऽध्यवर्षत' इति ।<sup>५</sup> [णारे] यहा पर जो पिन्त दुर्गने पारमर्थ सूत्र के नाम से उद्धत की है, वह नाठरष्टिता में उक्त पाठ की अत्यधिक समानता के साथ अनुद्धृत रूप में ही उल्लिखित हैं। ७२वीं आर्या की अव-तरिएका में माठर इसप्रकार पाठ आरम्भ करता है-

"तन्त्रमिति व्याल्यायत । तम एउ स्तिग्दमन्न कासीत् ।" तस्मिस्तमिस स्रोतनोऽध्यवर्षत

प्रथमम् । तम इस्युच्यते प्रकृति । पुरुप से ऋत् ।" माठर कें लेख से प्रनीत होता है, कि यह इन पक्तियों के द्वारा 'तन्त्र' पद का ज्या-ख्यान कर रहा है। 'तमस्' ही यह पहले था, असस् की विद्यमानता में चेत्रज्ञ प्रथम वर्त्तमान था। 'तमस्' प्रकृति कही जाती है, पुरुष द्वेगड़ । इन वाक्यों से साठरने 'तन्त्र' पद का ज्याख्यान किया है। इस लेख से 'तन्त्र' पद के नियंचन का एक विशेष प्रकार ध्वनित होता है। 'तमस्' राव्द का (तम) और 'त्रेनक्ष' शब्द का 'त्र' वर्ण लेकर 'तन्त्र' पद पूरा होता हे, तथा इससे यह अर्थ प्रकट होजाता है, कि जिसमें मुख्यतया प्रकृति और पुरुप के स्वरूप का विवेचन हो, वह 'तन्त्र' है। इस प्रकार और भी अनेक पहों के निर्वचन अगठर ने अपनी ज्याख्या में किये हैं।

हुर्ग ने अपनी व्याख्या में उक्त पारमर्प सूत्र को यह प्रकट करने के लिये डब्धून किया है, कि 'तमस्' शब्द प्रकृति अथवा प्रधान का पर्याय है। जितना स्त्र दुर्ग ने उद्भृत किया है, उस ह, १क तमस् राज्य अधार प्रवास की का अवश्य के स्वास प्रधानपर्याय है, परन्तु दुर्ग इस बात को अवश्य के स्वास की अवश्य की स्वास की अवश्य की स्वास की अवश्य की स्वास की अवश्य की स्वास की स् न प्रधान पर प्रभाव के तिमस् शब्द, प्रकृति के लिये ही प्रयुक्त हुन्ना है। यह बात साठर जानता है, कि इस पक्ति में 'तमस्' शब्द, प्रकृति के लिये ही प्रयुक्त हुन्ना है। यह बात साठर जानता ६, १७ ३स पापण प्रति हो जिल्ली हुई है। साल्यशास्त्र में साधारण तौर पर तमस् । पद,

तुल्ला करें—'तमो वा इटमध्र श्रासोदेकम्' सैतायशी उपनिषद्, श्रेश। झोर 'तस् प्रासीत चससाऽ

यह पाठ सुवर्णसन्विवास्त्र' नाम से मुद्रित चीनी अनुवाद के संस्कृत रूपान्तर के आधार पर दिया गया यह पाठ शुवपाल वाला व १ । माठावृत्ति की मुद्रित पुस्तक में बिभवर्त्तते प्रथमम् पाठ है ।

न | दल ए०६-, १००न्या मा प्रतिकार और प्रशासन् पर्दों का निवेचन । पुन कारिका ७० में दुखिये २० कारिका की ज्याच्या मा प्रतिकार और प्रशासन् पर्दों का निवेचन । पुन कारिका ७० में दाखय र कारण पदी का निर्वेचन । २३ कारिका की ब्यारया स 'प्रहाचारी' पदका निर्वेचन । २२ भिक्त की ब्यारया स 'प्रहाचारी' पदका निर्वेचन । २२ 'गावत' अब पर्णाप प्रसामकार के निर्वचनी की प्राप्ताणिक चललाने के लिये निरवत की एक वास्य भी कारिका की क्याल्या व इस्तमकार के निर्वचनी की प्राप्ताणिक चललाने के लिये निरवत की एक वास्य भी उद्धृत किया गया है।

्यस के श्रांतिरिक्त यह वात भी है, कि संस्कृत साहित्य में कोई उद्धरण, उस विषय के मृत श्रावार्य के नाम पर भी उद्युक्त किये जाते रहें हैं, पाहे वे उद्युक्त वाक्य, उस श्रावार्य के श्रुवार्यी किसी भी विहान के लिखे हुए हों। ऐसे श्रावेक उद्धरणों का समह हम पूर्व प्रकरण ' में कर चुके हैं। ऐसी स्थित में यह भी संभव है, कि हुगंहारा उध्रद्धत वाक्य, माउट की मृत रचना हो। श्रीर उस्ती को 'परमर्थि' के नाम पर उद्युक्त कर दिया गया हो। क्योंकि वह वाक्य, परमर्थि के सिद्धाक्तों पर लिखे गये मन्य से ही लिया गया है। यह एक विश्वेष च्यान देने की बात है, कि हुगं ने जिल वह रेय [ 'तमस्' पद, प्रधान श्रथवा प्रकृति का पर्याय है] से इस वाक्ष्य के अध्येन मन्य में उद्युक्त किया है, यह माउद वो श्रावा मावे जाने पर ही संगत हो सकता है। पर वस्तुतः हुगं के 'सूत्रमधोयते' यह इस विकार के रुष्ट वाक्ष्य हैं। इसक्रिये यह क्षिक संभ र है, कि इसक्हार को श्रावुर्यों का कोई सूत्र पञ्चित्र का रहा हो। माउदहित्त और तुर्ग के इस प्रसंग्र से साव के वास्तिषक क्लेवर का पदा लगा जाता है है।

उद्य सुन का प्रथम अर्द्ध भाग—'तम एव खिल्यद्मम आसीत्' कुछ ब्यस्यन्त साधारण पाठभेद् के साथ मैत्रायणी द्यनिपद में भिल्ला है। वहां पाठ है—'तमो वा इदमम आसीदे हमें [१४१२], इस अर्थ का मूल आधार ख्यम्येद का [१०६१२६१३] मध्य कहा जासकता है। मैत्रायणी उपनिपद के चक स्थल का पूर्व नर संग्य देखने से यह राष्ट्र होजाता है, कि उपनिपर कार्र के सक्त आधार पर लिखा है। हमाएए अभिताय यह है, कि पाएमपे सूझ के प्रथम अर्द्ध भाग की आनुपूर्वी, भैत्रायणी की रचना से पूर्व ही, सांस्वमध्य में विद्यमान थी। जिसका मूल आधार ख्यमेद वा चक मध्य कहा जासकता है। तीने गुणों की साध्यावस्था के लिखे 'तमस्' शब्द कार्याग, मैत्रायणी के प्रथम से भी ध्वतिता होता है, परम्तु सांस्य के स्वयस्थान व्याख्याप्रधों में सर्वप्रथम माठर ने ही इस अर्थ ['तमस्' एव प्रकृति क्रयवा प्रयान का पर्याप है] का साइ बल्लेख किया है। तसके आधार पर हुनी का लेख समझत कहा मुसकता है। संभय है, दुर्व के समय इत अलुपूर्त के मृत्र लेखक पर्वारक्षित का प्रध्य के स्वयं है। संभय है, दुर्व के समय इत अलुपूर्त के मृत्र लेखक पर्वारक्षित का प्रध्य भार्य होरा

माठरवृधि में वर्शित उद्धरणों के श्राधार पर उसके कास का निर्णय—

ें किसी भी प्रत्य में आये हुए उद्धरामें के आचार पर भी उस्त प्रत्या के काल का निर्णय करने में बड़ी सहायता मिलती है। परन्तु ऐसा विवेचन उन्हीं अन्यों के सन्तन्य में अधिक

देखिये-इसी प्रन्थ के द्वितीय प्रकरता का श्रन्तिस भाग ।

<sup>ै।</sup> इस प्रत्यके शन्तम प्रवस्था का 'वञ्चदि ख' प्रसंग देखें।

<sup>&</sup>quot;क्रमी वा इदमप्र श्रासीद्रेक त्रस्ये स्थात् तरवरेणारिक विष्यस्यं प्रणात एकत्पं चे रकाः तदकः खळगीरिकं विष्यस्यं प्रणात एकृत्ये सन्तरस्य रूपं तरस्यक्षेत्रीयं रसः संप्राच्यतः, सोऽंशोऽपं वर्ष्यकामात्र, प्रणात्रवरा कृत्यः संक्रमाध्यवस्याविमालाँक्ष्यः एः मैत्रायक्षो उपनिषद् २। २॥

प्रामाणिक होसकता है, जिनके विशुद्ध संस्करण प्रकाशित होचुके हैं। माठरष्ट्रचि का ध्यमीदक ऐसा कोई संस्करण प्रकाशित नहीं हुआ है। फिरभी इस सम्बन्ध में हम कुछ प्रकाश डालने का यत्त करेंगे।

माउरहित्त में कुल ६२ के लगभग उद्धरण उपलब्ध होते हैं। इस गर्य ने धारमा चीराम्या संस्तृत सीरीज वनारस से प्रकाशित संस्करण के आधार पर की है। इस प्रन्य के धम्पादक महोदयने प्रन्य में उद्युव सन्दर्भों की जो सूची दी है, उसमें केवल ४४ उद्धरण गिनाये गये हैं। यह सूची अपूर्ण है। सुवर्णनानि शहरणों की संख्या ४४ लिखी " है। परम्तु चह सूची भी परिमाजित नहीं है। इस सम्बन्ध में हम अभी आगे 'माउरएति और सुवर्णसप्ततिशास्त्र' शीर्यक के नीचे विस्तारपूर्वक विवेचन करेंगे। ,यहां, हम सेचल, माउरहित्त के उद्धरण, और उनके आधार पर माउर के काल के सम्बन्ध में क्या प्रकाश प्रकाश स्वकता है, इसका विवेचन करना चाहते हैं।

माठ पृत्ति के गम्भीर अभ्ययन से यह वात प्रकट हो जाती है, कि वनारस के विष्मान. संस्करण में बहुत से ऐसे सन्दर्भ हैं, को समय २ पर अप्येवाओं या अभ्यापकों के द्वारा उन की हस्तर्भ किया प्रति के समय २ पर अप्येवाओं या अभ्यापकों के द्वारा उन की हस्तर्भ जिख्ति प्रतियों के हाशिये (प्रान्त) पर जिले गये होंगे, और किर उन हस्त्विजित प्रतियों से अन्य प्रतितिषि करने वाले लेखकों ने उन सन्दर्भों को अर्दान्तहां मूल पाठ में भिलाकर जिखा दिया। इस्त्रां प्रतिकार प्रत्य का वालविक माग न होते हु भी खाज वे सन्दर्भ अन्य का जान समी जारहे हैं, किसी भी विद्यान ने आज नक गर्भीरतापूर्वक इस बात पर ध्यान नहीं दिया। इसकों परिणाम यह हुआ, कि इम कीम सन्देहपूर्ण अपनी वातों की लेकर यहस में पढ़ जाने हैं, और बास्त्रविकता से दूर हो जाने हैं। जहां तक 'प्रांत' के पाठों का मूल मन्य में समापिष्ट होजाने का मन्यत्य है, इसको ने बिद्धान, अन्द्री तरह ममकते हैं, जिन्होंने प्राचीन हस्तिलिखत भन्धों को समालिखतापूर्वक सन्यादन किया है।

माठरवृत्ति में अनेक प्रचे पों की संभावना तथा उनका सकारण उद्शावन-

माठरहास के इस्तमार के हो एक सन्दर्भों का इसी प्रक्राण में हम पहले उन्हों को आये हैं। और उस सन्दर्भका भी उन्होत्त वर आये हैं। जो हरिणद्र सुरिकृत पहनु रोतमग्रु क्वण की व्याख्यामें गुण्यारल सुरिने 'बहुक्त माठरमान्ते' कहकर एक पद्यका उन्होंस किया है। गुण्यातस्रिने इतने व्यवस्थित रूपसे अपने उद्धरण्याका निर्देश किया है, कि उससे एक बड़ी मुख्डी सुख जाती है, और उसी से एक विशेष दिशाकी म्वता वाकर हम माठरहात्त के वास्तिक पाठों को समक होने में पट्यांच्य सीमा तक सुमर्थ. हो जाते हैं। अब हम उन सन्दर्भों का निर्देश करते हैं, जिनको हमने माठरहात्त्र की पूर्वापर

<sup>·</sup> सवर्णमप्तितिशस्त्र, नूमिका, पृ० ३० पर ।

इस यहां केवल उन सन्त्रमों का निर्देश हों करेंगे । जो विद्वान् इनको परीचा करना चाहे, मूलप्रन्थ से कर सकते हैं। प्रन्थ के सन्त्रवश्यक विश्वार मय से इसने वन सब मूल पाठों को यहां उद्युप नहीं किया है।

सामवजस्य की श्रान्तरिक साची पर 'प्रान्त' का सममा है-

- (१) प्रारम्भ का ही 'म्थानं निमित्त' इत्यादि श्लोक ।
- (२) 'किञ्च 'इहोपपत्तिर्मम०' इत्यादि श्लोक।
- (३) 'भवन्ति चात्र रत्नोका 'वदां से लेकर 'कृतान्तः सुख्योधते' यहां तक सम्पूर्ण सन्दर्भ । ये सब पाठ पहली कारिका की न्याख्या में दिये गये हैं। इन सन्दर्भों के पूर्वापर प्रसंगों को मिल्लाकर गम्भीरत पूर्वक पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है, कि यह रचना कार से इसके बीज में कार पड़ी हैं। उन सन्दर्भों के हटा टेने से शेष पाठ अधिक सगत और समज्यस प्रतीत होते हैं!
- (४) 'किन्द्र-यथा पट्टेन पन्टान्मः' यहां से लेकर 'नरक: केन गम्थते' यहां तक का संपूणे सन्दर्भ । यह द्वितं य कारिका की ज्याक्या में है। यहां मन्यकार ने पहले ही, उद्धरणों की समाध्य कर दी है। यदि ये सगले उद्धरण भो अन्यकार के ही होते, तो वह एक रलोक लिखकर फिर भूति का उन्नेत्व न करता, पहली श्रुति के साथ ही व्यातको श्रुति की भी कह देवा । यह उद्धरणों की क्रम दृट जाने से प्रवाद होता है, कि 'इत्यादि श्रवणात्' के आगे की रचना अन्य किसी की हैं। फिर ये उद्धरण पूर्व प्रमान के माथ मेन मानहीं खाते, प्रकरान्तर से सम्बन्ध में में ही ओड़ा जासके।
- (४)—इसके प्रागे हितीय वारिका की व्याख्या में ही एक गयसन्दर्भ है, जो प्रान्त-पाठ प्रतीव होता है, परन्तु इस समय अन्य का ही भाग काया जाकर सुद्रित हुना है। कारिका के 'क्यसाव्यक्तक्षविद्यानाता' इस भाग की व्याख्या में 'भवति समी अवश्वं' वहां से प्रारम्भ कर 'त्रिरतिरायफलामिति वाक्यशेषः' यहां तेक का सन्दर्भ प्रतित प्रतीव होता है। इतना पाठ बीच में से अलग कर देने पर हो पूर्वारर पाठ का सामखस्य सम्भव हो सकता है। स्वयं यह सन्दर्भ भी इम स्थल पर पूर्वारर पाठ के साथ मेल नहीं खाता। इस आर्था के व्याख्यान के अन्य में जोड़ने पर इम सन्दर्भ का अर्थसामखस्य तो हो जाता है, परन्तु पाठ की रचना का दक्ष, अवस्य प्रमुक्त पर देते होता है।

अ इस ऐसे सन्दर्भों की केवल एक सूची नीचे देते हैं, जिनको हमने निश्चित रूप से

प्रन्य का भाग नहीं समका है।

1

(६)—'नामतो त्रिधते मानो नाडमात्री विद्यते मतः। इति गीतासु । 'सदेव नोन्मेदमम श्रासीत् । इति श्रुतेस्च ।' काव १४, पर, प्र० २७

' (७)—उक्तर---जस्पति व्रलयं चै र भृतानामाग्ति गतिम् । वेति विद्यामविद्यां च स वान्ते भगगानिति।

<sup>14</sup>वीं चार्यों का स्थालयान 'सरस्ताहा' क न्यावयाकार कमलारीख ने प्रष्ट २१ पर । गायकवाड चोरियम्बर सीरीय्-सरकाय], चीर 'सन्मतिकक' क क गवयाकार कमलारीय स्थाने [गुजरात पुरतायमान्दरमन्यायकी सरकाय] प्रवचनक पर किया है। ये स्यावयान माउरव्हेंच से मयमा समाना रस्त हैं। जिनसे मता व होटा है, कि सारत पृथ्यि के चनुसार चयाया उसके हो चावार पर किया गये हैं। माउरवृश्यि ने जनको पुळना काने पुळना करने पुळना करने पुळना करने पुळना माउरवृश्यि के माउरवृश्यि के माउरवृश्यि काने पुळना करने पुळना माउरवृश्यि काने प्रकार पर पर हराव है। वाह है, कि स्वया इ पर भी सन्या इस है है, वह साउरवृश्यि का मूसभाग नहीं सुर सकता ।

थीवि खुदु**रा**से परें ऽसे पराशस्त्रचः। का॰ २२, पू० ३७

(८)—१८६ी खार्या पर एक मद्यसन्दर्भ और है---'अपरे पुनरिस्थंकार' वर्णवान्त' इत्यादि । इसका उन्लेख हम पूर्व कर आवे हैं।

## (E)--36至--

हस पिथ लल मोद नित्यं विषयानुषमुक्ष कुरु च मा शङ्क म् । यदि त्रिदितं ते कपिलमतं तत्त्राप्यसे मोत्तर्सास्य च ॥ का० ३७ पर ५० ५३

(१०)-पुराखेष्यपि--

सोमवृष्टचन्नरेतासि पुरुपस्तत्र पद्ममः ।

स जीवरमन्त्रये पश्चाहरस्य माद्यनोऽभवत् ॥ इति । का० ३६ पर, ५० ४६

(??) ভক্ষম—

'देहे भोहाश्रये भग्ने युक्तः स परमास्मिन् । कुम्माध्ययः इशंकारो लामतं चैकल्पनाम् ॥' 'यथा टर्पनामाय कामासदानी' इत्यादि । का० ३६ पर प्र० ४७

(१२)--- রক্তর---

एए ज्ञातुर्राचितानां मात्रास्पर्शेच्छवा त्रिपुः । मगसिम्पुरवयो दृशे पदाचार्यातुर्ताम् ॥ ये सञ्च सन्दर्भः प्रस्थ के भाग नहीं हैं, द्रापके निर्धाय के लिये दृशने ये जाधाद माने हैं ।

(क)-पर्वापर प्रथ के साथ सामञ्जस्य न होना।

(स)--प्रसङ्घ में उदरण की योजना न होना। वर्षात् उदरण का वस स्थल में व्या-सक्तिक होना।

(त)—एक जगह उद्धरणों की समाप्ति हो हर पुनः उद्धरखीं का प्रारम्भ किया जाता।

(घ)—उद्धाण के साथ प्रत्य का नाम होना। बाठर शृंस में हम यह देखते हैं, कि एक ही प्रथ के उद्धारण होने पर एक जयह प्रय का बाम निर्दिष्ट किया है, दूबरी जगह नहीं। माठर के उस पुराने काल में सब ही प्रथकारों की यह समान वहीं देखी जाती है, कि वे उद्धारण के साथ प्राय प्राय प्राय प्राय का का निर्देश नहीं करते। नाठर भी इस प्रश्नि का खपवाद नहीं है। इससे खानायास ही इम म्याफ पाने हैं, कि माठरश्वि में जिन उद्धारण के साथ प्रथों के नाम हैं, वे खपर्य माठर के नहीं हैं। यह बात नस समय खप्यन स्पष्ट हो जाती है, जब हम माठर- एसि में एक ही प्रत्य के जानेक उद्धारणों में से किसी जगह माय का नाम देखते हैं ज्यापन नहीं।

मुद्रित माठरकृति में भागवत का एक रहोक दूसरी आर्या की व्याख्या में उद्घृत है। एक रहोकि ४९ वी बार्या की व्याख्या में उद्घृत है, जो भागवत के एक रहोक के साथ पर्यात समानदा रखता है। राष्ट्रताचार्यकृत हस्तामजक स्तीत के चतुर्थ रहोक का प्रथम चरण मो सुद्रित

कारिश २२ घट मोता क उद्धरक, कारिका ६८ पर भी, यहा प्रत्य का नाम नहीं है | कारिका ११ के उद्धरण में है, खता १४ का उद्धरक माठा जिल्लित नहीं होचा चाहिते |

माठरवृत्ति में ३६ थी आर्या की व्यास्था में वपलुक्य होता है। ये सब बद्धराण या सन्दर्भ इसी प्रश्नार के हैं, जिनको प्रन्थ का भाग नहीं कहा जासकता । ऐसे उद्धराणों के आधार पर माठर के काल का निरंपय किया जाना अराक्य है। इसलिये जिन विद्वानों ने इन उद्धराणों के आधार पर माठर का समय लीस्ट एकाइश शतक के आस पास निर्णय करने का यव्न किया है, वह सर्वधा निराधार कहा जासकता है। क्योंकि अन्य अनेक आधारों पर माठर का इस समय से अर्थिक प्राचीन होना निरंपत है, जिनको अन्यया नहीं किया जासकता । इनके आविरिक्त, कोई भी उद्धरण माठरवृत्ति में ऐसे नहीं हैं, जो माठर का वह समय माने जाने में बाधक हों, जिसका निरंपा हम पूर्व कर चुठ हैं, आर्थात लीस्ट प्रयम शतक का प्रारम्भिक भाग।

जित सन्दर्भों को इमने माठा पृष्टि में श्रीतृत्र बताया है, समव है, उनसे जातिरक जौर भी कोई ऐसे सन्दर्भ हों, परन्तु इस तरह के सन्दिग्य स्थलों को हमने इम सूची में स्थान नहीं दिया है। यदि संभव होसका, वो बाठरहृति के समाक्षेत्रतासक संस्करण में हम उन सव स्थलों का विश्वारपृष्क विदेश कर सकेंगे। यहां छेनछ माठर के काल का निश्चय करने में उपयोगी उद्धाणों का ही विवेचन किया है।

माहर के प्रसंग सेंको विवेचन हमने किया है, बसका निरुदर्य यह है-

(१)--माठर, युक्तिवीपिकाश्वर से प्राचीन श्राचार्य है।

- (२) माठर का समय लीस्ट शताकरी का जातक होने के साथ २ ही स्थिर किया जासकता है।
- (व)—'सांस्वयस्ति' और 'हिरव्यसप्तित' एक ही प्रन्थ के नाम हैं, इसमा रचयिता कैरवाकृष्ण है।
- (४)--ईरवरकृष्ण श्रीर विन्यवास एक व्यक्तिनहीं होसकते।
- (४)-ईश्वरकृष्ण का सम्रव ईसवी सन् प्रारम्भ होने से कहीं पहले हैं।
- (६)—पिन्ध्यास ६। समय ईसा के तृतीय शतक का पूर्वार्क [ २४० A. D. ] निरवय किया गया है।
- (७)—परकार्ष ने ईर्नरकृष्णरिक सांविश्कारिकार्यों की जिस टीका का चीनी भाग में अनुवाद किया था, नह वर्त्तमान माठरपुचि ही है।

## माठरवृत्ति और सुवर्णसप्तति शास्त्र

पिल्ले पुन्तों में हम इस बात का नर्शन कर चुके हैं, कि झीग्ट के झडे रातक में परमार्थ पिरहत ने भारतीय साहित्य के खनेक संस्कृत धन्यों का चीनी भाषा में खनुवाद किया था। उन प्रत्यों में देर्तरकृष्णराचित सांस्यकारिका और उसकी एक टॉका थी थी। खभी तक इस बात का निरस्य नहीं हो पाया है, कि सांस्यकारिका की जिस हीका का परमार्थ ने चीनी भागा में खनुवाद कियाथा, वह कौन सी टीका है। कुछ विद्यानों का विचार हैं, कि वह टीका, गौडपादकृत सायय-कारिकाओं का भाष्य हैं। इक तरह का विचार रसनेवाले निदानों में हम एक नम लोकमान्य स्वर्गीय वाल गगावर विलक का ले सफते हैं। दूसरे कुछ विद्वाना का यह विचार हैं, कि यह दोका, माठरपुत्ति है। यह विचार राजने वाले विद्वाना में भोयुन बाद प्रावानकृष्ण वैस्टरकर मही रय का साम उस्तीखनीय है।

चीनी अनुवाद को ही, 'सुवर्णसप्तिति शास्त्र' नाम दिया गया है...

श्रमी तक ये सब अनुमान उन तुलनात्मक लेखों के आधार पर होते रहे हैं जो समय २ पर जापान चीन और योश्य के विद्वानों ने उक्त चींनी अनुगद के सम्बन्ध में प्रकाशिक किये हैं। परन्तु अब हमारे सीभाग्य से पहाड़ की आंट करने वाला वह तिल भी तूर होंगया है, और वह चीनी अनुवाद पुन संस्कृत भाषा में खपान्वर होकर हमारे सन्मुख उपस्थित हैं। इसी रूपान्तर को 'सुत्रणंसरनित शास्त्र' नाम दिया गया है। आ ने कटेश्वर औरियण्टल इन्स्टिय्यूट, विह्रपति मद्रास के सवालकों ने इस ग्रन्थ का प्रकाशन कर विद्वतसमात्र का महात उपकार किया है। श्रीयुत न॰ ख्रव्याश्त्रामी शास्त्रा अत्यत प्रशस्ता के पात्र हैं जिन्होंने इस प्रन्थ की च नी भाषा से सस्कृत मं रूपान्तर किया, इसका सम्मादन किया, भूमिका लिखी, पाद टिप्त्णी और सब सूचिया तत्र्यार भी। अत्र इतनी अधिक सामग्रा हमारे सन्गुल है, कि हम यहुत स्पष्ट रूप में इस यात को जानने का यस्त कर सकते हैं, कि यह अनुगद किस ट का का हो सकता है। माठरवृत्ति के प्रत्येक पद की अब हम इससे तुलना कर सकते हैं, और क्ष्य का प्रकाश में का सकते हैं।

श्रीयुत श्रय्यास्त्रामी का प्रशंसनीय कार्य-

इस दिशा में श्रीयुत खण्यास्वामी शास्त्री महोदय का प्रयस्त -खस्यन्त रलाघनीय है। श्रापने माठरपृत्ति और गाडगद आष्य की, चीनी अनुवाद के साथ गम्भीरतापूर्वक तुलना की ह, तथा उनकी परस्पर समानतात्रा छीर असमानताओं की स्विया तथार कर प्रन्य के साथ जोड़ दी हैं। यथावसर जयमगला (साख्यकारिकाओं की एक क्याख्या), साख्यतस्वकौसुरी और चित्रका टीका की भी तुलना के जिये चपरोग म लाया गया है। हमें यह देखकर आश्चर्य हुआ है, कि श्री शास्त्री महोदय ने अपने तुलनात्मक विचारों में साख्यकारिकाओं की अन्यतम न्याख्या शुक्तिशीर्षका व उपयोग नहीं किया। इतनी महत्त्वपूर्ण क्याख्या के उपयोग की उपेता का कारण

श्रीपुत अन्यास्तामी का मत-साठस्युचि, चीनी श्रनुवाद का आधार नर्हा-हम नहीं समक्त सके।

हम इस प्रसंग में देवल चीनी अनुवाद के साथ माठरवृत्ति के सम्बन्य पर प्रकाश डालना

यद्य प्रच कलकत्ता से 'कबकत्ता संस्कृत सीरीज की २३ सक्ता पर सन्' १६३८ इसवी में प्रकाशित होचका है।

चाहते हैं। श्रीयुत श्रव्यास्त्रामी शास्त्री ने माठरहन्ति की स्वाम का काल मुवर्णसप्ति कि मूमिका में सीम्ट १००० के श्रवन्तर के बताया है, और इसप्रकार माठरहन्त की चीनी अनुवाद का खाधार नहीं माना। गौडपाद माठव के यद्यपि माठ हित्त से उन्होंने प्राचीन माना है, परन्तु चीनी अनुवाद का खाधार उसकी भी नहीं माना। उनका विचार है, कि चीनी अनुवाद का खाधार कोई पुराना प्रश्व माठरभाष्य होगा, विज्ञक जैनमन्त्रों में उन्होंल है। जो वर्तमान माठरह ते से मिन्न है। परन्तु इसप्रकार के अनुवान माठरश में हवडा चलाने के समान निर्दर्क है। गुणस्त्रमुद्दि के 'श्रान्त' पद का अर्थन समम्बने के खिरिक्त इन अनुमानों के असंगत होने का एम और कारण यह होगया है, कि अर्थुत शास्त्री महोदय ने खपने तुल्लास्त्रक विवेदनों में सुक्तिदीवा को स्थान नहीं दिया।

मल और अनुराद की तुलना के लिये अभेचित, इन्छ आरश्यक मौलिक आधार --

इस सम्यन्य में इस व्यवना मन्तन्य प्रकाशित कर चुके हैं, कि वर्तमान माठरष्ट्रित का ही परमार्थ ने चीनी भाषा में अनुवाद किया। जैनमन्यों में इसी को 'माठरभाव्य' कहा गया है। इस विचार की पुष्टि के लिये इनकी जुलनात्मक विवेचना से पूर्व हम उन साधारण नियमों का निर्देश कर देना चाहते हैं, जिनको इस विवेचना के समय सदा ध्यान में रसना चाहिये।

- (१) चीनी अनुप्राद दो घार रूपान्तर हो चुका है। एक बार संस्कृत से चीनी भाषा में, पुन चीनी भाषा से सम्कृत में। यह निश्चित बात है, कि चीनी से संस्कृत में हुआ अनुवाद, मूल संस्कृत रूप के साथ सब या मिल नहीं सकता। उसमें अनेक प्रकार के भेदों का होजाना सभव और स्प्रातिक हैं।
- (२) उधर चीनी अनुवाद रूप में भी, लगभग १४०० वर्ष के तस्त्रे काल में, परिवर्त्तनो का होना सर्वाधा सभव है, और पाठों के कुछ परिवर्त्तन होना वो साधारण गात है।
- (३) इधर मूल संस्कृत रूप में भी, इतने खम्चे काल में परिवर्त्तनों और न्यूनाधिकताओं का होना करवन्त संभन है।
- (४) अनुनाद करने समय भी मूल और अनुनाद में कुछ भेद तथा न्यूनाधिकतार्ये संभव होसकती हैं। अनुनादक मूलकन्य के आशाय को २९९ करने के लिये अनेक चार कुछ अधिक कवन कर देवा है। अथवा किसी अंश की, अपने विचारों से प्रभावित होकर विदेश भी कर देवा है।

१ इस प्रवस्त में बीनी चनुताह क पुन संस्कृतरूपान्यह का हमने इपी नाम में उरक्षेत्र किया है। क्वांकि इस के सम्मादक चाँह संस्कृतरूपान्यकर्षों महोदय ने इस वी मुनबंसप्तिय राध्य नाम से ही उदिवसित क्या है।

मुवर्षमध्वति मूमिका, पूट्ट ३१ पर ।

मुपर्यंतप्यवि भूमका पृ • ६२ पर।

(1)—मूल और श्रमुवाद की घाराओं का सेन, भिरन हो जाने से भी वन दोनों में भेदा का होना सभव दें। मूल प्रस्थ भारत में रहा, श्रीर श्रमुवाद चीन से। इतने लम्ब काल तक दोनों के सतलन का कोई श्रमकाश ही नहीं श्राया।

(६)—वर्त्तमान संस्कृतरूपान्तरकर्ता के दिख्कीय का भी इस दिशा मैत्रमाव हीसक्ता है। इन सब बातों की ध्यान में रसते दुए अब हमें माठरत्त्विचीर पानी प्रतुवाद की परस्पर तलना करनी प्रातिथे।

माठरवृत्ति श्रीर चीनी श्रनुवाद की साधारण श्रसमानताएं ...

सेयुत अप्यास्तामी शासी महोदय ने सुवर्णसप्ति की सूमिमा के साथ एक ऐसी प्रिया ही हैं, जिनमे माठरएकि और चीनी अनुवाद की समानताओं तथा असमानताओं मानिईस किया गया है। इनके सन्वरूध में अपना विवार आपने बद्द प्रकट किया है, कि असमानताओं मानिईस किया गया है। इनके सन्वरूध में अपना विवार आपने बद्द प्रकट किया है, कि असमानताओं मानिईस किया गया है। इनके सन्वरूप में किया मानि क्षीती अनुवाद सीस्ट प्रकट शतक के मन्य में किया गया था, इसीलिये उपलब्दमान माठरहिंच की स्थित को आपने वससे पूर्व अथवा वस समय प्रीक्षार कहि किया है। आपने इसका समय सीस्ट प्रकार शतक बताया है। परन्तु सावय प्राक्षार किया की अपने प्रवार समय क्षीत्र एक शतक की अनेक प्रमाण किया हो। तर्द साव का निरुप्य होजाता है, कि माठरहिंच इन सम न्याव्याओं में प्राचीन है 'इस सत को अनेक प्रमाणों के आधार पर इस अमा निरुप्य कर चुके हैं। ऐसो स्थित में यह नहीं कहा जास नता, कि माठर हिंच ने चीनी अनुवाद के मूल आधार पर शत कहा जासका है, कि चीनी अनुवाद है। माठर ब्याद्या हो। किया गया है। इसप्रकार इन दोनों मन्धी की समानता, केवल एक के द्वारा दूसरे का अनुकरण करने पर ही आधार वर ही समानता है। इसप्रकार इन दोनों मन्धी की समानता, केवल एक के द्वारा दूसरे का अनुकरण करने पर ही आधारित नहीं है, प्रत्युव ये दोनों एक ही अन्य है, एक मूल और इस्त अनुवाद हिन्दी समानता का आधार यहा है।

हुन होनो प्रत्यों से उपलब्धमान इस्तानावाओं के कारणों से सम्बन्ध में हम कुछ साधारण नियम ऊपर निर्विष्ट कर चुके हैं। इन नियमों के साथ वन रखकों को भी प्यान में रखना चाहिये, जिसको अभी पिछले एप्टों में प्रचित्त कहा गया है, मूल प्रत्य का भाग नहीं माना गया। फिर हम देखेंगे, कि इन दोनों मन्यों में असमानवाओं को कहा तक अवकारा रह जाता है। श्रीयुव राष्ट्री महोदय ने अपनी स्चियों में जिन असमानवाओं का निर्देश किया है, वनमें से बहुत अधिक का समाधान इन आधारों पर हो जाता है। हम इस समय प्रत्येक असमानवा के सम्बन्ध में विवेचन करने के लिये वच्यार नहीं हैं, और वसकी उवनी आधारयकता भी नहीं है, कुछ देखी सामारण असमानवाओं का, मूल और अनुवार में हो जाना कोई असम्भय यात नहीं है। वरन्द्र यहा पर वन मेदों का विशेष रूप से हम विवेचन कर वेना जाता है। हम इस समय वात नहीं है। वरन्द्र यहा पर वन मेदों का विशेष रूप से हम विवेचन कर देना चाहवे हैं, जिनको धाननी

भूमिका न श्रीयुत शाखी बहोदय ने महत्त्वपूर्ण स्थान दिया है। श्रात्वेरूनी के ग्रन्थ के आधार पर, माठरपृत्ति और चीनी अनुवाद् की असमानताओं का निर्देश, तथा उनका विवेचन—

उनमें से कुछ स्थल अलवेल्ली के भारतयाता सम्यन्धी अन्यके आधार पर दिये गये हैं हॉ॰ तकालुसु की सम्मति के अनुसार इस बात को मान लिया गया है, कि अलनेमनो के साक्ष्य सम्बन्धा उल्लेख चीनी अनुसार के साथ मिलते हैं, गौडपाद भाष्य के साथ नहीं। परन्तु माठर पृष्ति के साथ भी उनको अस्यधिक अभागता है और एक उल्लेख—सारिथ से आधिष्टित स्थ को—तो ऐसा हे, जो चीनी अनुवाद में नहीं, माठरपृष्ति में हैं, जिसके आधार पर यह स्थीकार किया जाना चाहिये, कि अलवेल्ली के साल्यसम्बन्धी उल्लेखों का आधार माठरव्याल्यान हा होगा। परन्तु श्रीवुत शास्त्री महीद्य ने इस सम्बन्ध में कह दिया है कि यह वो एक परम्पराप्नाप्त उत्तहस्य हैं, सम्भव है अलवेल्ली ने और कहीं से इसे ले लिया होगा। परन्तु श्रीवुत शास्त्री महीद्य का यह समाधान कहा तक ठीक हो सकता है, हम कह नहीं सकते। साल्य के अकरण् में अलवेल्ली ने यहा वस्त्री स्वाह्य प्रमाण हैं १ वस्तुस्थिति यही होना चाहिये, कि अलवेल्ली ने यहा इसको किसी सास्य प्रम्थ के ही आधार पर लिखा है, और जिस सथवा जिन साल्यमन्यों के साथ वन उल्लेखों की अल्यियिक समानता हो, ने ही प्रस्थ अत्रवेल्ला के लेख के आधार कहें वा सकते हैं।

(१)—एक श्रीर स्वल श्रालेस्की के मन्य से इसम्रकार बताया गया है। श्रालंबेस्तनीन श्राट विवानियों की दो स्वालों पर सूचा ही है। क्षस्या चार पर वहनी सूची में 'सोम' श्रीर दूसरा सूची में 'पितर' का निर्देश हैं। गौडवाद भाष्य में दोनों स्वलों पर 'सोम' का ही निर्देश हैं। धीनों श्रालुवाद में व्याक्रम 'वम' श्रीर 'श्रमुर' का निर्देश हैं। माठव्यत्ति में 'पितर' श्रीर 'पित्रय' श्री 'पित्रय' श्री विदेश की निर्देश हैं। भाष्ठेत प्राले महोदय ने इसका परिखाम यह प्रमूट किया है, कि श्रालंबर्सनी के लेख का भाषार माठव्यत्ति नहीं हो सकती। परन्तु ऊपर निर्दिष्ट मन्यों में से कैनला मन्य भाषार हो सकता है, इसका आपने उत्लेख नहीं किया। वयापि हम यह स्वष्ट देखने हैं, कि श्रालंबर्सनी के लेख, माठर श्रीर गौडवाद के लेखों के साथ समानता रखता है। इससे यह स्वष्ट प्रवात होता है, कि ये दोनों मन्य वसके सामने थे।

श्चत्वेरूनी वे प्रन्य के साथ इसकी तुलना करन से इस विचार की पुष्टि होजाती है। श्रत्वेरूनी का लेख उसी समय संगत होसकता है, जब कि यह स्वीवार किया जाय, कि एक भैस के समय दोनों प्रन्य उनके सन्मुख थे। उसवा लेख इसप्रकार है।

> "पहले सांख्य नामक पुस्तक का सार देते हैं— जिम्रामु शेला-'श्राणियों की कितनी जातिया हैं ?

सुवर्षसप्ति भूमिका, ५० ३१-३३।

ंस्टिप ने उत्तर दिया—'उनकी तीन श्रेशियां हैं, अर्थात् आध्यातिक लोग उत्तर, मतुष्य मध्य में, और पश्चे नीचे। उनकी चीदहं जातियां हैं, जिनमें से आठ-दक्षा, इन्द्र, प्रजायित, सीम्य, गन्यर्व, यत्त, रात्तस और पिशाच आध्यात्मिक हैं। पांच पशु जातियां हैं, अर्थात् गृह-पशु,वन-पशु, पदी, रेंगनेवाले और उननेवाले (यथा बुद्ध)। एक जाति मतुष्य हैं।'

उसी पुस्तक के क्षेत्रक में अन्यत्र भिन्म नामों वाली यह सूची ही है—न्द्रा, इन्द्र, प्रचा-पति, गन्धवें, यंत्र, यत्तर, पितर, पिशाचे । ''

ं हम देखते हैं कि जो सूची हो धागों से अलबेल्गों ने दी है, वह माल्य की किसी एक पुस्तक में नहीं है। ये दोनों सूचियां सांखयसारिक की ४५वी और ५३वी आयां आं के ज्याखयात्र खों में दी गई हैं। अलबेल्जों की विश्व हुं सूचियों में पहला सूची गौडपाद की थोर दूसरी माठर की है। मरोक क्याख्या में दोनों स्वलों (४४ तथा ४२ आयों) पर अपने पान एक समान हैं। अभिमाय यह है, कि गौडपाद में जो सूची ४५वी भार्य पर है, वही ५३वी पर, उसमें परस्पर कोई मेर नहीं। इसीप्रकार माठर की क्याख्या में भी दोनों आयां औं पर समान ही सूची है। पर 'इंन दोनों क्याख्याओं में एक दूखरे से योड़ा अन्तर है, और यह बही १है, कि माठर की सूची में 'पितर' के स्थान पर गौडपाद में 'सीन्य' का उन्तेर किया है। इसफार अलबेल्जी की दी हुई सूचियों में वहती गौडपाद को तथा दूसरी माठर की है। समस्वन उसने, माल्यस्पति हुई है, कि उसी पुरवक के लेगक ने 'अन्यव भिन्न नामों बालों सूची ही है समस्वन उसने, माल्यस्पति हुई है, कि उसी पुरवक के लेगक ने 'अन्यव भिन्न नामों बालों सूची ही है समस्वन उसने, माल्यस्पति हो इंग्लियों में वहती गौडपाद की बात हो। यह निक्षित है, कि चर्चवान चीनों आलुवाद के संस्कृत रूपान्यर में जो सूची ही गई है, वह अलबेल्जी की दो इह सूचियों में से किसी के साथ भी समानता-तही रखती। फर भी इससे वह अलुवान नहीं किया जासफरा, कि चीनी अलुवाद का आधार माठरखित से भिन्न होगा, प्रस्तुत यही अधिक संभव है, कि अनुवादक ने माठर के एक उपर के स्थान पर अनुवाद में अन्य स्थान वहन दिसा है।

्वस्तुतः इन प्रन्यों में जो थेद है, यह केवल शब्द का है। जो विद्वान वैदिक साहित्य और अपने परस्तराओं से परिपत हैं, वे जानते हैं. कि 'पिवर' बीर 'सीम' में कोई अन्तर नहीं हैं। इनका परंश्वर पानक सम्बन्ध है। वे पेसी विधाव में माठर के 'पिवर' वह के स्थान प्रदर्श है। इनका परंश्वर पानक सम्बन्ध है। वे पेसी विधाव में माठर के 'पिवर' वह के स्थान प्रदर्श हो। वे पेसी विधाव में माठर के 'पिवर' वह के स्थान प्रदर्श हो। वे पेसी विधाव में सीम' पद का प्रयोग कर दिया, वो इसमें कोई व्यविक नहीं, न, इससे कोई अवभेद होवा है। यह अधिक संभव है, कि अवविक्ती : इस पाठमेद की विशोधना को न समम सका हो, जीर दोनों प्रन्यों के पाठ के सामग्रसका हो,

इसने यह पाठ 'अंबनेसनी का भारत' नामक हिन्दी बनुवाद से बिया है। आठरें। परिष्टेद का प्रातिमक सार्गा, एक १९६॥ इस प्रत्य के अनुवादक पॅठ सन्वसास बीर्च ए०' प्रीर प्रकाशक इपिडयन प्रैस प्रयान हैं। इसवी सन् १६२६ का द्विषीय संस्करता।

<sup>्</sup>रतुकमा क्रीकियः - 'क्रायन्तु नः वितरः सोक्यासः गजुव तु , १६१० न्या सिमः पितृमानः' कृत्वि जाऽ ११६१० ना ११६० ना ११६६८॥ स्वादा सोमाय पितृमते, मन्त्रकासण शेश१॥ सोमायं वा पितृमते, उत्तरं त्राठ शेश१॥॥

पाद का पाठ दे दिया हो। यह निश्चित है, कि चीनी अनुवाद के समय अनुनःदक ने इस श्रव्स में विषयंय कर दिया है, इसका कारण बाठ वकाकुसु के कथनानुसार चाहे धौद्ध प्रभाव हो, अथवा अन्य कुन्न। परन्तु हमारा विचार इम मन्द्रन्थ में यह है, कि जिसप्रकार 'पितर' और 'सोय' पद एक अर्थ के साथ सम्बद्ध हैं, इसीप्रकार 'पितर' के साथ 'यम' पद का सम्बन्ध भी साहिश्य में इस दे स्वते हैं। 'इससे यह अनुमान किया जासकता है, कि अनुवादक ने एक हथान पर अनुवाद में माठर के 'पितर' पद के जिये चीनी भाषा के किसी ऐसे पद का प्रथोग किया हो, जिसका संस्कृत रूपान्तर 'यम' किया गया है। इसमें कोई सन्देह नहीं; कि 'पितर' आर 'परंपर सम्बन्ध है। परन्तु दूसरी सूची में 'अनुर' पद का प्रयोग, संभव है जोद्ध अभाव के कारण किया गया हो। ऐसी स्थिति में अलयेहरूनी के केख का, माठर एसि को आधार मानने को वरेना नहीं की जासकती।

(२) दसरा एक और श्यल 'स्थाग्रदर्शन' का दिया गया है। प्रत्ययसर्ग के चार भेव-विभवेय अशक्ति तृष्टि और सिद्धिः इनका स्वरूप समस्त्रने के लिये एक उदाहरण दिया गया है। एक ब्राह्मण चार शिष्यों के साथ प्रात काल अधेरे में ही चल पहता है, मार्ग में एक शिष्य अन्मेरा रहने के फारण सामने अस्पष्ट रुष्टिगोचर होती हुई बस्त के मस्बन्ध में गढ़ को कहता है. सन्ध्रख इस वस्तु को देख रहा हैं. पर नहीं जानता, यह स्थास है अथवा पुरुष ? इसप्रकार शिष्य की स्थाएं के सम्बन्ध में संशय हुआ. यह विपर्यय है। गुरु ने दसरे शिष्य को कहा जाकर इसे देखी। इसने दर से ही देखा. इसके समीप न जासका, और आचार्य से कहा, में इसके समीप नहीं जासकता। यह जशक्ति है। जाचार्य ने तीसरे शिष्य को कहा। वह देखकर जापार्य से बोता, इसके देखने से इसे क्या प्रयोजन ? चित्रये अपना रास्ता हों। इस तीसरे को स्थाएर पुरुष है च्छित्रवेक से ही तुष्टि होगई, इसीका नाम तुष्टि है। तब श्राचार्य ने चौथे से कहा, उसने जाल माफ करके देखा. उसे मालम होगया. इस पर वेल लिपटी हैं और ऊपर पत्ती बैठे हैं. उसने आकर वने कृतिया, और वापस आकर गुरु से कहा, यह स्थागा है। इस चौथे परुप ने सिद्धि की प्राप्त किया। यह सब उल्लेख चोनी अनुवाद में ४६वीं आर्या की व्याख्या में उपसच्य होता है। श्रीपुत श्रय्याखामी शास्त्री महोदय के अनुसार यह सिद्धि अलबेरूनी के बन्ध में चौथे शिष्य की नहीं, प्रत्युत गुरु को बदलाई गई है। श्रीयुत शास्त्री महोदय के विचार से अलवेरूनी ने नक्त वर्शान में पहले की अपेत्तायह एक सुधार कर दिया है। अन्यथा गुरु का इस प्रसंग में कोई सम्बन्ध ही प्रकट नहीं होता।

हमने अववेदलीके प्रत्य और चीनी अनुवाद, दोनोंके मिलाकर पढ़ा है। यह ठीक है, कि अववेदली के प्रत्य में चीमे शिष्य के द्वारा गुरु की भी झलशांप्र का चल्लेख किया है, फिर भी

पितृबोको गमः, कीरो त्रा १ १६८॥ चर्न वै यमो विद्यः पितरः, श० व्या काशश्या यमो वैवस्वयो राजा इस्याद क्स्य रिक्तो विद्यः। २० व्या० १३।॥१३।६।

इस बात से नकार नहीं किया जासकता. कि चौथे शिष्य को भी, सन्मूख वस्त का यथार्थ ज्ञान प्राप्त हो चुका है। जिस वस्त के जानने में पहले तीन शिष्य श्रसफल रहे हैं, उसीमें चौथे शिष्य ने सफ्लता प्राप्त की हैं। पहले तीन शिष्यों की स्थिति अथवा प्रवृत्ति से वथाक्रम विपर्यय अशक्ति भीर तिष्टि के स्वरूप का बोध कराया गया है. श्रीर चौथे शिष्य की सफलता से सिद्धि का। ऐसी रियति में अववेरूनी के प्रन्थ के खाधार पर भी हम यह नहीं कह सकते, कि चौथे शिष्य को सिद्धि प्राप्त नहीं हुई। यस्तुरियति तो यही है, कि सिद्धि चौथे शिष्य को ही प्राप्त होती है, और इसप्रकार जिम चार वस्तुश्रों का बोध कराने के लिये उक्त रुप्तान्त दिया गया है, वह चार शिध्यों की प्रश्नित में पर्ययसित क्षेजाता है, और इसीलिये चीनी अनुवाद का लेख पूर्ण है। अर्थ का निर्देश माठरवृत्ति में भी उतना ही है। प्रकृत में उक्त इष्टान्त के द्वारा चार भावनाओं के स्वरूप का स्पष्ट चोध हो जाने के अनन्तर हमें इस बात के जानने की आवश्यकता नहीं रहती, कि उस वातु का हान गर को भी होना आवश्यक था. या वह सार्थ (काफला ) कव तक वहां ठहरा, या कम ष्मधना किस तरह यहां से चला. या आगे उसने क्या किया ? हमन्त चौथे शिष्य, की प्रयूचि पक अपने अर्थ का पूरा कर देता है। इसलिये अलवेरूनी के अन्य में शिष्य के द्वारा गुरु की यह पात कही जानी, प्रकृत अर्थ में कुछ सुधार नहीं करती, प्रत्युत यह अधिक कथन ही है। यद्यपि अनासंगिक नहीं। चीनी अनुवाद में भी इसका उल्लेख हैं। यांच अलबेहनी के प्रन्थ का यही व्यर्थ सममा जाय, कि सिद्धि, चतुर्थ शिष्य को न होकर गुरु को होती है, तो निश्चित कहना पड़ेगा, कि या तो अलवेरूनी ने प्रकृत अर्थ को समस्ते में मूख की है या उसके मन्य का वेसा कर्य समस्ते वाले ने ।

इस देखते हैं, कि माठरपुत्ति में भा संचेप से यह सब वर्षान है। यह पणि उसमें यह गुरु-शिष्य के संवाद रूप में नहीं है। इस माठर की उन पत्तियों की यहां वृद्धृत कर देना उपसुक्त समक्तते हैं।

(१) हंश्यवुद्धिविषर्ययः स्थागुर्यं पुरुषो वेति ।

(२) भूगोऽपि स्थार्षुं प्रसमीद्भ न शक्नोध्यन्तरं गन्तुं एवयस्याशक्तिरुत्यन्ता ।

(३) ततस्तृतीयः तमेव स्थाणु वातु संशयितु वा नेच्वति किमवेनास्माकं इत्येपा तुष्टिः।

(४) भूपधतुर्था दृष्ट्वा यतन्त्रास्मिन् स्थापनादिरुद्धां वल्ली "पश्यति शकुर्नि वा, ततोऽस्य निश्चय द्वरावाते स्थापुर्स्य इत्येपा सिद्धिः ।

माठर के इस लेख से यह बाव स्पष्ट होजाती है, कि प्रत्यवसमें के इत जार भेदों को वह दुवक् र चार व्यक्तियों के द्वारा प्रकट करना जाहता है। वृष्टि और सिद्धि के कपन में 'एतीय' 'चतुर्ध' पर्दों का प्रयोग इस बाव को सन्देहरिहंत कर देवा है। यदापि यहां पूर गुरु और शिक्ष्य का उन्लेख नहीं है, कि भो माठर की भावना इस बग की प्रवीत होती है, कि यह निर्देश जितासु द्वारा ही होना चाहिये। इससे हमें एक यह क्युमान होता है, कि प्रस सम्य

की पठन पाठन प्रणाली में माठर की इन पंक्तियों को उसी हर में खुलासा कर के पदाया जाता । होगा, जो रूप चीनी अनुवाद म आज हमें उपलच्च है। यही परम्परा ख़लवेहनी के समय तक भी होगी। इसी आधार पर उसने अपने प्रन्य में इस प्रसग को लिखा है। अलवेहनी ने चतुर्थ प्रत्ययसमें ≔िसिद्ध को गुरू के नाम पर जो निर्देश किया है, वह मीलिक व्याख्यानके आधार पर हुआ कहा जासकता है, क्योंकि यह निर्देश न चीनी अलुवाद में है, और न उसके मूल रूप में। यह अलवेहनी का लेख, किसी लेख के आधार पर ही माना जाय, तो यह निरिचत है, कि वह लेख चीनी अलुवाद और माठरश्चिक विकट होगा। हमारे सामने यह स्पष्ट है, कि प्रवृत प्रसा, माठरश्चिक और चीनी अलुवाद होनें में ही, अर्थ प्रतिपादन में अल्यिक समानता रखता है, जबकि अलवेहनी के वर्णन में 'सिद्धि' के निर्देश में भेद है। हमारे विचार से यह भेद नहीं, प्रस्त इसे अधिक निर्देश है कहना चाहिये।

! '(श)—तीसरा एक और भेद-स्यक्ष प्रकाविकती के प्रत्य से वर्षाध्य किया जाता है। आर्थ १६ की व्याख्या में वर्धन है, कि वर्ष मा मधुर जाता । प्रीमिं पर, आफर नाता रसीं में परिखत होजाता है। विद धुवर्षभाजन में रहता है तो वह उत्तीवरह मधुर रहता है। यदि प्रध्यी पर ताता है, वो पृथिवी के गन्य के अनुसार नाता रसों में परिखत हो जाता है। यह वर्षन 'चीनी असुवाद से है। कहा जाता है, कि इस प्रसाम में अतवेकती ने भी सुवर्षभाजन का उत्त्वेख किया है। परन्तु माठरहाचि में सुवर्षभाजन का उत्त्वेख नहीं है। इससे परिखाम निकाता गया है, कि चीनी असुवाद का आधार माठरहाचि नहीं होसक्वी।

इसके सम्बन्ध में कुछ भी कहने से पहले हम माठरछित्त और चीनी धनुषाद के सम्कृत रूपान्दर को तुलाकी सुविधा के लिये यहा उद्भुत कर देना चाहते हैं।

भारत

तद्या-एकरसमन्तरिज्ञात् जल पतितम्, तज्ज मेदिनी प्राप्य नानारसता याति, प्रथमाजनिशेषीत्। चीनी खनवाद

दिच्यमादावकरस जलं प्राप्नोति मेदिनीम्। नानारसं परिगामति पृथकपृथम्माजनविरापात्।

यदि सुवर्शभाजने वर्तृते, तद्रसोऽतिमघुर । यदि पृथिवी त्र्यूग्नोति, पृथिवीगन्यमग्रः स्टब रसो नाना मचति, न सम ।

ंचीनी अनुवाद का प्रथम धेन्दमें पर्या सहरा प्रवीत 'होता है। सक्कृतरूपान्तरकार ने 'यहा टिप्पणी में निर्देश किया है, कि चीनों में 'यह रखोक रूप में दी है।' सक्कृत रूपान्तर में प्रयम अर्द्ध अनुष्टुर्प बन गया है। द्वितीय अर्द्ध में किहें 'हन्द नहीं है। तुलना से स्पष्टा प्रवीत होता है, कि माठर के प्रन्य को चीनी अनुवाद में जन्द का 'रूप दे दिया गया है। 'यह एक 'विचारणीय बात है, कि यदि माठर ने चीनी अनुवाद के मूख का अनुकरण किया होता, और उस

मूल में इस स्थल पर कोई रलोफ ही होता, तो माठर उसकी उपेसा न करता, वह रलोक ही जिल्ल हेता। जब फि विश्वमान संस्कृत रूपान्तर में पद और आवुपूर्वी भी वही है, जो माठर की है। माठर की है। माठर की ते माठर की ले माठर की ले माठर की ले कि उसने रलोफ का निवर्श कर दिया है, परन्तु ऐसा भी नहीं है। इससे यह स्पष्ट परियाम निरुत्ति हैं। इससे यह स्पष्ट परियाम निरुत्ति हैं। के माठर के सन्दर्भ को चीनी अनुवाद के समय चीनी पहीं में छन्दोस्त देने का यान किया गया है। यसपि संस्कृत रूपान्तर में यह छन्द नहीं वन आया है।

अब चीनी अनुवाद के दूसरे सन्दर्भपर आईये। इस संन्दर्भ के 'दी भाग हैं, जी दोनों 'यदि' पद के प्रयोगों से प्रारम्भ होते हैं। इनमें से दूसरा माग, रेखोक के प्रथम तीन चरणों का ज्यारकान मात्र है, और प्रथम थाग, 'रंतीक के अन्तिम' चरेख का। इसके अतिरिक्त द्वितीय सन्दर्भ को लिखकर किसी भी नवीन अर्थ का उदुसावन नहीं किया गया। इससे यह स्पष्ट हैं, कि यह मूल का ज्याक्यान मात्र है। जूल में 'भाजनविशेष' पद हैं, उसी को 'स्पष्ट करने के लिये खन्योभाजन और प्रथिवीभाजन का निर्देश किया गया है। यह वस्तु; व्याख्या की है<sub>।</sub> मूल की नहीं, 'और जैसा कि अभी हम निर्देश कर आये हैं, जस समय की अध्ययनाध्यापन प्रास्परा में माठर के उक्त पढ़ों की क्वाब्वा इसी रूप में होती थी. उसी को चान अनुवादक ने अर्थ, को स्पष्ट, करने के लिये अपने प्रभ्य में रख दिया है। अनुवादक चीन में अधर्य चिला गया-था, परन्तु इस अध्यापन परम्परा की अपने साथ नहीं लेगया था, वह भारत में भी रहीं, और इसी नीसिक, च्याख्या प्रस्तरा के आधार पर अलवेकती ने अर्थ की स्पष्ट प्रतिपत्ति। के निये अपने प्रस्था से इसे स्थान दिया । काञ्र भी यह परम्परा समाध्य नहीं होगई। माठर की चक्र पंक्ति का. सिंह. इस । समय भी हम निवरण करेंगे, बो उसी रूप में कर सकते हैं, उससे अतिरिक्त और कोई मार्ग ही-नहीं । सुवर्श का नाम भी भाजन के साथ इसीलिये जोड़ा गया है, कि वह सब भात्मी, में स्वच्छ बीर निर्तोष है । परन्तु अखबेरूनी ने और भी बहुत, सी भातुओं का साम, से दिया है। वह सीना, चांदी; कांच, मिट्टी, विकती सिट्टी, खारी मिट्टी खादि का ब्यट उल्लेख करता है, चीनी अनुवाक में केवल सुवां का उन्होंसा है, आदि पदका भी प्रशोप नहीं है, इससे रपष्ट है, कि अतबेरुत के लेख और चीनी अनुवाद में अनुकरण की चीतक समानता नहीं है। मुल ज्याल्या के पर्निष्का ही दानों जगह व्याख्यान होने के कारण समानता कही जासकती है। इसमुकार पह परलेख इस बात की और भी पुष्टि करता है, कि चीनी अतुवाद का मूल, माउरवृत्ति ही है ।

श्रीयुव श्रव्याचामी सास्त्री महोदय ने इस प्रसंग में: एक बहुव, ही, श्रह्त परिवास निकाला है। श्रापने जिला है, " "चीमी, श्रवजाड, श्रीर, श्रवजेक्ती, के वृदर्खी, के हतने समीप

From such close coincidences between Alberunizs quotations and CHC, we may say that the Sankhya hook which Alberunizeports to have been composed by the sage Kapila and quotes in his Indica, seems to

सन्तुलन के आधार पर हम कह सकते हैं, कि अलबेखनी ने जिम साख्यमन्य का वर्णन किया है. यह महिंप कपिल की रचना है. और उसी को 'इरिडका' [Indica अलबेरूनी के यात्रा वर्णन प्रन्यका नामी में उदधत किया है, जो चीनी अनुवाद का मुख प्रतीत होता है।"

खालबेहती के उदारमा श्रीर चीनी भानवाड के उपर्य के सन्तलतों के श्राधार पर गई परिशास निकालना वस्तत साहसपर्ध है। यह बात हमारे सामने स्पष्ट है, कि चीनी अनुवाद हेश्वरक्षण रचित साख्यकारिकाओं की न्याख्या ही है। पत्तत वह अनवाद, माख्यकारिकाओं के किसी न्याख्या प्रनथ का ही होगा । क्या श्रीयत श्राय्वाखामी शास्त्री महोदय यह समस्ति हैं। कि साख्यकारिकाओं के इस ज्याख्या बन्ध की रचना कपिल ने की थी ? यह नहीं, तो चीनी द्यनपाद का आधार, कपिल की रचना को कैसे कहा जासकता है ? यदि हा. तब तो अनुसन्धान की यह पराकारता है, देश्वरक्षणा की कारिकाओं पर महर्षि कांचल ने क्याक्यायन्थ लिखा. इस कथन पर विचार करना ही निरर्थक है।

श्लोकवाचिक के आधार पर भेदनिर्देश, तथा उसका विवेचन-

ा श्रीवत शास्त्री महोदय ने अपने विचारों की पृष्टि के लिये एक श्रीर श्रमाण इसप्रकार कर्तनिथन किया है।

कुमारित मट्ट ने स्रोफवात्तिक [अनुमान १०४] मे हेत्वामासों का कथन करते हुए 'शयनादि' ददाहरण दिया है, जो पुरुष की सिद्धि के लिये 'स्वचातपरार्थस्वास' सा० का० १७। इस हेत पर उदाहरण रूप में साख्यों के द्वारा निर्देश किया जाता है। शान्तर्राक्षत ने 'तत्त्वसम्हर्र' [३०७ का०] में इसी उदाहरण को 'शय्यासनादि' रूप में दिया है। अब यह उदाहरण केवल चीनी श्रतुवाद में मिलवा है। माठरपृत्ति श्रीर गौडपादभाष्य में इसके स्थान पर 'पर्यक्वादि' उदाहरण श्चिम गया है। <sup>1</sup>

इस सम्बन्ध में हमारा कथन है. कि इत पदी के द्वारा भेद का निरूपण किसे किया जी सकता है ? 'रायन' 'राय्या' अथवा 'पर्यक्क' पद एक ही अर्थ को कहते हैं। परमार्थ ने माठर के 'पर्यंडु' पद का चीनी में जो अनुवाद किया होगा, आपने अब सस्कृत रूपान्तर करते समय उसके लिये 'श्वन पद का प्रयोग कर दिया है। यह आपको कैसे प्रतित हो गया, कि उस चीनी पद की मूर्त रूप 'शयन' ही था 'पर्यंडु' नहीं था. जब कि दोनों पद किमी रूप में पर्यायवाची हैं, एव समान ही अर्थ को कहते हैं। इसीलिये इन परों के प्रयोग पर मूल और अनुवाद अर्थात् माठर-वृत्ति और चीनी अनुवाद के भेद को आधारित करना सवया निरर्थक है।

कमलशील के आधार पर भेदनिर्देश, तथा उसका विवेचन ।

इसके चागे श्रीयुत शास्त्री महोदय दे तत्त्वसमह की कमलशीलकृत पश्चिका ज्याल्या ही represent the original of the Chinese translation मुद्दणसञ्जी सारम,

मुसिका, ५० ३३.

६,१०,११,१४' साल्यकारिकाओं के विवरण की चीनी श्रजुवाद के साथ तुलना करके यह परिणाम निकाला हैं, कि पश्चिका के विवरण चीनी श्रजुवाद से श्रधिक मिलते हैं, माठरवृत्ति से नहीं।

परन्तु हमने स्वयं इन सब सन्दर्भों की परस्पर तुलना की है, और हम सर्वया विपरीत परिसाम पर पहुंचे हैं। इन तीनों प्रन्थों में प्रस्तुत असद्ध को समानताओं का हम यहा उल्लेख नहीं करते, प्रस्तुत हम कुछ विभेदों को दिखलाते हैं, जिससे यह सप्ट हो जायगा, कि पिछ्नका में कमलराील का विवरण माठरपृत्ति से सीनी कमलराील का विवरण माठरपृत्ति से सीनी कमलराील का यिसे स्थलों में त्रिभेद, अनुवाद के समय न्यूनाधिकताओं के कारण ही हुआ है। परन्तु कमलराील के विवरण मूल न्याख्या माठरपृत्ति पर आधारित हैं, सीनी अनुवाद पर नहीं।

पश्चिका में १०वीं आर्था का विवरण करते हुए, महत् का हेतु प्रधान, अहङ्कार का हेतु महत्, इन्द्रियों और तन्मात्रों का हेतु अहङ्कार और पद्ध महाभूतों का हेतु तन्मात्रों को कहा है। यह क्यन इसी आर्था के जीनी अनुवाद के अनुकूल नहीं है। चीनी अनुवाद में अहङ्कार को है। यह क्यन इसी आर्था के जीनों अनुवाद के सिंत क्यन क्या है। यह क्या के क्यन पद्धतन्मात्र का हेतु कहा है, और इन्द्रियादि सोलह [११ इन्द्रिय ४ स्पूलभूत ] पदार्थों का हेतु पद्धतन्मात्रों को बताया है। पश्चिका का विवरण माठायुत्ति के अनुसार है।

इसीप्रकार १४वीं आर्या के विवरण में कमलशील पाच स्थूलभूतों का पद्भवनमात्रों में श्रीर पद्भवनमात्रों वथा एकादश इन्द्रियों का अहस्तार में लय होना ववलाता है। परन्तु चीनी और पद्भवनमात्रों वथा एकादश इन्द्रियों को अहस्त्रार में हा अलुवाद में इसके विपरीत पांच स्थूलभूतों और पद्भव्य इन्द्रियों का लय पद्भवनमात्रों में ही अलुवाद में इसके विपरीत पांच स्थूलभूतों और पद्भव्य इन्द्रियों का लय पद्भवनमात्रों में ही अलुवाद में । पद्भिका का विवरण माठरप्रचित का अनुकरण करता है। पेसी स्थितिमें माठरप्रचित स्थाया गया है। पद्भिका इन तीनों की परस्पर बुलना के आधार पर यह परिणाम निकालना, चीनी अनुवाद और पद्भिका इन तीनों की परस्पर बुलना के आधार पर यह परिणाम निकालना, चीनी अनुवाद और पद्भिका अनुवाद का आधार, नोई माठरप्रचित्र से अतिरिक्त व्याख्याप्रस्थ कि कमलशील के लेख और चीनी अनुवाद का आधार, नोई माठरप्रचित्र के लिये जो लहा-

मन की सकल्प यृत्ति को (२७वीं आर्यों के विवरण में) स्पष्ट करने के ितये जो उदा-मन की सकल्प यृत्ति को (२७वीं आर्यों के विवरण में) स्पष्ट स्ति (पड्दरीनसमुख्य सदीक पृष्ट हरण, क्मत्वरीज (तरवसंग्रह पितका प्रार्टिश) और गुणरून स्ति (पड्दरीनसमुख्य सदीक पृष्ट १०१) ने अपने प्रन्थों में दिया है, कहा जाता है, कि उसका मृत माठर में नहीं है, चीनी अनुवाद १०१) ने अपने प्रन्थों में दिया है, कहा जाता है, कि उसका मृत माठर में नहीं है, चीनी अनुवाद में हैं। इसीप्रकार ध्वीं आर्या में 'उपादानमह्त्य' हेतु का विवरण करते हुए एक उदाहरण

र कारिका, तत्त्वसमह के व्वष्ट स्वोक [ए० १=] पर, १० ग्रोर ११ कारिका, तत्त्वसमह के ७वें रखोक [ए० १७] पर, १२ कारिका, तत्त्वसमह के १४ रखोक [ए० २०−२१] पर न्यास्थात हैं।

<sup>120</sup> पण पर, पर कारणा, जिस्सा करेंगे, ि यह मत चीनी अनुवाद में अनुवादक के द्वारा दी उद्भावत । अभी आगे हम इस बात का निर्देश करेंगे, ि यह मत चीनी अनुवाद में अनुवादक के द्वारा दी उद्भावत । अदि कमसरशित के किया गया है, सील्य के किसी भी प्रन्य में इस का उल्लेख नहीं पाया जाता । यदि कमसरशित के किया गया है, सील्य के आपार पर होते, जो चीनी अनुवाद के आपार होते ए साथ २ माटर-पित्रय किसी एसे प्रन्य के आपार पर होते, जो चीनी अनुवाद के साथ उन्त्र सिद्धान्त सम्यन्थी पूचि हो सातिर्वन था, तो कमलशील के विवस्थ में चीना अनुवाद के साथ उन्त्र सिद्धान्त सम्यन्थी मीविक भेद न आपाता।

उ देखिये, सुवर्णसप्तविशास्त्र की मूमिका, पृ० ३६ |

कैमें ब्रोति देता है, 'उसका मूल भी माठेर में नहीं, 'बीनी' अनुवाद' में हैं।' इसिलिये बीनी अनुवाद का मूल बही प्रत्य होनी बाहिये, जो कमलेशीलके विवरण का आधार है,' और वह प्रत्य माठेरिक्ति नहीं होसंकता। वैयोकि उसमें उन्हें उदाहरेणों को मूल नहीं मिलता।

इस संस्थाय में हुमारी कथन है, कि वस्तुत ये उदाहरण मूल न्यांच्या के ग्रहा नहीं हैं। मूल न्यांच्या के उन रे पदी को स्पष्ट विवरण करने के लिये ही अध्ययन श्रादि के समय ये उदाहरण प्रविद्या के उन रे पदी को स्पष्ट विवरण करने के लिये ही अध्ययन श्रादि के समय ये उदाहरण प्रविद्या है। को स्पष्ट प्रति ति के लिये उनकी ज्वांचे स्पर्ध में अध्य को स्पष्ट प्रति ति के लिये उनकी प्रविद्य के मूले के अध्य अध्यान है। माठर प्रति और प्रति अध्यान के अध्यार पर प्रति वही कहा जाता है, कि माठर प्रति में बीती अधुवाद के मूले का अधुकरण किया गया है, तो इस इस बात का कोई कारण नहीं पाते, कि ये उदाहरण माठर होते में प्रति कहा जाता है। कि माठर प्रति पाते, कि ये उदाहरण माठर होते में कहा जास करते हैं, विव्य करने अध्यान प्रवाह के मूले के का अध्य करने हैं के स्पष्ट करने के अधुकर स्वति प्रति पाते हैं। इस स्वति पाते के स्वति प्रति पाते हैं। इस स्वति पाते के स्वति प्रति पही है, कि व माठर पिति की रचना के बाद की बीत है, और प्रति के मूले पही का ही इसके द्वारा विवरण किया प्रताह है।

उपर्युक्त कथन के लिये हमारा किई आबह नहीं हैं। येर इसनी निश्च ये हैं, 'कि बर्तना के कर मार्ग अनुवाद के परस्पर देनना किस साम्य है, कि वह केवल दूर्तना के कर स्पेत्र होता के किस साम्य है, कि वह केवल दूर्तना के कर स्पेत्र होता हो। किस अनुवाद के मूल का अनुकरण किया होगा। किस भन्य का अन्य लेखक के द्वारा अनुकरण किया जाना और प्रतिलिप किया जाना साम्य साम किस किस के दूर्त हो। देन दोनी अन्यों की समानता अनुकरण कि स्थित कक 'पूर्ण'नहीं होंगों हो। से स्थित यह

समानता प्रतिनिषि की स्थित तक पहुच जाती है। इस बात को हम निश्चय रूप से जानते हैं, कि चीनी श्रुवाद, श्रुवाद है, वह प्रतिनिष्णि के ही समान है उसमा मृत व्यवस्थ कोई सस्कृत भन्य है, श्रीर वृह ईश्वरकृष्ण की सार्यकारिकाओं की न्याख्या है। मेमी स्थित म माठर दृत्ति श्रीर ही भीनी श्रुवाद की मृत्यमूत न्यास्या है। इतना निश्चय होजान पर हम वर्तमान माठर पृत्ति श्रीर चीनी श्रुवाद के व्यवस्थ को एक दूसरे भी सहायता पर शुद्ध वर समते हैं, और व्यक्षिक से श्रिष्ठ मृत्व वास्तिवक पाठों तक पहुच समते हैं। इसिलिय उम्त प्रस्तुत उदाहरणों के सम्बन्ध में यह भी श्रुवाद कि बा सकता है, कि बुझ पाठ वर्तमान माठर पृत्ति म म्यस्थित होगये हैं। जिन का पत्ती हम चोनी श्रुवाद के श्राधार पर लगा सकते हैं।

माठरपुर्ति और चीनी अनुवाद की आश्चर्यजनक ममानता-

इस बात का हम् ह्यागे ज़िल्हेंग करेंगे, कि बीनी अनुस्तृ मृ अनक मन्दर्भ ऐसे हैं, जो अनुबाद में रेस एसे मिलाये हैं, वे मूल के प्रशा करापि नहीं होसकते । परन्तु इससे पूर्व प्रसानश्र इन दोनो मन्तों (मृत माठरश्चि बोर चीनी अनुवाद ) की उन दो एक समानताओं वा अने कर देना चाहते हैं, जो एक मन्द्रकार के द्वारा दूसरे मन्य का अनुकरण करने म समय नहीं होसकुती केव्ल प्रतिक्षित्र अथवा अनुवाद में ही उनकी स भावना होसकता है।

(क) माठ्रवृत्ति में १ द्वी कार्यो के अयुगपश्ययुत्तेश्व के से तेतुपद का व्यारयाम् नहीं हैं। यह हम नहीं कह स्कते, कि इस पद का व्याख्यान, व्याख्यामर ने किया ही नहीं, अथवा किसी समयमें रागिद्धत होगया। यहा विशेष ध्यान देने योग्य यह वात है, कि चीनी अनुवादम भी इस हेतुपद का व्याख्यान नहीं है। अप यृदि हम इस मात को स्प्रीमार करे, कि माठर ने चीनी अनुवाद के मूल को अनुकरण किया है, तो निश्चित ही किसी अन्य का अनुकरण करने वाने लेखक के सम्बन्ध में यह नहीं माना जासकता, कि यदि किसी पद के अये प्रथम अन्य म नहीं हैं, तो अनुकर्ता भी इसे होड़ है। वस्तुन अनुकरण करने हम म पह नहीं माना जासकता, कि यदि किसी पद के अये प्रथम अन्य म नहीं हैं, तो अनुकर्ता भी इसे वाहों हो। वस्तुन अनुकरण करने हम म पह नहीं स्वार्थ कर सकता है, अर्थ न किये जानेना नारण, उसका अयोग्यता को भीनिती कही जासकता। परन्तु प्रतिक्षिप करने वाले के लिये यह सबेशा स भय और युक्त है, न्यों कि यह नई रच्या सही कर रहा। इसी तरह अनुवाद म भा यह बात स अब है। अनुवाद क इस हम म सा सही हो तो यह पर ही म्या सम्बन्ध है, वह उसको उसी तरह हो देवा। स्थी कि व्यार्थ म नहीं है, तो यह एक नहत ही स्थामान सकता है, कि माठरप्रित म उसते हेतुपट का वाह है, कि माठरप्रति म उसते हतुपट का वाह है। वह अनुवाद मात सही है । अर्थ मही हुआ। यह समानना विस्त्य करती है कि यह अनुवाद माठरप्रति माने म उस का अप्रवाद की नहीं हुआ। यह समानना विस्त्य करती है कि यह अनुवाद माठरप्रति का ही है।

(ख) शर्वी आर्या की ज्यात्या म खुठे हेतु रा ज्यात्यान करते हुए कमलशील न प्रधान श्रीत ज्यक्त दोनों की इक्हा ही, प्रसवसमी कहा है, और उसी मम से उदाहरण दिया है, श्रर्थात

<sup>--</sup> शरवसंग्रह, ज्यो स्त्रोक् पून्ड-१०-वर ।--

प्रधान से बुद्धि की उत्पत्ति होती है, और बुद्धि से अहस्कार की । चीनी ब्यनुवाद में इस वदा-६रण में विपर्यय है। अर्थान् पहले न्यक्त का उदाहरण दिया है—बुद्धि से अहंकार उरपन्न होता है, और अहस्कार से तन्माम आदि । इसके अनन्तर लिया है, प्रधान महत्त् को उत्पन्न करता है। चीनी अनुवाद का यह कम, माठरप्रत्ति के सर्वया अनुकृत है, यदापि अपने लेख से उसका असी-मन्जस्य होजाता है। तात्पर्य यह है कि उदाहरण का कम उसने अपने मृत्यम्य के अनुसार ही हिने दिया है, जो अनुवादक के लिये उपयुक्त कहा जासकता है। केवल अर्थ का अनुकर्य करनेवाला उससे वाधित नहीं होता, जैसे कमन्तरील ने ही किया है। इसलिये स्थिर होता है, कि यसी समानवाण नेवल अनुकरण में संभव नहीं होसकतीं ब्यनुवाद में अवस्य इनकी समाधना होसकती है।

अलवेरूनी, कमलशील और गुगरत्न के लेखों का आधार, माठरवृचि....

पिछले एरडों में इमने चीनी अनुवाद के ऐसे सन्दम्में के सम्बन्ध में आलीचना की हैं. जिनकी समानता सुवर्णसप्ति के विद्वान सम्यादक महोदय ने आलवेहनी, कमलशील और गुण एक सुदि के लेकों के साथ प्रदर्शित की है, और माठरष्ट्रित के साथ उसकी असमानता बताई हैं। अब इम अक्षेत्रको कमलशील और गुणरत्मसूरि के मन्थों से ऐसे उदाहरण भी उपिथत कर सफते हैं, जिनकी माठर्वृत्ति के साथ अरविषक समानता है, चीनी अनुवाद के साथ नहीं । वर्णपि चीनी अनुवाद से ऐसा विपर्वय अनुवाद होने के कारण ही होगया है। इससे यह परिणाम स्पष्ट सामने आजाता है, कि अलवेहनी आदि के सन्धुल माठर्वृत्ति अवद्य भी, जिसके आधार पर उन्होंने अपने मन्थों में सांवयिचारों का उन्लेश किया है, और यह चीनी अनुवाद भी इसीलिये उसी वित्त का अनुवाद कहा जासकता है।

'खलवेहनी का भारत' हिन्दी खलुवाद पुष्ठ ६१ के प्रारम्भ में साख्यप्रस्य से एक इष्टान्त उद्देश्त किया है। इसका खालुपूर्वी तथा रचनाग्रसम, बाठरप्रचि से २० वी जीयों के व्याख्यान में उपजध्य दृष्टान्त के साथ खरविषक समानता रखता है, चीनी खलुवाद की आलुपूर्वी में पर्याप्त खनतर है। गौडपाद नाष्य में भी वह खालुपूर्वी नहीं है।

इसीप्रकार गुगरत्न सूरि की पहदर्शनसमुच्चय की न्याख्यों में पृष्ठ १०८ पर अनुमान के कुछ उवाहरण दिये हैं, वे सर्वया माठरवृत्ति (आर्या १ की न्याख्या) के आधार पर हैं।

कमज़रील के लेकों के सम्बन्ध में हम पीछे भी निर्देश कर चुके हैं, कि चीनी अनुवाद में प्रतिपादित मत का उसने अनुसरण नहीं किया है। काई भी विद्वात उसकी आनुपूर्वों को माउरवृत्ति से तुलना कर भकता है। सिद्धसेन विचाकर रचिव 'सन्यवितके' के ज्याख्यात अपयेष्ट्रेय सूरि ने भी कमलरील के सन्धा सारयकारिका की कई आर्थाओं के ज्याख्यात अपने प्रन्थ में दिये हैं, जो माउरवृत्ति के साथ ही समानता रखने हैं—।

सन्मति तर्क, पुष्ठ २८०-२८४ | गुजरावपुरावश्य मन्दिर मन्यावली-सस्करण ।

भेद के अन्य आधार तथा उनका विवेचन-

श्रीयुत अध्यास्यामी शास्त्री महोदय ने सुवर्णसप्तति की भूमिका में 'चीनी अनुवाद का रचियता' शीर्पक देकर कुछ अन्य ऐसे स्थल उपस्थित किये हैं, जिनके आधार पर माठर एति और चोनी अनुवाद को भिन्न २ प्रन्थ सिद्ध करने का यस्त किया गया है। उसके सम्बन्ध में भी

हम थोड़ा विवेचन कर देना चाहते हैं। (१)-मूमिका के ३६ पृष्ठ पर श्रीयुत शास्त्री महोदय ने लिखा है, कि सांवयकारिका २२ और २४ में महत् से श्रदङ्कार, अहङ्कार से एकादश इन्द्रिय और पद्म तन्मात्र, तथा पद्म तन्मात्रों से पांच स्थूलभूतों की उत्पत्ति होने का उल्लेख किया गया है। परन्तु ३, ८, १०, १४, ५६, ४६ और ६८ कारिकाओं की ज्याख्या के चीनी अनुवाद में जहहुार से केवल पख्र तन्मात्री की उत्पत्ति होना बताया है, अनन्तर पद्ध तन्मात्रों से एकादश इन्द्रिय और पांच स्थूलभूतों की उत्पत्ति कही है। यदापि २२, २४, २४, २७ और ३६ कारिकाओं के चीनी अनुवाद में उस सिद्धान्त का भी निरूपण किया गया है, जो २२ और २४ कारिकाओं में निर्दिष्ट है। इसप्रकार एकादश इन्द्रियों को उत्पत्ति के सम्बन्ध में दोनों विचार चीनी अनुवाद में विश्वमान हैं। इनके आधार पर श्रीयुत शास्त्री महोदयन यह परिणाम निकाला है, कि ईश्वरकृष्ण से कुछ पूर्व और कुछ अनन्तर फाल तक इस सिद्धान्त के सम्बन्ध में बिद्धानों को निश्वयास्मक ज्ञान नहीं था, और इस आधार पर उन्होंने यह सिद्ध करने का यत्न किया है, कि जिस ब्याख्याप्रन्थ का चीनी में अनुवाद किया गया है, उसमें भी इसी प्रकार के लेख होंगे। क्योंकि वे लेख साठरवृत्ति में नहीं हैं, इसलिये चीनी षानुषाद का मृल, साठरवृत्ति को नहीं कहा जासकता।

इसी अर्थकी पुष्टि के लिये भूमिका में प्राचीन आधारी पर पदार्थों के प्रादुर्भाव की अन्य रीतियों का भी उल्लेख किया गया है। इससे यह परिणाम निकाला है, कि इंश्वरकृष्ण के हुछ

पहले से पीछे तक पडार्थों के प्रादुर्भीव की तथा उनके क्रमकी चार पांच रीतियां थीं।

इस सम्बन्ध में सब से प्रथम इमें अपना ध्यान इस ओर आकृष्ट करना चाहिये, कि ईश्वरकृष्ण ने पदार्थों के प्रादुर्भाव तथा उनके कम की एक ही निश्चित रीति को स्वीकार किया। है, और यह भी इंश्वरकृष्ण के लेख के अनुसार निश्चित है, कि वही रीति पष्टितन्त्र में भी ६, आर पर ना २९ न १९ वह स्पष्ट हो जाता है कि इस सिद्धान्त के सन्बन्ध में देश्वरकृष्ण का स्वीकृत कीगई है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि इस पार्था जात प्रतिश्वत है। अन्य सांख्याचार्यों ने भी इस सिद्धान्त की श्वीकार किया है। एक अपना विचार निश्चित है। भीनी अनुवाद में भी मात स्थलों पर इसी सिद्धान्त का निरूपण किया गया है।

इसके अतिरिक्त हम यह भी देवते है, कि प्राचान काल से अप तक के उपलब्ध [पठचाधिकरण के अतिरिक्त ] सांख्याचार्यों के लेखों में इस सिद्धान्त की सर्वसम्मत माना तथा है, कि इन्द्रियां आहङ्कारिक हैं, भौतिक नहीं। इसके विवरीत अन्य अनेक दार्शनिक इन्द्रियों राया था पर विकास के सामित हैं। ज्याय वैशेषिक बौद्ध शाद्धर घेदांग्वी आदि अनेक दारीनिक सम्प्रदाय श्रीर 'माठरप्रान्त' इस दो पर्दोकाप्रयोग किया है। मुबर्णसप्वतिशास्त्र के सम्पादक श्रीयुत श्रयमासाभी शास्त्री महोदयने इसके श्राबार पर उक्त ग्रन्थ की भूमिका में वह निर्धारण करनेका यत्न किया हैं, कि 'माठरभाष्य' नाम का कोई प्राचीन ज्याख्याप्रन्य था, जिसका उक्लेख 'श्रनुयोगद्धारस्त्रं श्रादि जैन प्रन्थों में पाया जाता है। संभवतः वही माठरभाष्य चीनी श्रनुवाद का मूल श्राधार होगा। 'माठरशान्त' परका प्रयोग, गुर्वारत्नस्त्रं ने उपलभ्यसान माठरप्रन्ति के लिये किया है।

'माठरप्रान्त' पद के सम्बन्ध में हम पर्याप्त विवेचन पीज़े कर चुके हैं। श्रीयुत शासी
महोदय की 'प्रान्त' पद का अर्थे समक्रने में अम हुआ है। गुणरत्नंस्ति ने जो रलोक 'माठरप्रान्व'
फहकर उद्देश्व किया है, वह माठरभाष्य के ही हासिये ( Margin) पर लिखा हुआ रलोक था,
उसकी ठीक पते के साथ उद्देश करने में गुणरत्नस्ति ने पूरी सावधानता निर्भाई है, 'और इसी
लिये आगे ही जो रलोक उसने 'रास्त्रान्तर' कहकर उद्देश्व किया है, वह उसने शास्त्र के मध्य में ही देखा है, संभव है वह, माठरभाष्य में ही देखा हो। परन्तु यह स्पष्ट है, कि 'प्रान्त' पद का
प्रयोग यहां किसी प्रम्थान्तर का निश्चायक नहीं कहा जासकता। प्रस्तुत यह उसी माठर भन्ध
के हासिये के लिये प्रयुक्त किया गया है, जिसका १०६ पट्ठ पर प्रन्यों की सूची में 'माठरभाष्य'
नाम से उन्लेख किया है।

प्रस्य सूची में 'बाठरभाष्य' यद, उपलभ्यमान माठरशृत्ति के लिये ही प्रयुक्त हुआ है, इसकी मुद्धि के लिये हम और भी उपोद्चलक देते हैं। गुण्यस्तस्ति की ज्याद्या में हम देखते हैं, कि अनेक स्थलों पर प्रसंगवश उसने सांख्यसिद्धान्यों का निरूपण करने में माठरशृत्ति का ही धानुकाण 'किया है, गौडपादमाप्य अथवा तत्त्वकीसुरी आदि का नहीं। इससे यह स्पष्ट है कि, सांख्यसिद्धान्यों के निरूपण में वह भाठरशृत्ति को अन्य ज्याद्याओं की अपेका अधिक महस्य तेता है। ऐसी थिति में अब वह सांख्यमन्थों का उत्कीर करने लगेगा, तब उस प्रनथ का यह नाम न गिनाय, यह बात समक्त में नहीं आसकती। इसिलिय यह निश्चत रूप से कहा जासकता है, कि प्रनथी की गणाना में 'माठरभाष्य' से वह उसी प्रन्थ का उत्कीर कर सह है, जिसका उसने अपनी अगाव्या में बहां तहां आश्रम लिया है, जो कि उन स्थलों की नुजना करने से माठरशृत्ति ही निश्चत होता है। इसप्रकार गुण्यस्त्वमूरि का 'बाठरभाष्य', उपलभ्यमान माठरशृत्ति से भिष्म मही कहा जासकता। अतः माठरशृत्ति ही चीनी अनुवाद का मूल आधार है, यह बात सबंभा निश्चित होजारी है।

मरहरण, पृष्ट १०६ पर 'माहरमाप्य' वद है, चीर वृष्ट ६६ पर 'माहरमान्त' ।

मुबर्धसंस्वतिशास्त्र की भूमिका, पृष्ठ १७, ३८ और ४२।

मुचर्णसप्तिवशक्त की मुझिका, पृथ्ठ ३७ और वहीं पर संख्या ३ की टिप्पबी !

रेखें, पहरुरांत्रसमुख्यप की गुण्यशतमृहि कृत ब्यावमा, पुष्ट ३०१, ६। बीर १०८ । इनकी गुलना बरें, मारायुक्ति, बारिका २१, बीर १।

सपसंहार\_

महामहोपाध्याय श्रीयुत हरप्रसाद शास्त्री ने व्यन्ते एक लेख [JBORS=तर्तल of विहार एएड खोरोसा रिसर्च सोसायटी, vol ६, सन् १६२३, पृ० १४१--१६२ ] में इस बात को महर किया है, कि बाईस वस्त्रीसुनास सुत्रों पर गाठर का भाष्य होगा, समयुक उसमें किर और किसी ने संबद्धन किया, जो समय पाकर पश्चितन्त्र के रूप में बन गया, देशवरकृत्वन जा का संदेप किया है

प्रवीत यह होता है, कि श्रीयत अध्यास्वामी सास्त्री महोदय ने अपने विचारों की शीयुव हरप्रसाद शास्त्री के विचारों के आधार पर ही अस्तृत किया है। इतनी ही विशेषता इन दोनों में हैं, कि हरप्रसाद शास्त्रों ने ईश्वरकृष्ण की कारिकाओं का जो जावार बताया है. श्रीयत अवयाखामी ने देखी की चीनी अनवाद का आधार मान विया है। परन्त यह सब अन्धेरे में जाठी चलाने के समान है। यह इन विद्वानों ने केवल कल्पना के काधार पर मान लिया है. और सास्त्र के सामञ्चन्त्र का भी ध्यान नहीं हत्त्वा गया।' जो प्रमाणाभास इस सन्दर्भ में उपस्थित''' किये गये है, उत्तका इसने विस्तारपूर्वक विवेचन कर दिया है, और यह निरचयपूर्वक कहा जानसता है, कि श्रीयत श्राट्याध्यामी शास्त्री, इस बात को शिद्ध करने में सफल नहीं होसके, कि षीनी अनुवाह का आधार माठरवृत्ति नहीं हैं।'

इस प्रकरण में हमने सांख्यसप्तति के पांच व्याख्याकारों के सम्बन्ध में विवेचन किया

है। उनके काल सरवन्यों निर्धय का निष्कर्ष हम यहां पनः निर्दिष्ट करते हैं-

'(१)-वाचरपति मिश्र = मध्य विक्रमी संवत्, पश्च ईसवी सन्।

ें (२)-जयमंगला ध्याख्याकार राष्ट्रर=विक्रमी संवत् के सप्तमशतक का श्रन्त, '६४० ई० ' सन के लगभग ।

(३)--ब्राचार्य गौडपाद विक्रमी संगत के पष्ठ शतक का अन्त, ४४० ई० सन के

(४)—युक्तिदीषिकाकार राजा = विक्रमी संबत के पद्मम् शतक का अन्त, ४४० ईसमी सन के लगभग

(x)-शाचार्य माठर=विक्रमी संचत् का प्रथम शतक। इसवी सन् के प्रारम्भ होने के लगभग।

हमारा इस: समय-निर्देश से यही तारंपर्य हैं, कि उन आंचार्यों का काल. निर्दिष्ट काल के अनन्तर नहीं कहा जासकता, इसमें वांचरपति मिश्र का समय सर्वथा निश्चित है। उसी की श्वाधार मानकर इन न्याख्याधन्यों के एक दूसरे में उदरण, सतिनदेश, प्रत्याख्यान श्वादि से ही हमने इस कालिनिएय का बरन किया है। संभव है, इस में कहीं बोड़ी बहुत हेर फेर होसके, परनत इन ब्याख्याकारों का जो कम हमने निर्देष्ट किया है, वह निश्चित है, उसमें किसी परिवर्तन की अधिक सम्भावना नहीं की जासकती। अस्ति कार्यक्रिक सम्भावना नहीं की जासकती।

١.

## अन्य प्राचीन सांख्याचार्य

सास्य के खादि प्रवर्धक परमपि कपिल का आवश्यक वर्णन हम प्रथम प्रकरण म कर चुके हैं। व्यन्य प्राचीन खाचार्यों के सम्बन्ध में जो कुछ विवरण जाना जासका है, उसका निरूपण इस प्रकरण में किया जायगा।

## १--- आसुरि--

परमिष कपिस का प्रथम शिष्य आसुरि या। बासुरि के शिष्य पञ्चशिरा ने प्रपने एक सूर' म इस बात का करनेस किया है, कि परमिष कपिल, ने, किस प्रकार आसुरि को साट्य, राास का व्यवेश किया। कुछ आधुनिक पारचात्य विद्वान् आसुरि को मी विद्वासिक पुरुष नहीं मानते। परन्तु उनके ये सब कथन निराधार ही, कहे जा सकते हैं। आधुनिक पाथात्य विद्वानोकी कुछ वेसी मनोष्टिच वन गई है, कि वे भारतीय इतिहास और सस्कृतिके बानेक आधारों को काल्यनिक वताने में ही एक अनुष्टल अनुपूत्त का स्वाद जेते हैं। जिस व्यक्ति के जीवन के अनेक भागों का वल्लेस जहा तहा साहित्य में बराबर उपस्वक्य होता है, उसको यदि, पेतिहासिक व्यक्ति माना जाय, तब पेतिहासिकता किस वस्तुकानाम होगा १ फिर सब ही इतिहास काल्यनिक कहे जासकते हैं। इसलिये बहुत से प्राचीन वर्धनों की पेतिहासिकता अथवा काल्यनिक कहे जासकते हैं। इसलिये बहुत से प्राचीन वर्धनों की पेतिहासिकता अथवा काल्यनिक कहे जासकते हैं। इसलिये बहुत से प्राचीन वर्धनों की पेतिहासिकता अथवा काल्यनिक हो, उस जाित की परम्पराओं के आधार पर भी बहुत कुछ सीमा तक निर्धांत की जासकती हैं। इसप्रकार आधार सम्बन्धों वर्धनों का आधार काल्यनिक नहीं कहा जा सकता।

माठरवृत्ति तथा श्राय साख्य मन्यों में श्रासुरि हा एक गृहस्य महाया के रूप मा उल्लेख किया गया है, और उसका क्षेत्र यही नाम उपलब्ध होता है। उसके श्रम्य किसी मास्कारिक नाम के सन्यन्ध में हमें श्रभी तक भी इक्ष हात नहीं है। उसके प्रम्य किसी मास्कारिक नाम के सन्यन्ध में हमें श्रभी तक भी इक्ष हात नहीं है। उसकि कियत के कृषा से उसे सार्य झान मारा हुआ, और उसने मोच मार्ग का श्रमुसरण किया, इसका भी उल्लेख है। महाभारत उपलिख वर्ष अध्याय २०६ से २२० तक म कियत और आसुरि के सवाद का उन्नेस है। उससे स्पष्ट होता है, कि कियत ने श्रासुरि की तरवझान का उपदेश किया। महाभारत म प्रसङ्गवश श्रन्य स्थलों म भी श्रासुरि का उन्नेस है।

¹ "र्बाद्विद्वान् निर्मायचित्तमधिकाय कारुवयाद् भगवान् परमीपरासुरवे जिल्लासमानाय तन्त्र प्रोवाच ।"

Keith, Samkhya System, PP 47-48 Garbe, Samkhya und yoga PP 2-3

निर्यापसागर प्रेस बम्बइ में मुद्दित, १६०७ ईसवी सन् का कुम्मघोषा सस्करण।

<sup>¥</sup> सहामारत, उक्त सरकरबा, १२ | २२० | १०, १३, १४ ॥

# शतपथ ब्राह्मण में आसुरि का उन्लेख-

शतपथ प्राह्मण में भी एक आसुरि का उल्लेख आता है। वहां वारह 'स्थलों में इसका उल्लेख है। जिनमें अन्तिम तीन स्थलों में वंशावती हैं। शेष नौ में सर्वत्र आसुरि के तसिंद्रपयक मतों का उल्लेख हैं। ये सब मत कर्मकायह अथवा यज्ञादिविषयक हैं, इससे प्रतीत होता है, कि शतपथ ब्राह्मण्यक्ते रचनाकाल से बहुत पूर्व श्रासुरि नामक कोई व्यक्ति महायाझिक हुश्रा था । वह यज्ञादि पद्धति का इतना प्रतिष्ठित अनुष्ठाता था, कि उसके तचिंद्वपयक मतों का शतपथ प्रावस्य में भी उल्लेख किया गया है। इससे उसकी प्रसिद्धि और प्राचीनता का श्रतुमान होता है।

सांख्याचार्ये ब्रासुरि, क्या शतपथवर्णित ब्रासुरि से भिन्न है १

अभी तक यह एक विवादास्पद विषय है, कि साख्याचार्य त्रासुरि, शतपथ ब्राह्मण में वर्णित ऋासुरि ही है, ऋथवा उससे भिन्न ? आधुनिक अनेक पाश्चात्य वया भारतीय विद्वानी ने इनको प्रथम व्यक्ति माना है। यशायि उन्होंने अपने इस मन्तव्य के लिये कोई विशेष प्रमाण आदि उपिधत नहीं किये हैं, परन्तु उनकी अन्तर्भावना यही प्रतीत होती है, कि शतपथ मासण की रचना से पूर्वकाल में सांख्यदर्शन की रचना हो चुकी होगी, इस बात को उक्त विद्वान स्वीकार करने को तज्यार नहीं । यद्यपि वे अपनी इस अस्त्रीकृति में भी कोई युक्तिया उपस्थित नहीं करते ।

हमारा विचार इस सम्बन्ध में उक्त बिद्धानों से विपरीव है। शतपथ शाझण में वर्णित श्रासुरि ही, श्रपनी प्रतक्ष्या के अनन्तर साख्याचार्य श्रासुरि के रूप में प्रसिद्ध हुन्ना, पेसा हमारा विचार है। शतपथ माश्रण के वर्णन से यह।स्पष्ट है, कि । वह महायाहिक था। इस बात की ध्यान में रखते हुए, जब हम माठरपुत्ति के किपल आसुरि संवाद सन्वन्थी आर्रिमक सन्दर्भ की देखते हैं, तो उससे हम यह एयष्ट प्रतीत हो जाता है, कि प्रश्रम्या से पूर्व आधुरि एक याहिक प्राप्त था, और गृहस्थ धर्म में रत था। किपल, आसुरिको अन्यात्म विचा का अधिकारी समसकर तीन बार उसके स्थान पर आये, और प्रश्न किया, आसुरि ! गृहस्थ धर्म में रत हो ? आसुरि ने वो बार यही उत्तर दिया, कि हा! गृहस्व धर्म में रत हू। परन्तु अन्तिस अवसर पर उसके कन्वरात्मा में विचेक वैराग्य की माता बत्यन्त हो चुकी थी । विसरी चार में उसने ब्रह्मचरीयाझ और प्रश्नव्या की दीवा ली, और कपिल का शिष्य बनगया।

भाठर फे वर्णन से यह सर्वेषा स्पष्ट हैं, कि जिस आसुरिने कपिल से अध्यास्म निया का उपदेश लिया, वह उस दीचा और प्रवाश काल से पूर्व सहायाद्विक श्रीर गृहश्च नालया था। आसुरि को यहां चर्षसहस्रयाजी भी लिखा है । महामारत [ १२। २२०। १०-१३ कुम्भपोस् सस्करण] में भी इसका उल्लेख है। शतपथ श्राह्मण के आसुरि सम्बन्धी वर्णन उसी आसुरि 

Dr. Ruchard Gorbe, Samkhya und Yoga, PP, 2-3,

के होतकते हैं। इन गर्णनों के साथ साख्यसन्यन्धी गन्य को सूच्या, और उसके अभाव में आसुरि को प्रथम् न्यक्ति मानना, श्राविचारितरमणीय ही होगा, क्योंकि प्राद्मण के उक्त ध्यलों में आसुरिसन्मन याज्ञिक विचारों का ही उल्लेख निया जानकता था, जो उस प्रसम से सन्यन्य रखता था, प्राद्मण्यन्य, आसुरि का जीवन की जायन हीं लिखरहा है, जो वह उसके जीवन की जान्य पटनाओं का भी उल्लेख करे, और विशोधकर सांख्य सम्बन्धी पटनाओं का तो आसुरि के उस भीवन से शिंह सम्बन्ध हो नहीं।

यह यहुत अधिक सम्भव है, िर अपन काल के इतने प्रतिष्ठित महायाझिक विश्रुद्धाग्त करण विद्वान त्राझण को स्थिल ने अध्यात्म विद्या के उपदेश का अधिकारी चुना हो। क्यों कि ऐने व्यक्ति के द्वारा ही अपने विद्यारों के प्रसार में उसे अधिक से अधिक साहाग्य निल सकता था। आधुनिक पाश्चाश्य विद्वान् जिस रष्टिकोण से भारतीय इतिहास को उपस्थापित करते हैं, यह सर्वेश अपूर्ण और एक्देशी है। वस्तुत साल्यशास्त की रचना अप से बहुत पूर्वकाल में हो चुकी थी। इमलिये शतप्य माद्याग्र म वर्णित आधुरि ही, अपनी प्रश्रम्या के अनन्तर कपित का शि व आधुरि था, इमने कोई असामझस्य प्रतीव नहीं होता।

श्रासुरिका एक रलोक—

आसुरि के सास्वविषयक किसी प्रत्य का खभी तक पता नहीं तग सपा है। अनेक । प्रस्थकारों ने एक रखोक आसुरि के नाम से उद्दुश्व किया है। रखोक इसप्रकार है—

विविक्ते हक्यरिखती बुदी भोगोऽम्य कप्तते । प्रतिपिम्बोद्य २३च्छ्रे पथा वन्द्रमसीऽम्मित ॥ केवल एक रलोफ के व्याचार पर वह व्यतुमान करना कठिन हैं, कि व्याद्विर के वस मन्ध्र का क्लेबर क्या होगा। वह क्यल प्यान्य होगा, व्यवचा उसम कुछ गय भी होगा।

ष्यामुरि के इस स्लोक में वर्षान किया गया है, कि पुरुष के भोग का स्वरूप क्या है?

विकिक धर्या पुरुष के असग रहते हुए ही, बुद्धि के न्क् रूप में परिखत होजाने पर जो स्थिति

वनती है, वही पुरुष का भोग कहा जाता है। अभित्राय यह है, कि अपने स्थ पर्मों को लेकर

सुद्धि, असग पुरुष में प्रतिविध्यत होनाती है, इसी को बुद्धि का टक्परिणाम कहा जाता है, जैसे

कि स्वरूख जल म चन्द्र अपने घर्मों को लेकर प्रतिविध्यत होजाता है। इसप्रकार पुरुष म प्रति

विध्यत बुद्धि ही पुरुष का भोग है। बुद्धि के सब धर्म बुद्धि म होते रहते हैं, पुरुष का मोग इतना

ही है, कि बुद्धि अपने; धर्मों को लेकर जसम प्रतिविध्यत होरही है। इसी अर्थ को दूसरे राबरों में

इसप्रकार कह सकते हैं, कि भोजादि सम्पूर्ण करण अपने २ अर्था को बुद्धि में समर्पित करते हैं

इरिमद्रस्तित्व पङ्ग्जैलसमुस्वय की.-मुखरलस्तिकृत वक्तर्यस्यदिष्का नामक टीका के पृथ्ठ १०४ पर रॉयल परिायप्टिक मोसायटा इलकता, सन् १३०५ का सस्करण । स्वाद्वादमम्मती, १२ तथा बार महार्याय पृत्र चाय कनेक कि नैय में इस मो अंद्र रहोक की स्वस्त विधार या है।

<sup>· &#</sup>x27;स्वरे ते, सत्तरवन्त पाठ के स्थान पर कहीं र 'खिरे प्रथमान्त पाठ भी उपलब्ध होता है।

और बुद्धि वन सबको लेकर पुरुष के साजिष्य से टक्रूप में परिणत हो उन्हें पुरुष में समर्थित करती है, अर्थात् पुरुष के भीग की सिद्ध करती है।

त्रासुरि मत की, सांख्यसूत्र तथा सांख्यकारिका से समानता-

पुरुप के भोग के सम्बन्ध में आसुरि का जो मत है, वहीं मत ईश्वरकृष्ण पा ३७वीं कारिका के आधार पर स्पष्ट होता है। सांख्यपडध्यायी के दूसरे अध्याय के ३४-३६ तथा ४६-४७ सुत्रों में भी इसी अर्थ का विशाद रूप में वर्णन किया गया है।

ष्यासुरि से विनध्यवासी का मतभेद-इस सन्यन्य में विन्ध्यवासी का मत आसुरि से कुछ भिन्न है। पहरुर्शनसमुच्चय की गुणस्तस्रिकृत ज्याख्या में कलकत्ता संस्वरण के १०४ पृ० पर विन्ध्यवासी के नाम से एक ऋोक इसप्रकार उद्धत किया गया है-

· "विन्ध्यगमी स्वे रं भोगमाष्टं -पुरुषोऽविकृतास्मै र स्यतिर्भातमचेतनम् ।

मनः करोति सान्निभ्यादुवाधिः स्फटिकं यथा ॥" इति । अविकृतारमा अर्थात् अर्सग रहता हुआ ही पुरुष, सान्तिश्य के कारण अचेतन मन (=बुद्धि) की स्वितभास अर्थान् चेतन जैसा कर देता है, जैसे उपाधि = ताल कमल, स्कटिक की सान्तिष्य से जाल जैसा घना देता है। अभिशाय यह है, कि साक्षिष्य के कारण चैतन्य, बुद्धि में प्रतिफलित होजाता है, यही चैतन्य अर्थात पुरुष का भोग है। विन्ध्यवासी के मत से पुरुष सर्वधा असंग है, भोग भी मुख्यतया बुद्धि में हो होता है, क्योंकि चैतन्य अर्थान् प्रदय, बुद्धि में ' प्रतिविन्तित है, अथवा बुद्धि में पुरुष के प्रतिविन्तित हुए विना भोगादि हो नहीं सकते, इसिनये पुरुष में भोगादि का उपचार होता है। कपिल, श्रामुरि और ईश्वरकृष्ण, पुरुष की स्त्रमंग मानते हुए भी छाहार्य भोग को उसमें स्तीकार करते हैं। विन्ध्यवासी के मत से, उपायि, स्कटिक है सर्वया असंलग्न है । सालिध्यमात्र से अपनी विशेषता को दूसरी अगह संकान्त कर रही है। रक्त-कमल-उपाधि के संसर्ग से, श्वेत स्फटिक, रक्त जैसा प्रतीत होना है, स्फटिक के काठिन्य श्रादि गण रककमल में किसी तरह भी नहीं आसकते। परन्तु स्कटिक, रक्त उस समय तक हो ही नहीं सकता, जब तक कि उपाधि का सालिध्य न हो । इसीप्रकार पुरुष, जब तक अपेतन वत्तावा प्रकार, भग वह निर्मास नहीं करेगा, तब तक बुद्धि में भोगादि की संभागना नहीं, चिन्ध्यवासी के मत से यही पुरुष के भोग का स्वरूप है।

प्रकार भी उरस्थित कर सकते हैं, कि आसुरि, पुरुष प्रतिविभ्यित बुद्धि को भोग मानता है, और विन्ध्यमासी बुद्धिप्रतिबिन्धित चैतन्य की भोग का श्वम्य बताता है। बहां तक पुरुष की श्रस-गता का सम्बन्ध है, भले ही दोनों विचारों का सम्मिलन एक ही केन्द्र में हो, परन्तु इतना अवश्य है, कि विन्ध्यवासी के सत से पुरुष में आहार्य मोग भी सम्पन्न नहीं होसकता। सम्भव है, के होतकते हैं। इन गर्शनों के साथ सांख्यसम्बन्धी गन्य को सूचना, और उसके अभाव में आसुरि को पृथक् न्यकि मानना, अविचारिवरमणीय ही होगा, क्योंकि माहण, के उक्त स्थलों में आसुरिसम्मव याह्निक विचारों का ही उन्लेख किया जागकवा था, जो उस प्रसग से सम्बन्ध रखवा था, शहरणकर्य, आसुरि का जीवन चरित्र नहीं लिखरहा है, जो वह उसके जीवन की अन्य पटनाओं का भी उन्लेख करे, और विशेषकर सांख्य मम्बन्धी घटनाओं का तो, आसुरि के उस जीवन से शेंड सम्बन्ध ही नहीं।

यह यहत अधिक सम्भव है, कि अपने काल के इतने प्रतिष्ठित महायाज्ञिक विद्युद्धान्त'करण विद्वान महायण को कविल ने अध्यास्म विद्या के उपदेश, का अधिकारी चुना,हो क्योंकि
पैने व्यक्ति के द्वारा ही अपने विवारों के प्रसार में उसे अधिक से अधिक साहाय्य ितत सकता
था। आधुनिक पाश्चाव्य विद्वान् जिस रष्टिकोण से भारतीय इतिहास को अपभापित करते हैं,
यह सर्वथा अपूर्ण और एक्टेशी हैं। वस्तुत साल्यशास्त्र की रचना अप से बहुत पूर्वकाल में
होचुकी थी। इमिलिये रातप्त प्राद्धाण में वर्णित आधुरि ही, अपनी प्रवच्या के अनन्तर क्यित का
शिव्य आधुरि थी, इसिन कोई असामञ्जस्य प्रतीत नहीं होता।

व्यासरि का एक श्लोक-

आसुरि के साध्यविषयफ फिसी, मृत्य का द्यमी तक पता नहीं तम सका है। ध्रनेक मन्यकारों ने एक खोक आसुरि के नाम से उद्घेच किया है। खोक इसम्कार है—

विनिक्तं हम्परिश्वती बुद्धी भोगोऽम्य कथाते । प्रतिनिम्बोदयः स्वन्के १ यथा वर्द्रमसोऽम्भसि ॥ केवल एक स्लोक के आधार पर यह अनुसान करना कठिन है, कि आधुरि के उस प्रम्य का कलेबर क्या होगा । यह पेयल प्राप्तय होगा, अथवा उससे हुक गया भी होगा ।

ष्ठामुरि के इस रलोफ में वर्णन किया गया है, कि पुरुष के भीग का स्वरूप क्या है? विभिक्त व्यर्थान पुरुष के असंग रहते हुए ही, चुद्धि के इस् रूप में परिखत होजाने पर जो स्थिति बनती है, यही पुरुष का भोग कहा जावा है। श्रीभाय यह है, कि अपने सथ पर्मों को लेकर मुद्धि, असग पुरुष में प्रतिविक्तित होजाती है, इसी को जुद्धि का इस्परिखान कहा, जाता है, जैसे कि स्वरूज जल में पन्द्र अपने धर्मों को लेकर प्रतिविक्तित होजाता है। इसप्रकार पुरुष में प्रति विभिन्न जुद्धि ही पुरुष का भोग है। जुद्धि के सथ धर्म जुद्धि में होने रहते हैं, पुरुष का भोग इतना ही है, कि पुद्धि स्वपने धर्मों को लेकर जनमें प्रतिविक्तित होरही है। इसी अर्थ को दूसरे शनरों में इस्प्रकार कह सकते हैं, कि ओजादि सम्पूर्ण करण अपने २ अर्थों को सुद्धि संसमर्पित करते हैं.

<sup>े</sup> द्विभ्रम्भिष्ट पद्वर्थनसमुख्य का मुखाराम्बिकृत सफर्वस्थारिका नामक रोका के पृथ्व १०४ पर रॉपल प्रिमारिक मोसायरी बक्षकता, सन् १३०० का सस्काय । स्थाद्वात्त्रमत्ती, १२ तथा वार-महायंत्र पृथ कार्य करिक क्रिय वेंद्र प्राची में इस रकोक को २५एए विकार या है। १ 'स्वर्थ' अपलब्दन पृष्ठ के रुपान पर कहीं र 'सवाप, प्रथमान पह को २५सथ होता है।

पञ्चशिख पराशर गोत्रः में उत्पन्नः हुआ था। इसकी माता का नाम किपलाः किला है। पद्मशिक्ष को बहुत सम्बी खायु का व्यक्ति चताया गया है। महाभारत के इसी स्थल में इसके पद्मशिख नामकरण का कारण इसमकार लिखा है—

'पञ्चस्रोतिस निष्णातः पञ्चरात्रविशारदः । पञ्चतः पञ्चकृत् पञ्चगुणः पञ्चशिखः स्मृतः ॥ इसने कपिलप्रणीत पष्टितन्त्रको अपने गुरु आसुरिसे पद्कर अनेक शिष्पांको पदाया, श्रीर इसपर विस्तारपूर्वक व्याख्यापन्य भी लिखे ।

इस समय पश्चशिरा का कोई भी सम्पूर्ण प्रभ्य उपलब्ध नहीं होवा। वह मूल पिछनन्त्र प्रम्य का रचिता नहीं था, इसका उन्हेख हम विस्तारपूर्वक द्वितीय प्रकरण में कर आये हैं। क्षिण प्रम्थों में कुछ ऐसे सन्दर्भ उद्देश्व हैं, जिनको विद्वानों ने पद्धशिरा का बढ़ाया है। ये सन्दर्भ पावखन योगस्त्रों के ब्यासभाष्य में उद्देश्व हैं। ज्यास ने इन सन्दर्भ के साथ किसी के नाम का उन्हेख नहीं किया। वाचस्पति सिक्ष ने व्यासभाष्य की टीका तत्त्वयैशारदी में इन्हें पद्ध-शिख का बताया है।

इनके अविरिक्त सांख्यकारिका की युक्तिहीषिका नामक न्याख्या में भी भनेक ऐसे सन्दर्भ हैं, जिनके सम्बन्ध में हमारी यह धारणा है, कि वे पञ्चशिक्ष के होंगे। हमारी इस धारणा का आधार न कोई परम्परा है, और न किसो का लेख। केवल व्यासभाष्य में उद्धृत सम्दर्भों के साथ युक्तिहीपिका के सन्दर्भों की तुलना करने से हमारी यह धारणा बनी है। सांख्यसप्ति की अन्य व्याख्याओं तथा सांख्ययिष्यक दूसरे मन्थों में भी इसमकार के सन्दर्भ उपलब्ध होते हैं, जिनको पञ्चशिक्ष की रचना माना जाना चाहिये। इस प्रमंग में उन सय सन्दर्भों का निर्देश कर देना उपयुक्त होगा, जिनको हमने पञ्चशिक्ष की रचना समका है।

पश्चशिख सन्दर्भी का संग्रह --

- १ भादिशिद्वान् निर्माण्यिक्तमधिष्ठाय कारुस्याद् भगवान् परमपिरासुरये जिल्लासमानाय
- २ तन्त्रमिति व्यावयायते, तम एय खलिबद्यम भासीत्, तस्मिस्तमसि चेत्रझ एय प्रथमोऽध्यवर्त्तत, सम इत्युच्यते प्रकृतिः पुरुषः चेत्रझः ।
- ३ प्रस्पाधिष्ठितं प्रधानं प्रवर्तते ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ्सव भाव,शास्त्रिक २२०।१३-१६॥

आसुरेः त्रथमं शिष्य यसाहुविचरजीविनम् । प=च्योतिस् यः सप्रमास्तं वर्षसङ्ख्यक्यः ।।
 अ०-अ० शान्तिः, २२०/३०॥

१ पाव• यो० सू> स्या> भाग, समाधिपाद, सूत्र २१ पर ।

र माठरपृत्ति, ७१वीं कारिका की कवटरियका, तथा यास्कीय निरुत्त पर दुर्गवृत्ति, ७।३॥

३ माठरवृत्ति , तथा गौडपादभाष्य, १७ कार्रका पर ।

विन्ध्यवासी के ये विचार, बौद्ध विचारों के प्रभाव का परिखास हों। यह निश्चित है, कि ईरवर-कृष्ण ने त्रामुरि के मत का अनुसरण किया है, क्योंकि वस्तुवः वह मत कपिल का ही है, और पहण्यायी तथा पञ्चशिक्ष सुन्नों में जपलच्च हैं।

महाभारत के संवाद, सिद्धान्त की दृष्टि से, सांख्यसूत्रों के साथ सम्नानता रखते हैं-

महाभारत के कपिल-श्रामुरि राजाद का हमने ऊपर निर्देश किया है। उस संवाद में कियत सर्थों के शावार पर कुछ विद्वानों ने यह विचार उपस्थित किये हैं, कि महाभारत के लेख, वर्त्तमान अन्य सांख्य अन्यों के साथ समानवा नहीं रखते। अस्तुत किएल आसुरि ,मंडाद महाभारत शान्तिपर्व २२६-२२ अध्यायों में विद्यात है। इस तरह के संवाद अथवा लेखों के सम्बन्ध में साधारण रूप से हमारा यह निवेदन है कि ये संवाद किसी ने साचारण सुनक्त नहीं लिखे हैं। इस के लिये यही कहा जासकता है, कि इन अध्यायों के सेखक ने, कियत ब्रामुरि के सम्बन्धमें जो दुझ परन्वरा से जाना होगा, अथवा उनके सिखान्यों के सम्बन्धमें किएह मी आधारों से जो दुझ समझा होगा, उसी का वर्षन संवाद रूप में किया है।

सवाद में हम देसते हैं, कि बासुरि की जोर से हुड़ प्रश्न किये गये हैं, कियल उनका उत्तर देता है। इस उत्तर में ये वर्णन कायन्त स्पष्ट हैं—

सत्य रजस् तमस्, प्रधान अथवा प्रकृति हैं। प्रधान से सहत् अर्थात् छुदि की उत्पत्ति होती हैं। बुद्धि से अहङ्कार उत्पन्न होता हैं। अहङ्कार से एकादरा इन्त्रिय और भूत उत्पन्न होते हैं। प्रकृति वा 'आधा' पद से उल्लेख किया है।

युद्धि ष्यादि तेईस तस्वों को 'सध्यस'-पद से कथत किया है. और इन २४ के ज्ञान,से प्रकृति में स्थिति बनलाई है।

पश्चीसर्वे पुरुष कां उल्लेख है, और पश्चीस तत्त्वों के झान से अश्यक्त के अधिष्ठात्त्व का वन्त्रीख किया है।

त्यंवाद के इन सिद्धान्त सन्यन्थी निर्देशों से यह स्पष्ट है, कि सांख्य के स्त्रीकृत वदार्थों का ही इसमें उल्लेख है, और क पेल के नाम पर उपलब्ध मन्यों में इसके साथ कोई विरोध मही। इस संवाद का लेखक अपने बङ्ग से संचेप में कपिल के नाम पर जो उल्लेख कर सफ्दा था, यह उसने ठीक ही किया है। इससे यही प्रतीव होता है, कि इस लेख के आधार, कपिल के वसान पर जो कहे जा सकते हैं, और इनमें परस्पर किसी वरह के विरोध की कीई सम्भावना गर्दी है।

## २ पश्चशिख—

श्रामुरि ना मुख्य शिष्य पद्धशिख था। महाभारत के एक रत्नोक से प्रतीत होता है, कि

१ वराशरसगोत्रस्य ब्रहस्य समहारमनः । भिन्नोः परचरि सस्यादं शिष्यः परमसम्मतः ॥

विषयेयास्यः, धारावस्यास्यः, तुष्ट्यास्यः, सिद्धवास्यरचः।

१४--जनभूम्योः पारिणामिकं रसादिवैश्वरूपं स्थावरेषु रुष्टं तथा स्थावराणां अङ्गमेषु अङ्गमानां स्थावरेषु।

१६-एकजाविसमन्वितानामेयां धर्ममात्र' न्यायृत्तिः।

१७—तुल्यदेशभवणानामेकदेशभवित्यं सर्वेषां भवति।

१८-- श्रयं तु सत्तु त्रिषु गुर्सेषु व कृषु अवसीरि च पुरुषे तुल्यातुल्यकातीये चतुर्थे तिस्वयासान्तिः एषुपनीयमानाम् सर्वभावातुपपन्नाननुपरयम् न दशेनसन्यच्छद्वते ।

१६—जयरिए।मिनो हि भोवक्शक्तिस्मतिसंकमा च परिकामिन्यथे प्रतिसंकान्तेम तद्यक्तिनृतुप-ति, तस्यास्य प्रार्विनन्योपगृहरूपाया बुद्धिश्चरित्कारमात्रवया बुद्धिश्चरियाः हि सानद्वसिरिस्याक्यायते ।

२०-- एकमेव दर्शनं स्याविरेव दर्शनम्।

९१—स्पातिशया युक्तविशयात्रच परशरेण विकथ्यन्ते, सामान्यानि स्वतिशयैः सह प्रवर्णने । युक्तते शुखा इतरेतयात्रवेणोपार्जितपुष्यदुःस्यमोहप्रत्यया इति सर्वे सर्वेरूपा भयन्ति, शुख-प्रधानभावकृतस्येषां विशेषः।

२२--धर्मिशासनादिसंयोगात् धर्ममात्राशासप्यनादिः संयोगः।

२२—व्यक्तमञ्जनतं वा सरवमाध्यस्वेनाधिमतीस्य वस्य सम्यद्गातुनन्वस्यास्यसम्यदं मन्यानः, दश्य व्यापदमतुरोत्त्रस्यासम्यापदं मन्यमानः स सर्वेऽत्रविञ्जतः।

२४-मुद्धितः परं पुरुषमाकारशीलविद्यादिभिविभक्तमग्रयन् कुर्यान् वज्ञारमगुद्धि मोहेत !

२४—अस्म इति गुण्लिङ्ग-सन्तिचयमेवाधिष्ठत्वे । गुण्यस्य सस्यत्वस्यादि लिङ्गङ्य महद्दादि स्रत्र सन्तिहितं भवति । तदिदं प्रधानमस्यां भाति, समितक्षाःसः यत १९४२मः ।

२६—स्तिलं स्तिल्मिति वैकारिकोपनिपावसेवाधिकुरते, स्ति वरिमन् कीयते जगत्।

```
१४--पाव योव स्व स्थाव मान, विनुतिपाद, सूत्र १४ पर १
$ 5---910
                                " वंज कह " !
                       11
                                     सूत्र ४३ %।
19---
                          साधवपाद, सूत्र 14 ,, ।
                                    स्थारक ,, !
                         संसाधिपाद, सूत्र ४ 1, 1
                         विमृतिपार स्थ 1३ ॥
                         प्राधनपाद सूत्र २२ ,, ।
                              सम्बर्ध
                     ..
                              ्र सूत्र ६
२१---युक्तिवदीविका, कथकत्ता, संश्वरण, ए० १५६, पं० ३--४।
                               पुर ११६, पंर २७-६८।
₹₹---
```

- ४ प्रधान स्थित्येव वर्त्तमानं विकाराकरणादश्वानं स्थात. तथा गरयेव वर्त्तानं विकारितत्वस्वादः प्रधान स्यात , उभयथा चास्य प्रवृत्तिः प्रवानव्यवद्वारं लभते नान्यया । कारणान्तरेश्वि कविवनेत्रवेव समान्यर्कः ।
- ४ सन्त्रं नाम प्रसादलाघनानशिष्यगप्रीतितितित्तासन्तोषादिरूपानन्तभेदं समासतः सराह्मकृपः।
- ६ एवं रजीऽपि शोकाविज्ञालाभेड समासतो द.स्रात्मक्स ।
- ७ एव तमीपि निदादिनानाभेदं समासत्तो मोहात्मकम ।
- मत्याराम. सश्यमिश्रमश्च सदा स्थात्।
- ६ चलका रामधनामः।
- १० सत्तामात्रो महान ।
- ११ एतसाद्धि महत आत्मन इमे त्रय आत्मान साउपन्ते वैकारिक-तेजस भवादयोऽहार लक्षणाः श्रहमित्येवेषा सामान्यं लक्षण भवति, गुणुत्रवृत्तौ च पुनविंशेषलक्षणम् ।
- १२ तदेतस्मिन चैकारिके सदयमाण एप भृतादिस्तैत्रसेनोपष्टन्य एतं वैकारिकमभिधावति । तथैव तिस्मन भुतादी सद्यमाण एप वैकारिकस्तेजसेनोपष्ट्रज्य एतं भुतादिमभिधायति, इस्यनेन न्यायेन वैजसादभयनिष्पत्ति.।
- १३-श्राहङ्कारिकाणीन्द्रयाण्यर्थं साधियतमहैन्ति नान्यथा ।
- १४-महद्दादिधिशेषान्त सर्गो बुद्धिपूर्वकत्वात । उत्पन्नकार्यकरणस्त्र 'माहान्त्यशरीर एकाकिन मारमात्ममेदयाभिद्रथ्यौ। हत्त्वाहं पुत्रान् सन्ते ये मे कमे करिव्यन्ति ये मां पर चापर च हास्यन्ति । तस्याभिष्यायत पञ्च मुख्यस्रोतसो देवा प्रादुर्वभूत् । तेपूलन्तेषु न दुष्टि लेभे । ततोऽन्ये विर्यंक्स्रोतसोऽष्टाधिशतिः श्रजित्रिरे । तेष्यप्यस्य मिननेय वस्ये । अयापरे नवीर्ध्यस्तीतसी देवा प्रादुर्वभृतु । तेष्वप्युत्पन्नेतु नेय कृतार्थमात्मान मेने । ततीऽन्येऽष्टाः वर्षाम्स्रोतस उत्पेदु । एवं तस्मादु भहासोऽधिन्धानादुःचन्नस्तस्मात प्रत्ययसर्गः । स

ध पातः यो० सु॰ व्या० भा॰, साधनपाद, सूत्र २३ पर । नुस्तना करें—शावनपदः यायी सूत्र ६१४२॥

<sup>4-</sup>७ विद्यानितन्तु साध्य साध्यपढध्याची १११२७ पर I

म युक्तिदीपिका, कलकत्ता सरकाया, पूर १२६, पर ७ म ।

६ पातः यो न्त्राच्याव भाव, २१९१॥३।१३॥४।११॥४० स्व यात्र भाव शशहः। योगध्यासभाष्य पर तस्ववैद्याखी आश्र

१० युनितदीपिका, पृत्र १७०, पत्र १६ । तुल्लाना करे, योगन्यासभाग्य २११६। तथा 'वापेगया -िबगमात्री महान्' युक्तिजीपिका, पृ० १३३, प० ४-६।

११ युक्तिशीविका, प्रव ११४, प्रव १७-१ ।

<sup>12</sup> युविवदीपिका, पृथ् ११०, प० १-३।

<sup>1</sup>३ युक्तिदीविका, गु० १२३, पं० ६-१०।

१४ युक्तिदीपिका, पृ० १४२, पर-१६ ।

पद्यविशतिवस्वतो यत्र तत्राशमे स्थितः । जदी गुण्डी शिक्षी वापि मुन्यते, नात्र संशयः । वद्यानि यो वेदयते यथावद् गुण्डस्क्षाख्यविदेवतं च । विमुक्तपामा गतदोषसद्धी गुण्डस्कुषाख्यविदेवतं च । विमुक्तपामा गतदोषसद्धी गुण्डस्तु भुंक्ते न गुण्डैः म मुज्यते ॥ प्रकृतेन हु पन्येन तथा वैकारिकेख् च । दिव्याभिस्तुत्वीयेन बद्धी व्रन्तुर्यिवर्त्तते ॥ प्राकृतेन हु पन्येन तथा वैकारिकेख् च । दिव्याभिस्तुत्वीयेन बद्धी व्रन्तुर्यिवर्त्तते ॥ प्राकृतिन हु पोन्येन दिव्याभे दिव्याभिस्तुत्वीयम् ॥ हुन्ये प्रविदिक्त कुञ्ज निश्वतिविद्यत्वीय स्थीर हुँ, जिनको हुमने प्रतुमानवः, पद्मिक्षुद्ध

खशास्त्रमध्यश्रीमस्त्रमध्ययं तथा च निस्यं रसगम्धवर्तितम् । अनादिमध्यं महतः परं ध्र च प्रधानमेतत् प्रवदन्ति सरयः ॥ खहं शब्बे खहं स्पर्शे खह रूपे खहं रसे। खह गन्धे खहं स्वामी धनयानहमीखरः ॥ श्चरं भोगी श्रहं धर्मेंऽसिविकोऽसौ मया हतः। श्रहं हिनव्ये बित्तिसः परैदिरयेवसादिकः॥ धर्मारुपं स्नोहित्यं ब्रम्मनियम्नियेवण प्रख्यातम् । आनेश्वर्थं विशासा, प्रकाशनियति साचिवकी वसिः ॥ रागः क्षोधो लोभः परपरिवासोऽतिरौदनाऽनिरः। विकताफतिपाहरूब प्रख्यातीया त राजसी यसि:।। प्रसाद मद विपाद। नास्तिक्यं स्त्रीतस गिता निहा । कालायं नैय एयमशीयमिति तामसी प्रति ॥ बाह्यकर्माखिः सकन्य प्रतीतं योऽभिरत्तृति । विभिष्ठस्तस्यतिष्ठश्चः धृतेरेतद्धिः सञ्चयम् ॥ स्वाध्यायो महावर्यं च यजन याजनं तपः । दानं प्रतिप्रही होमः श्रद्वाया तस्यां स्मृतम् ॥ सलाई' यस्त सेवेत ब्रह्मकर्मतपासि च । ब्रायश्चिचपरी निस्थं सखेब परिकीर्तिता ॥ वकत्व च प्रथमस्यं च निरव चैवसचेततमः। सदम सत्कार्यमचीम्य हो वा विविदिया च सा॥ प्रामोोऽपानः समानक बदानी न्यान एव व । इत्येते वायवः पक्क अरीरेप शरीरिणाम ॥ श्राहितत्वमेदत्वमयार्थवस्यं परार्थमन्यत्वमद्वत्रुं वा च । योगो वियोगो बहुब पुसास स्थितिः शरीरस्य च शेषवत्तिः ॥

 इत रखोक को मोगवार्धिक नाश्च पर विद्यासमित्र ने ओ। वच्चकिय का वित्या है। योगवार्धिक में ११२४-पर इस रखोक का मार्सिमक पाठ 'काव स्तु मोचो' है। वहां हुसको 'वस्विटखाचार्थमुठ वावय' कहा गवा है।

अववेस्त्री ने सपने भारतमात्रा वर्षन में इस स्थोक को परावरपुत्र व्यास का क्षिका है। देखें, 'अववेस्ती। का भारत' दिन्दी संस्करण, एक १४-२१ और १३२। यहामारच १२१३०८८ के दक्षाचे में, इस अर्थ-की, कुद व्यक्ति मिसती है।

२७-वृष्टिवृष्टिरिति श्रिय एवोर्पनिपातमधिकुरुते, सा हि वृष्टिवत सर्वमाप्याययति ।

ेर्दं - महामीहमयेनेन्द्रजालेन प्रकाशशीलं सत्त्वमावृत्य तदेवाकार्ये नियुद्दकते ।

२६-स्वभावं मुक्त्वा दोपाद् येषां पूर्वपत्ते रुचिर्भवति, श्रह्विश्च निर्णये मवति।

३०--स्यान् स्वरुपः सकरः सपरिहारः सप्रत्यवसर्थः कुग्रलस्य नापकर्पायालं, कस्मान् कुग्रलं हिं मे बहुचन्यदस्ति, यत्रायमावापं गतः स्वर्गेऽप्यपकर्पमुल्यं करिष्यति।

-दृश्-ंसं खस्वयं प्रांसाणो यया वया व्रवानि बहुनि समावित्सवे वया तथा प्रमावकृते-यो हिंसा-निदानेस्यो निवक्तमानस्वामेबावदातकपामहिंसा करोति।

३२--ये चेते मैं ज्यादयो ध्यायिनां विद्यारस्ते बाह्यसाघननिरनुप्रदातमानः प्रकृष्टं धर्ममिनिवर्षे-

३१-तपो न परं प्राणायामात् ततो विशुद्धिर्मलानां दीव्तिश्च ज्ञानस्य ।

३४-- तमागुमात्रमारमानमनुविद्यारमीत्येव वावत् संप्रजानीते।

'३४-''वर्मसंचोगाहेद्वचिवर्जनात् स्वादयमात्यन्सिको दुःखप्रतीकारः। कस्मात्। दुःखहेतोः परिहार्यस्य प्रतीकारदर्शनात् । तथथा--पादतलस्य भेषवा, फरटकस्य भेष्तृस्व, परिहारः करटकस्य पादा-नाथण्डानं पादत्राख्व्यवाहितेन वाधिष्ठानम् । एतत्तृत्रयं योचेद् लोके सत्तत्र प्रतीकारमार्रभमायो भेदलं दुःरा नाप्नोति । कस्मात् । जिस्योपल्लिबसामध्यात् । [ इति ].

३६-- कुम्भवत् प्रधान पुरुषार्थं कृत्वा निवर्त्तते ।

क्रब संगावित पश्चशिख-सन्दर्भ-

हुठे प्रकरण में भावागणेश श्रीर पद्मिराख व्याख्या के प्रसंग में भी हमने हुछ रह्णेक सेर्ग्हीह किये हैं, जिनके सन्वन्य में यह कहा जासकता है, किये पद्मिराय की रचना है जिनमें से तिन्निलिखित चार रेलीक ऐसे हैं, जिनकी भावागणेश ने पद्मिराख के नाम पर इंद्रभूत किया है।

```
३७--पुक्तिदीपिका, कडक्सा संस्करण, पु० ११८, ४० ३-४।
 रद्या• यो• स्॰ स्या• भा०, साधनपाद, सूत्र ४२ पर।
                             कैवल्यपाद सूत्र २४ ,,।
. 22-
                             साधनपाद सूत्र १६ ,, ।
  1 .--
                      71
                                      .. 30 .. 1
            51
                            कैवस्यपाद ,, १० ,, ।
                            साधनपाद ,, १२ ,, ।
                             समाधिपार,, १६,,।
  34-
                             साधननार ,, १० ,, तथा भामतो, श श १०॥
  11-
  se-साइवकारिका क गोडपाइमाप्य में १६ वी बार्यापर 'तथा चोक्स' वह कर यह सूत्र उद्धृत है।
```

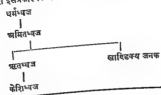
महाभारत के ये श्रध्याय चाहे किसी भी विद्वान के लिये हुए हों, इससे इतना श्रवश्य सिद्ध हो जाता है, कि इस प्रसङ्ग में पद्मशिष्य के मुख से जो विचार प्रकट कराये गये हैं, वे वही हैं, जो सांख्यपद्यध्यायी तत्त्वसमास और पद्मशिक्ष के उपलब्ध सन्दर्भों में प्रतिपादित किये गये हैं। प्रस्तुत प्रकरण में उनके निरूपण का प्रकार, लेखक की रौली और झान पर ही निर्मर करता है। इसीलिये संभव हो सकता है, कि इन प्रकरणों में कोई ऐसा भी विचार हो, जो उपलब्ध सांख्यमन्थों में न दीखे, अथवा उसके निरूपणप्रकार में इन मन्थों से कुछ भेद हों; परन्तु मूल-सिद्धान्तों मे योई प्रन्तर नहीं कहा जा सकता।

# ३—जनक धर्मध्यज—

पद्मशिख के शिष्यों में जनक भी एक था। युक्तिदीपिका व्याख्या में इसका उन्होस है। महाभारत शान्तिपये के २२०-२२२ इन्यायों के वर्णन से भी यह स्पष्ट हो जाता है, कि जनक पद्ध-शिल का अन्यतम शिष्य था। शान्तिपर्व के ३२४ और ३२४ अध्याय भी इसमें प्रमाण हैं। ३२४वें बध्याय के अनुसार तो जनक ने श्वयं व अपने मुख से इस वात को स्वीकार किया है।

जनक नाम के राजा अनेक हुए हैं। उन राजाओं का जनक नाम, देश के नाम के कारण फहा जा सकवा है। जनक नाम इ देशों के राजा होने के फारण वे जनक कहलाते थे। संभव है, इस नामकरणुका कोई ख्रम्य कारण हो, परन्तु येसे उनके वैयक्तिक नाम खलग थे। जो जनक पछ्रशिख फा शिष्य है, उसका व्यक्तिगत नाम महाभारत के खाधार पर धर्मध्यज है। इसप्रकार धर्मध्यज जनक, पद्धशिल का शिष्य कहा जा सकता है। इसका अपर नाम जनदेय" भी था।

विष्णुपुराग् में भी धर्मध्यज जनक का उल्लेख है। यहां कुछ जनक राजाओं की वंशपरम्परा का निर्देश इसप्रकार किया गया है-



युववद्यापका क्वाच्या, प्राप्त वेदेहो जनको राजा महर्षि' वेदविचसस्। पर्यमुख्युत् पद्मितालं द्विषयसोयंसंगयस् ॥ १२ । ३२४ । ४ ॥ युवितदी।पका ब्याख्या, श्रायी ७० पर ।

ववशः परमान्त्रस्य जुन्तस्य सुमहारमनः । भिचोः पञ्चशिखस्याहे शिष्यः परमसंगवः ॥ १२। १२४। १४॥

मैथिजी जनको नाम धर्मध्वन इति श्रुवः ॥ १२ | ३२४ | ४ ॥ महामारत, शान्तिपर्य, शब्दाय २२० के आधार पर ।

विष्युपराया, यांश ६, श्रष्याय ६।

स्वकर्मस्यभियुक्तो यो रागद्वेषविवर्जितः। ज्ञानवान् शीलसम्पन्न खाप्तो ज्ञेषस्तु नादशः॥।

इसप्रकार पद्धशिख के नाम पर, गद्यसन्दर्भों के अतिरिक्त कुछ पद्य भी उपलब्ध होते हैं। इससे सभव है, गद्यप्रथ्ये अतिरिक्त उसका कोई पद्यसय प्रत्य भी होगा। यह कुछ नहीं कहा जासकता, कि एक ही प्रत्य गद्ध-पद्य उभयरूप होगा, अथवा प्रयक्त र। पद्धशिया के प्रत्य का विशेष नाम क्या था ? यह भी जाज पता नहीं है। उसके प्रत्यों के लिये 'पष्टितन्त्र' पद का प्रयोग, पष्टितन्त्र रास्त्र के ज्याशार पर ही कहा जासकता है, यह उसके प्रत्यों की विशेष संज्ञा नहीं है। किपल प्रणीत प्रथम साक्यप्रत्य का ही पष्टितन्त्र नाम था। इस सम्बन्ध में हम द्वितीय तृतीय प्रकरण में विश्वारपूर्वक विवेचन कर जाये हैं।

महामारत के संगदों में. पश्चशिख के उक्त मतों का सामन्त्रस्य--

महाभारत में खनेक स्थतों पर पश्चिरात का उरनेल है। शान्विपर्य के २२० क्रथाय में बाह्यरि के राज्यरूप से पञ्चिशक का उरनेल किया गया है। इसी पर्य के २२०-२२२ तथा २२४ क्रथ्यायों में पञ्चिशक और जनक के सवाद का वर्षन खाया है। इन संवादों में जिन सिद्धान्यों का उरनेल किया गया है, उनसे यही प्रतीत होता है, कि यह पञ्चिशित व्यक्ति वही है, जो सांवयर्शास्त्र से सन्त्र है। इन खन्यायों में निन्निलिखन सिद्धान्यों का वर्षन पाया जाता है—

सस्व रजस् तमस् ये तीन गुण हैं।
प्रत्येक वस्तु में इन तीनों की स्थिति पाई जाती है।
सरव के धर्म हैं, प्रीति प्रहर्ष खानन्द शान्ति।
रजस् के धर्म खयना लिङ्ग हैं, खतुष्टि परिवाप शोक लोभ खदाना।
वमस् के धर्म हैं, खतिवेक मोह प्रमाद स्थन्न वन्द्रा।
बुद्धि खहुद्वार और एकादश इन्द्रिय, ये तेरह करण हैं।
मन का दोनों प्रधार की इन्द्रियों के साथ सम्बन्ध होता है।
पांच भूत हैं। पांचों भूतों से शरीर की वस्त्रीत्व होती है।
झान से से मिक्त का होना बताया गया है।

इन सब रखोडों के सम्बन्ध में विशेष स्वनाए छुठे प्रकाय के भागावयेत चीर पनविश्वस्थानमा के प्रशंत में देखें।

नुबना कीजिये, पण्चशिषसूत्र ३ के साथ ।

गत्मना फोजिये, पम्चशिखसूत ४ के साथ ।

४ तसना की जिये, पञ्चशिक्त सूत्र, १ के साथ ।

<sup>&</sup>quot; 'पुत प्रमासाहार. शरीरम्' म० मा॰ १२। २२२। म ॥ इसकी मुखना की विचे, सांवयपटायाथी १। १७४

<sup>ं</sup> भानेन मुख्यते जन्तु मारू मारू १२ । २२२ । ४० ॥ तुल्ला करें, १२, १३ प्रश्नाविक स्थान सीर भाना -न्तुविक (१, १९) इस साववयवण्याची सूत्र के साथ ।

ी नामक व्यक्तियों के सम्पर्कका रामायण में चल्लेस पाया जाता है। त्रिशंकु के सदेह स्वर्ग मे .... - नारायवा क सन्त्रक का रामावया न अवस्त्र नारा आता था। नगर न सन्ध्र स्तान न जाने के लिये यझ करानेकी वसिष्ठ से प्रार्थना कियेजाने का उल्लेख हैं, और दशरथ के अनेक यहाँ के श्रवसर पर भी वसिष्ठ की उपस्थितिका रामायण, में उल्लेख किया गया है। रामायण के अनुसार त्रिशंकु और दशरथ के मध्यमें अद्वाईस राजा बताये गये हैं। ऐसी श्रियति में यह ्या अवार्यक्रमा । कृषा वादान्य ज्यान्य विकल्ला है, कि इच्चाकु राजवंश के पुरोहित वसिष्ठ नाम 'से कहे जाते थे, चाहे उनके वैयक्तिक नाम कोई भी हों। अभी तक इस अश के इतिहास का

महाभारत युद्धकाल के समय भी विश्विष्ठ नामक व्यक्ति की विश्वमानता का उरलेख पूर्ण संशोधन नहीं किया जा सका है। श्वाता है। क्या यह किसी तरह स्वीकार किया जासकता है, कि जो वसिष्ठ नामक व्यक्ति दशस्य के समयमे विदामान था, वही महाभारत युद्धकाल में भी विद्यमान हो ? यदापि अभीतक दशरथ और महाभारत युद्धकाल के अन्तर का पूर्ण निश्चय नहीं, पर इतना निश्चय अध्यय है, कि यह अन्तर काल इतना ऋधिक था, कि उतने सनय तक कोई व्यक्ति जीवित नहीं रहसकता। तब विचारखीय है, कि यह वसिष्ठ कौनसा था ?

रामायस के इत्तरकायङ [ अ० ४४-४६ ] में निमि और विसच्ठ का वल्तेस खाता है।

रानावय क उपरकार का विश्व हो आते हैं। इस विसच्छ को वहां ब्रह्म-पुत्र लिखा है। ये दोनों परस्यर के शाप से मृत्यु को प्राप्त होजाते हैं। इस विसच्छ को वहां ब्रह्म-पुत्र लिखा है। महा। के आशीर्योद से वर्वशी में मित्रावरुख के बीर्य से वसिष्ठ के पुतः वस्पन्न होने का वहां वरुत्तेस

है। इसिलये यह सैत्रावरुणि वसिष्ठ प्रसिद्ध हुआ। महाभारत के अनुसार इसी वसिष्ठ के साथ कराल जनक का संघाद हुआ था, यह कराल जनक, निमिका ही पुत्र था।

्रानाच्या । जारावा विवासीरध्यज हुआ। निमि के पुत्र का नाम रामायण में निथि जन्म पर्याप्त का अपर नाम कराल हो, अथया यह तिमि का अन्य पुत्र हो। श्री पंठ ालस्या ह। सभव ६, रूपणा जारे का र्वाहास का स्वाहास का अन्य पुत्र हा। आ पठ भगवहत्त्वजी बीठ एठ ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' नामक प्रन्थ में करांलजनक को द्वितीय स्पायद्वचना थार पर है, अपेर उसे भारतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामायया के निम का पुत्र लिखा है, और उसे भारतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामायया के ानाम का पुत्र ।वाला २० त्रार्ट वर्गा के अनुसार जनकव श के आदा पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ धपर्यु कत ( ७, ४५.४६ ) प्रसंग के अनुसार जनकव श के आदा पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ अपयु क्ता ( प्र, प्रमाण के साथ हा बासच्छ जन्मान्तर में मैत्रायकिए वसिच्छ हुआ। रामायण के (महासुत) का विगाइ हुआ, यही वसिच्छ जन्मान्तर में मैत्रायकिए वसिच्छ हुआ। रामायण के उक्त वर्षण प्रति हो निर्देशी। रामायण के इसी प्रस्ता में प्रथम निर्मि को ईर्ताकु

शत्त्वय माझ्य [११४१११०-१०] के अनुसार इस प्रदेश को सर्वत्रथम बसानेवाला व्यक्ति 'विदेश माधव' शतप्र शाक्षण । नामक राजा था। देखें इसी प्रत्य का 'महिष किषत्त' नामक प्रथम प्रकरण, पुरु १८ ।

नानण पार्व का इतिहास पंठ अगवदत्त बीठ ए॰ जुत, पृष्ठ ११० ।

विप्णुपुराण के इस प्रसङ्ग से उल्लेख हैं, कि केशिष्यज जनक व्यारतिवद्या में विशारत् था । उसका पिठ्ठय [चाचा] साविष्ठक्य जनक कर्ममार्गी था. केशिष्वजने खाविडक्यको ब्यारतिवद्या का उपदेश विया । केशिष्यजका प्रपितामह और साविष्ठक्य जनक का.पितामह धर्मध्वज जनक था ।

सुलभा के साथ इसके संवादका महाभारत [१२ । २२४] में विस्तृत वर्णन है, इस प्रसङ्ग में जनक ने अपने व्यापको सांख्यज्ञान और राजनीति आदि में निपुण वतलाया है। संवाद में वार्णीनक रूप से वर्गों के विवेचन का कोई प्रसङ्ग नहीं खाया है। केवल जनक भे अपनी विस्त से ही वह सपट है, कि वह वापने खायको सांख्य का आवार्य समझता था।

संवाद में प्रत्युत्तर के समय मुक्तभा ने भी इस कथन पर भीठी चुटकी ती है। वसते.कहा है—पदि आपने सम्पूर्ण भोजराश्त्र को पद्धशिरत से मुना है, तो आपको अवस्य मुक्तसङ्ग होना पाहिये। फिर इन छत्र चामर आदि राजचिन्हों के फॅकट में क्यों फॅसे हो १ प्रतीत यही होता. है, कि आपने मुना मुनाया कुछ नहीं १। जो हो, परन्तु इन-प्रसंगों से यह निश्चय अवस्य. होजाता है, कि जनक धर्मध्वज पद्धशिख के साजात शिष्यों में एक.था।

### ४-विषय श्रीर करालजनक-

कषित ष्रामुदि और पश्चिरिक इन तीन प्राथमिक सांख्याचार्यों के ष्रतिरिक्त प्राचीन भारतीय साहित्य में अन्य भी अनेक सांख्याचार्यों का उक्लेस खाता है। सांख्यसप्ति कीः युक्तिदीपिका 'नामक व्याख्या के खाधार पर यह निश्चित होता है, कि पञ्चिरिक के, अभीतकः भारतातनामा अनेक शिप्यों में से, जनक और विसिष्ठ भी हो शिष्य थे। जनक का उक्लेख हम-कर चके हैं। वसिष्ठ का उन्लेस खब किया जाता है।

महाभारत के शान्तिपर्व में २०६ से २१४ तक सात अभ्यामों में विस्ति और जनक के संवाद का विस्तार पूर्वक वर्धन है। इस प्रसंग में वृद्धित जनक, पीछे वृद्धित जनक से भिन्न है। यह फराल जनक नाम से प्रसिद्ध था। पहला जनक जो पश्चिशिक का साम्रात् शिष्य था, धर्मध्यज जनक नामसे विख्यात था, जैसा हम पूर्व लिस्मुके हैं। महाभारत के इस प्रसंग में फराल जनक को वृसिष्ठ ने तत्त्वों का उपदेश विया है। इसीलिये यह जनक, धरिष्ठ का शिष्य फरा जासकता है।

वसिष्ठ एक ऐसा नाम है, जिसके सम्बन्ध में कोई निर्णयपूर्ण भावना उपस्थित नहीं भी जासकती। प्राचीन साहित्य के व्यवलोकन से यह स्वष्ट होता है, कि वसिष्ठ नाम के व्यतेष्ट्र व्यक्ति दुव हैं। रामायण से झात होता है, इत्वाकु राजवशा के कुल पुरोहित वसिष्ठ नाम से पुकारे जाते थे, क्योंकि वस राजवंश में बहुत पीछे: होनेवाले व्यतेक राजाव्यों के साथ वसिष्ठ

<sup>े</sup> महाभारत, शान्तिपर्यं, स॰ ३२४, रखो० १६४–६६ ॥

पुचित्रीनिका म्यावया, कारिका ७० पर 'बहुम्यो जनकपक्षिप्टादिश्यः समाववावम् ।'

<sup>े</sup> यह घर्याय संख्या कुम्भघीय संस्कृत्य के घनुसार दीगई है।

ो नामक व्यक्तियों के सम्पर्कका रामायण में उल्लेख पाया जाता है। त्रिरांकु के सदेह स्वर्गमं ान न्याप्त्रपा म सन्त्रक मा राजायया न व्यवस्य नामा जाया है। व्यवस्य म त्रम्य स्वास्य जाने के लिये यहा करानेकी वसिष्ठ से प्रार्थना किवेजाने का उल्लेख हैं, और दशर्य के खनेक यहाँ के श्रवसर पर भी वसिष्ठ की उपिथितिका रामायण, में उन्लेख किया गया है। रामायण न्या क अपत्तर पर मा वात्तर्र्ण का ज्यारवाचका रामावया, व उरवाल त्वाचा गया वा वात्तावया के श्रमुसार त्रिशंकु और दशस्य के मध्यम श्रद्धाईस राजा बताये गये हैं। ऐसी स्थिति में यह नहीं कहा जासकता, कि जो प्रसिद्ध क्यक्ति त्रिश्कु के समय में था, वहीं व्यक्ति दशस्य के ारा गरा आराफधा, १७ जा बायण ज्याच्या क्याच्या व्याच्या व्याच्या व्याच्या व्याच्या व्याच्या व्याच्या व्याच्या व्य 'समय मे भी था, इससे यह परिणाम निकलता है, कि इस्त्वाकु राजवश के पुरोहित वसिष्ठ नाम से कहे जाते थे, चाहे उनके वैयक्तिक नाम कोई भी हों। अभी तक इस अश के इतिहास का पूर्ण संशोधन नहीं किया जा सका है।

महाभारत युद्धकाल के समय भी विश्विष्ठ नामक व्यक्ति की विद्यमानता का उल्लेख भावा है। क्या यह किसी तरह स्वीकार किया जासकता है, कि जो वसिष्ठ नामक व्यक्ति दशरथ के समयमे विद्यमान था, वहीं महाभारत युद्धकाल में भी विद्यमान हो ? यदापि 'आभोतक दशरथ और महाभारत युद्धकाल के अन्तर का पूर्ण निश्चय नहीं, पर इतना निश्चय अवश्य है, कि यह अन्तर काल इतना अधिक था, कि उतने समय तरु कोई व्यक्ति जीवित नहीं रहसकता। तय विचारणीय है, कि यह विसन्ठ कौनसा था ?

रामायण के उत्तरकायड [ अ० ४४-४६ ] में निमि और विसण्ठ का उल्लेख आता है। ये दोनों परस्पर के शाप से मृत्यु को प्राप्त होजाते हैं। इस वसिष्ठ को वहां प्रद्य-पुत्र तिस्ता है। महा। के आशीर्वाद से उर्वशी में नित्रावकण के बीर्य से वसिष्ठ के पुन. उत्पन्न होने का वहां उरुजेल है। इसिलये यह मैत्रायरुणि वसिष्ठ प्रसिद्ध हुथा। महाभारत के अनुसार इसी वसिष्ठ के साथ फराल जनक का संवाद हुआ था, यह कराल जनक, निमिका ही पुत्र था।

कार प्राप्त का प्रथम क्यांकि था। रामायण [बाल०७१] के अनुसार निमि, विदेहों के जनकवरा का प्रथम क्यांकि था। उसकी तेईसवी पीदी में सीवा का पिता सीरध्यज हुआ। निमि के पुत्र का नाम रानायण में मिथि उचना परचना अपर नाम कराल हो, अथवा यह निमि का अन्य पुत्र हो। श्री पंठ जिल्ला है। संभव है, इसका अपर नाम कराल हो, अथवा यह निमि का अन्य पुत्र हो। श्री पंठ ाजसा था राजन था क्षापत 'भारतवर्ष का इतिहास' नामक प्रन्थ में करालजनक की द्वितीय भगवहत्तजी बीठ एठ ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' भगवद्गतमा पा पत्र है, अहैर उसे आरतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामावरा के निर्मि का पुत्र लिखा है, अहैर उसे आरतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामावरा के ानान का 3<sup>4 रहार प्र</sup> प्रसंग के अनुसार जनकव'श के आश पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ खपयु क्त ( ७, १८१४ ) । असे विश्व हुआ, यही विसन्त जन्मान्तर में मैत्रावकशि वसिन्त हुआ। रामायश के (प्रसस्त ) का विगाद हुआ, यही विसन्त जन्मान्तर में मैत्रावकशि वसिन्त हुआ। (ब्रह्मधुव ) भा विकास है । कि निमिशाप से वसिष्ठ का देह छूट जाने पर अल्पकाल के प्रकृत वर्षीन से यह प्रतीत होता है, कि निमिशाप से वसिष्ठ का देह छूट जाने पर अल्पकाल के वक्त वर्षा । उत्तर की प्राप्ति होगई थी। रामायण के इसी प्रसग में प्रथम निमि को ईच्नाकु

र शत्यम् प्राह्मण [११४१११०-१७] के कानुसार इस प्रदेश को सर्वेश्यम बसानेवाला व्यक्ति 'विदेघ मायव' रात्प्य भाक्ष्य । देखें हुसी प्रत्य का 'सहिष कपिल' नासक प्रथस प्रकर्या, पुठ ४८ | नासक राजा था। देखें हुसी प्रत्य का 'सहिष कपिल' नासक प्रथस प्रकर्या, पुठ ४८ |

नानक पान का इसिंहास' पंठ अगवहत्त बीठ ए॰ कृत, पृष्ठ १६० ।

का बारहमां पुत्र लिखा है। रामायण तथा छन्य पुराखों में भी ईत्वाकु के शतपुत्रों का उल्लेख हैं। कुच्चि से प्रयोध्या तथा निमि से मिंथलाका राजवंश चला। शेष पुत्रों में से कुछ उत्तरापथ और छुछ दिच्चिपापय के शासक हुए। ऐसी स्विति में मैत्रावकृष्णि वसिष्ठ और करालजनक का संवाद भारतमुख से केवल ४०-४० वर्ष पूर्व माना जाना कैसे संयव है १

इसके अतिरिक्त महामारत में जहां इस संवाद का उल्लेख किया गया है, वहां इसके पुरावत इतिहास के लिखा है । यह इतिहास भीष्मपितामह आगी सास्त्रवत (सरस्या) अवस्था में युधिष्ठिर को सुना रहे हैं। भीष्म की आयु उस समय हो सी वर्ष के जगमना थी। यदि उक्तसंयाद की घटना भारतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व की ही हो, तो यह निश्चित है, कि वह भीषम के जीवनकाल की ही घटना थी। ऐसी स्थिति में उसे भीष्मपितामह पुराहत इतिहास कैसे कहते ?

वसिष्ठ की वंशपरम्परा इसप्रकार बताई जाती है—मझा का पुत्र वसिष्ठ, वसिष्ठका राक्ति, शक्ति का पराशर, और पराशर का क्यास । यह क्यास चही है, जो महाभारत काल में था, तथा जिसने यह [प्रसिद्ध महाभारत ] प्रन्य जिखा । इसप्रकार बद्धा से चौथी पोड़ी में इसका अस्तिस्य कहा जाता है। बद्धा को आदि समें अथवा सरयपुत्र के आरम्भ में मानकर यह सीकार किया जाना कि महाभारत कालिक क्यास उसकी चौथी पोड़ी में था, इतना सरय नहीं कहा जासकता ।

च्यास या पिता पराशर और पराशर का पिता शक्ति । वस्तुस्थिति वही होसकती है, कि शक्ति, वसिष्ठ के वंश में उत्पन्न हुआ होगा । अथवा उसके पिता का भी नाम पसिष्ठ रहा हो, परन्तु यह वसिष्ठ बहा का पुत्र था, अथवा दशरथकालिक वसिष्ठ था, इतना असत्य किसी प्रराण के में हो से समसकता है ।

ित्रांकु कालिक विसाद के सौ पुत्रों का वरलेख शायाय में आता है। विश्वामित्र के हारा उनके नष्ट किये जाने का भी वरलेख है। शायाया के इस प्रसंग में उक्त विसाद को द्वाराय-कालिक विसाद के किया जोड़ने का बक्त किया गया है। परन्तु वहां पहले वा दूसरे के किसी शिक्त नामक अविधित पुत्र का उन्लेख नहीं है। यह अधिक सभय है, कि उन व्यक्तियों के नाम सान्य से तथा मध्यगत वंशापरस्परा के अद्यात होने से परवाहचीं लेखकों ने उनको अध्यान में जोड़दिया है।

प्रस्तुत संवाद में वसिष्ठ भैत्रावहित था, यह निष्टिचत है, इसका समय जेतायुग के प्रारम्भिक भाग में माना जासकता है, जो महाभारतयुद्ध से श्रतिप्राचीन काल में था। प्राचीन

रामायया, उत्तर०, य० ७६॥ विष्यु० ४/२/१३॥ महायड० ३/६/३/१-११॥

भ्रत्र ते वर्णयप्याम इतिहासं गुरावनम् । वसिष्टस्य च सवादं करावजनकस्य च ध ...पसिष्टं भेटमा-सोनं ...। मैदावर्हाण्यमसीनं ...पप्रवर्दार्थवरं राजा कराखनकः पुरा ॥ मठ भाँ०, राष्ट्रिक १०८/०-१०॥

इतिहास के संशोधन में हम नसी समय पथन्नष्ट हो जाते हैं, जब पुराने साहित्य में लिखे छड़ नामों को सिलसिलेबार जोड़ने का बस्त करते हैं। इतिहास जितना अधिक पुराना होता जाता है, उतना ही व्यधिक सित्तित्व, तथा श्रीर आधिक पुराना होने पर वड हमारी विस्मृति का ही क्रीडा स्थल रहजाता है। ऐसी त्शा में हम अपने समीप के इतिहात के समान उसकी अन्यवहित क्रमानुसार कैसे जोड सकते हैं ?

कौरतीय व्यर्थशास्त्र [श ६। ६-७] में करालवेरेह का चल्तेख है। वहां माझण्डन्यान पहार के दोव से दायडक्यभोज श्रीर करालवेंदेह के बन्छराष्ट्र सहित विनष्ट होजाने का निर्देश हैं। रामायण [ ७। ७६-२१ ] में दर्ड अथवा व्यडक राजा के सन्यन्य की एक इसीप्रकार की घटना

बौद्ध मध्य मिक्सम निकाय [ मलादेव, सुचन्त = ] में बन्लेख हैं, कि भगवान सुद्ध का वर्णन सिनवा है। ने आनन्द को कहा, 'करालजनफ ने उस कल्याण सागे का उच्छोद कर दिया। यह प्रव्रक्षित नहीं हुआ। । सभारतः ब्राह्मणकन्यापदृश्य रूप महान अविनय के कारण ही भगानन बद्ध ने कपलजनक के सम्बन्ध में अपना उक्त विचार प्रकट किया हो। भदन्त अश्वचीप ने भी इस घटना का अपने प्रन्थ [ बुद्धचरित ४। ८० ] में उल्लेख किया है।

संवाद में निर्दिष्ट सिद्धान्त, सांख्यख्रों में उपलब्ध हैं-महाभारत के विसिष्ट करालजनक सवाद में प्रसंगवश सांक्यसिद्धान्वों का बहुत स्पष्ट उरुक्तेख किया गया है। इम उन सिद्धान्तों को सचेप में इसप्रकार प्रकट कर सकते हैं—

क्रवयस्त प्रकृति से महत्त्वत्व उत्पन्न होता है। महत् से बहङ्गार और अहङ्गार से पद्मभूत। ये बाठ प्रकृति और आगे सोलह विकार हैं। जिनमें पान महासूत और पांच इन्द्रिया भी हैं ।

पुरुप प्रकृति का ऋधिष्ठाता है।

प्रतय काल में अन्यक्त प्रकृति एक रूप है। सर्गकाल से उसका बहुरूप परियाम

<sup>&#</sup>x27;मकुतेरितगुणायास्तु' वान्ति ३३०।३१॥ मुखना करें, 'सरवरजस्तमसा साम्यावस्था प्रकृति 'साठ सू० १।९१॥ 'त्रिगुयाचेतनत्वाटि द्वयो ' स्रो॰ स्० ११२२६॥'श्रन्यक्त त्रिगुयाचिनद्रात्' सा० स्० ११३६॥

<sup>ा</sup>अध्याचयान्या ॥ अत्र विकास कर्षा है, परन्तु वह शेष इन्द्रियों का भी उपख्राच सम-बना भावन । नवानार के द्वा महत्ववादा । विकासक्षारि पोडरा द्वा पदों की तुल्ला कीविये, वश्वसमाससून च्छारी प्रकृतय । पोडरा विकास । के साथ ग्रीर सा० स्॰ १।६१ के साथ ।

अधिदानाद्धिदाता चैत्रायामिति न श्रुवस्' शान्ति ३११|३७॥ तुझ्ना कीनिये, 'ग्रंथिदानाध्येति' सां स्व ११३४२॥ वर्षा 'वस्सन्विधानाद्धिन्ठातृत्व सिवात्' शह्या एवं पन्विश्व सूत्र 'पुरुपाधिष्ठिवं प्रधान' प्रवर्त्तते' ।

हो जाता है।

पुरुप घौर प्रकृति भिन्न २ हैं। पुरुष जब इस भेद की जान लेता है, प्रकृति से छूट साता है।

'साधारण रूप से ये इतने स्पष्ट सांस्वितिहान्त हैं, कि इनके सम्बन्ध में किसी प्रकार का सन्देह नहीं किया जासकता। महाभारत के अस्तृत प्रकरण के इन वर्णनों से यह अवस्य स्पष्ट होंजाता है, कि इन जनक और विसण्ठ नामक आवार्यों का सांख्य से अवस्य सम्यन्ध है, और वह सांख्य यही है, जो हमें तस्वसमाछ, पडध्यायीसूत्र तथा प्रक्षशिक्ष सुत्रों के रूप में उपलब्ध है। महाभारत के ये वर्णन हिंहान्त रूप में, तथा अनेक स्थलों पर पद स्प में भी इन सुत्रों के साथ पर्याप्र सम्मानता स्वते हैं।

सांख्यसत्र और महाभारत में 'श्रन्थपंग' दृशन्त का अभाव-

महाभारतान्तर्गत गान्तिपत्र के सांख्यसम्बन्धी उल्लेखों में प्रकृति पुरुष के सम्बन्ध को स्पष्ट करने के लिये 'क्रम्ब-भंगु' का ट्रप्टान्त हमें कहीं उपलब्ध नहीं हुआ। इसका सब से प्रथम उल्लेख सांख्यकारिका है में ही मिलता है। सांख्यपड-धावी के साथ, महाभारत के इन उल्लेखों की यह एक आर्चर्यजनक समानता है, कि पड-धावीसुत्रों में भी 'खन्ध-मंगु' ट्रप्टान्त का उल्लेख नहीं है।

ं मंदाभारत में प्रकृति + पुरुष के सम्बन्ध को स्पष्ट करने के लिये स्त्री + पुरुष के सम्बन्ध का निर्देश किया गया है। बड़ां लिखा है—

"श्रद्धरद्धरयोरेप द्वयोः सम्यन्ध उच्यते ।

' े स्त्रीपु'सोक्ष्यापि मगवन् सम्बन्धस्तद्वद्वव्यते <sup>४</sup> ॥''

- वडक्यापी में इसी कर्य को 'रागाविरागनोयोंगः स्टक्टि' [२।६] इन सूत्र के द्वारा मौतिक रूप में निरूपण किया गया है। 'राग' और 'विराग' पदों से 'स्त्री' और 'पुरुप' की भ्यनि निकासी जासकती है। यह निश्चित है, कि सूत्र में केवस साधारण कर्य का निर्देश है, उसके आधार पर कार्य को स्पष्ट करने के तिये ट्यान्त की कल्पना व्याख्याकारों का कार्य है।

<sup>ै &#</sup>x27;प्रकार प्राचने चास्य बहुस्यं च बदाऽण्यतत्' शान्तिक १११/१३॥ तुखना क्रीजिये, सांक सूर्व हा३रा। गापा २१२७॥

<sup>े &#</sup>x27;झरपुरेष् पु पेत्र' स्वादन्यः चेत्रज्ञ उरुपते । शान्तिक ३१११२॥ 'ठद्दाचिद्वादो भवति प्रकृतेः परिवर्जनात् । अन्योऽह्वमन्येपमिति यदा गुष्यति बुद्धमान् ॥' सान्तिक ३१२१२०॥ मुद्धता क्रीत्रेष, 'आगं द खल त्रिषु मुर्चेषु कर्यु प्रकर्वति च पुरुषे सुद्धमानुन्य त्रातीये च्यूषे तिक्वपातापृचि प्रन्यशिक्तमुत्र । वर्षा 'अद्वितः परं पुरुषमाकास्त्रोक्षविद्यादिभिविभवतमप्रस्यम् वृष्यात् वत्राप्रसुद्धि मोदेश पञ्चित्तसमुत्र ।

<sup>ं</sup> सांस्पद्धारिका, ब्यावी २१ ।

<sup>&</sup>lt;sup>प</sup> सहाभारत, शान्ति» ३३०। ३२४ कुम्मधीय संस्थरय ।

संभव यही प्रतीत होता है, महाभारत 'ग्रीर उसके अनन्तर भी बहुत समय तक उक्तं सूत्रार्थ को स्पष्ट फरने के लिये 'स्त्री - पुरुष' का दृष्टान्त ही प्रचलित रहा होगा। वार्षगण्य के ' सम्प्रदाय में भी इसी दृशान्तका उल्लेख उपलब्ध होता है। यद्यपि यह दूसरे रूप में उपस्थित किया गया है, परन्तु उसका मूल आधार वहीं है। माठर र शृति में भी इस अर्थ की ध्विन मिलती है। इससे यह परिणाम निकलता है, कि मूल सूत्र में जो अर्थ साधारण रूप से निर्दिष्ट है, उसकी विदीप स्पष्टता के लिये व्यालयाकारों ने दृशन्त की कहना की। इसके लिये प्रथम विद्वानों ने 'स्त्री निपुरुष' सम्बन्ध का रष्टान्त रल्पना किया। अनन्तर ईश्वरकृष्णने 'अन्ध+पंगु' रष्टान्तकी कल्पना की। सचमुच ही यदि यडभ्यायी सुन्न, इन कारिकाओं के आधार पर बने होते, तो यह संभव नहीं था, कि इतना स्रावश्यक ट्यान्त इन सूत्रों में छोड़ दिया जाता। परन्तु कारिकाझीं की, रचना, इन सूत्रों के आधार पर ही माने जाने पर यह सर्वथा समझस है, कि मूलसूत्रार्थ की स्पष्ट करने के लिये कारिकाकार ने इस ट्रप्लान्त की यहा योजना कर दी है। इन कारिकाओं के सर्वप्राचीन न्याख्याकार माठर ने पहले ट्यान्त का भी प्रसंगवश किसी रूप में उल्जेख कर ही दिया है।

इसप्रकार जनक और विसन्ठ के संवादों में जिन सांख्यसिद्धान्तों का निरूपण है, वे सब पड़च्यांची खादि प्रन्थों में स्पष्ट उपलब्ध होते हैं। इन से इस बात पर पर्याप्त प्रकाश पड़काता हैं, कि ये आचार्य अवश्य कपिल की शिष्य परम्परा में होंगे।

जानान जन्दे । इनके समय के सम्बन्ध में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जासकता। इतना हम वनक तनम क तनक और विसिष्ठ में दोनों ही आचार्य महाभारत गुद्ध के काल से अवश्य कह सकते हैं, कि जनक और विसिष्ठ में दोनों ही आचार्य महाभारत गुद्ध के काल से जनस्य कर तका दे। मा अपने के जन्म भी खनेक व्यक्ति हुए होंगे, परन्तु उनके विवेचन पर्यास्त प्रचीन थे। संभव है, इस नाम के जन्म भी खनेक व्यक्ति हुए होंगे, परन्तु उनके विवेचन

र पार प्राप्त प्रमास की होगी, इसके लिये जनक ऋथवावसिष्ठ ने सांख्य विषय पर कुछ रचना भी की होगी, इसके लिये से हमें यहां कोई प्रयोजन नहीं। जनक जनग निर्मा करि है। न उनके नाम पर इस विषय का कोई सन्दर्भे, हमने आजतक -कहीं उद्घृत हुआ पाया है।

५ याज्ञवल्क्य स्रीर दैवरातिजनक-महाभारत आदि के आधार पर मैत्रावरुणि वसिष्ठ और करालजनक के संवाद का महानारा नात करावाद की प्रश्निकार शान्तिपर्व के कुछ अध्यायों में याज्ञवल्वथ हमन पिछले प्रटों में उल्लेख किया है। इक्षीप्रकार शान्तिपर्व के कुछ अध्यायों में याज्ञवल्वथ हुमन पिछल ४ पान के संवाद का भी वर्णन है। इस वर्णन में याझवल्क्य ने देवरातिजनक को, आर प्रपराणमा किये जाने पर तत्त्वों का चपदेश किया है। यह प्रकरण शान्तिपर्व के ३१%

धार्या २१ पर।

 <sup>&#</sup>x27;वार्यग्रावाता तु वथा स्त्रीपु ग्रीशाखामचेतनालामुद्दिरवेतरेतर प्रवृत्तिस्तथा प्रधानस्येत्वय दृष्टान्तः।' 

श्राध्यात्र से प्रारम्भ होकर ३२३ अध्याय तक नौ अध्यायों: में समाप्त होता है।

रामायण के अनुसार विदेहों के राजवंश में सर्वश्रयम न्यक्ति निर्मि था! निर्मि सात्वीं पीढ़ी में देवरात नामक राजा हुआ। इसीका पुत्र देवराविजनक या। इसका अपना सांध्य रिक नाम रामायण में बृहद्रथ लिखा है। इसके समय का ठीक निर्धारण करने के लिये हमारे सर्म पर्याप्त साधन नहीं हैं। इतना अवस्य कहा जासकता है, कि यह करालजनक से कुछ पीढ़ी पीछे हुं! होगा। इसप्रकार इसका समय श्रेतायुग के मध्यकाल से कुछ पहले कहा जासकता है।

महाभारत में यह संवाद भीष्मांपवासह के द्वारा महाराजा बुधिण्डर को सुनाया गया है भीष्म ने वहां इस संवाद को पुरावनइविहास' कहकर उच्लेख किया है। श्रोतायुग के मध्य समीप होनेवाले इस संवाद को, महाभारतकाल में पुरावन इविहास कहना समस्वत्रस ही है। संवाद में निर्दिष्ट सिञ्जानों के आधार, सांख्यसूत्र—

े इस प्रकारण में याज्ञवरूक्य के द्वारा तत्त्वों के सम्बन्ध का जो उपदेश दिया गया सांख्य के साथ उसका अत्यन्त सामझाय है। २१४ अध्याय के दशवें रतोक में आठ प्रकृति कें सोलह विकारों का स्पष्ट उरुजेल हैं। अन्य विचारों को निम्मरीति पर प्रकट किया जासकता है।

अन्यक्त, महान्, अहङ्कार, और पांच सुन्म भूत ये आठ प्रकृति हैं। इनमें महत् आ। मात न्यक हें रें।

मन सिंहत एकादश इन्द्रिय, श्रीर महाभूत ये सब सोलइ विकार हैं'। श्रव्यक्त से महान् की उरंपचि होती हैं। महान् से श्रद्धार उप्पन्न होता है।' 'श्रद्धार से मन इन्द्रियां और भूत उत्पन्न होते हैं।' त्रिगुणात्मक बगत्, प्रकृति का परिणाम है।' सन्य, रजस्, तमस् इनके श्रानन्द दुःस क्षप्रकाश खादि स्वरूप हैं।'

भ्रत्र ते वक् 'विस्थामि इतिहासं पुरावनम् । याञ्चवत्वयस्य संवाई जनकस्य च भारत ॥
 याञ्चयस्वयमृदिग्रेन्द्र दैवराविमें हायराः । पप्रच्यु जनको राजा प्रश्नं प्रश्निवदे वस्य ॥
 म० भारतः ॥

सप्ती प्रकृतयः प्रीवता विकासक्षापि योदयः। श्रास्तां तु सप्त व्यवतानि प्राहुरप्यारमिक्तकाः ॥ इस रज्ञोक के पूर्वार्य को तुखना कीजिये, सत्त्वसमास के पहले[श्रप्ती प्रकृतयः] सीर दूसरे [योदय विकास: सत्र के साप l

<sup>\* 13:3110-11</sup> H

<sup># 4212424192-12-11</sup> 

<sup>351335136-30 0</sup> 

१२।६१२।१६—मुखना करें सांव्यवहच्याची १।६१ ॥

<sup>•</sup> १२१६१=११२७ तुलना करें सांव्ययदच्यार्था ६१६२ 🛮

<sup>ा</sup> १११६१६११७-३६॥ सुजना करें पन्चिथ्य सूत्र ४-७ [ इसी प्रकरण में निर्दिष्ट सूची के बनुसार ]

प्रकृति एक श्रीर त्रिगुणात्मक है।

इस प्रकरण में एक और विशेष बात का निरूपण है। चौबीस जड़तस्य और पच्चीसर्वे पुरुष नाना है । चेवन पुरुपका वर्णन सर्वत्र समानरूपसे सांख्याभिमत रीविषर वपलव्य होता है। परन्तु यहां एक ह्रव्योसचें पुरुष का भी उल्लेख है। प्रकरण से यह स्पष्ट है, कि वह पुरुष, ईश्वर ही है। उसकी स्थिति को पच्चीसनां पुरुप उमी समय अनुभन कर पाता है, जन यह स्वयं कैंवन्य स्थिति को? प्राप्त होजाता है। याज्ञयरूक्य अपने उपदेश में इस रहस्य को स्पष्ट करता है, कि मूल तस्य एक है, अथवा दो या तीन ? वह तीन मूल तत्थों की स्थित को ठीक समफता है, एक ईश्वर दूसरा पुरुष और तीसरी प्रकृति, और इसका उल्लेख सांख्यसिद्धान्त के रूप में ही करता है।

इस प्रकरण में प्रसंगवश कुछ प्राचीन अन्य सांख्याचार्यों के नामों का भी उल्लेख किया गया है। वे इसप्रकार हैं — जेंगीपन्य, असित देवल, पराशर, वार्षगस्य, पद्मशिल, फपिल, शुक, गौतम, आर्धिपेस, गर्ग, नारद, आसुरि, पुलस्य सनत्कुमार, शुक्क, कश्यव । इन नामों के निर्देश में किसी विशेष क्रम का ध्यान नहीं रक्खा गया। यह केयल गखना करदी गई है। इनमें से अनेक नामों का उल्लेख सांख्यसन्तित की ज्याख्याओं में भी किया गया है।

क्या यही सांख्याचार्य याज्ञवन्क्य, शतपथ का रचितता था ?--

शान्तिपर्य के देरदेवें अध्याय के प्रारम्भिक भाग से यह स्पष्ट होता है, कि यह याज्ञपन्नय जानाय नवा था विकास के वार्ताय हुए हैं, यर जो भी कोई इनका स्वियता था, उनका क प्रमुख प्रमुख निश्चित प्रतीत होता है, कि वह इस उपदेश याज्ञवरूय को, शतपथ प्राज्ञय २वना । पणार जनरण मास्त्रिका था । यदि इस मत को हम विचारकोटि में ले जाते हैं, तो यह सम्मद्ध याह्रयल्क्य ही समक्षता था । यदि इस मत को हम विचारकोटि में ले जाते हैं, तो यह त्त सम्बद्ध बार्यपरणण एक जातवश्च आद्याया में आये दारोनिक विचारों का इनसे सन्दुलन किया

१२।३२०१६, १३॥ तुलमा करें पढध्यायी, दाइद॥

१रा६२०१७२॥ सुलना कर पडण्याची १११४६॥६१७१॥

सन्ना स फेवलीभृतः पड्वियमनुपरयति । १२।३२३।४४॥

पर्यस्त्रमेव चापर्थन् पर्यायम्यः सदाऽनच । पद्वियं पृष्टविरंगं च चतुर्षि गं च पर्यति ॥०२॥ पर्यस्तम्भ प्राप्तः यर्वनममुग्रमात । पञ्चिका)ऽभिमन्येत नान्योऽस्ति परतो सम ॥०३॥ न तु परयति पर्यस्तु यर्वनममुग्रमात । न त परमाप प्राप्त पर्या भना ॥ इति हि.सः । तदा स केवलीभृतः पर्विशमनुप्रवित ॥ ७७॥ यदा हु मन्यतेऽन्योऽहमन्य एप इति यदा तु भन्यवज्ञान्त्रयाः प्रश्चविद्यकः । चत्यव्याद्वत्यस्यन्ति वृक् पृषेति साधवः ॥ज्ञाः सन्तर्व राजन् वरमस्वयाऽन्यः पश्चविद्यकः । चत्यव्याद्वपृथयन्ति वृक् पृषेति साधवः ॥ज्ञाः झन्यरच राज्य न्यान्य विद्यावसम्बद्धातस् । जन्ममृत्युभयाद्दभीचा योगाः संख्याश्च काररप । ण्डा। तेनैवनमासिनन्यन्ति पन्यविद्यादमस्युतस्य । जन्ममृत्युभयाद्दभीचा योगाः संख्याश्च काररप । ण्डा। सान्तिक, या १२३॥

देखिये, ग्रान्ति० ६२३।१६-६२॥

जाय। इतना कहने में हमें कुछ संकोच नहीं, कि जिस किसी ने भी याझवरूक्य के विचारों का यहां उझे ख किया है, उसके इन उल्लेखों का आधार शतपथ झाझख ही रहा होगा। इसके चतुर्दश काएड में जो दार्शनिक विचार प्रस्तुत किये गये हैं, उनका ही यह विचरख सममना चाहिये।

यह निश्चित हैं, कि इसके पर्यान्त समय परचात राङ्कराचार्य ने हन विचारों की योजना छन्यथा की हैं। इनके युक्तायुक्तत्व का निर्शय करना इस समय हमारा कार्य नहीं। पर हम इतना कह देना चाहते हैं, कि राङ्कराचार्य से चहुत पहले, रावपथ के चतुर्दरा कारड में मर्दाहीत हार्शनिक मतों का विवरण वही समका जाता थों, जो महामारत के प्रस्तुत काश्यायों में वर्षीन है।

रातपथ नाझण के चतुरंशकायड के द्वितीय स्तीय चतुर्थ का भागों के गम्भीर पर्यातों चन से यह कार्य स्पष्ट होजाता है, कि याज्ञवरूष्य इस विश्व महाायड को अन्वर्यामी परमारमा से पृथ हु मानता है। इस विश्वको अन्वर्याभी के शरीरक्ष में वह वर्णन करता है। जाता शास्य और वह इसका शासिता बताया गया है। सूर्य चन्द्र अनन्त तारागण पृथिव्यादि सम्पूर्ण लोक अतीत अनागत, सप ही अनन्त आकाश में भरे हुए हैं, और आकाश समेव ये सब, उस अन्वर्यामी परमारमा में ही आधारित हैं, उसी के अशासन से इनकी गति और स्थिति है। इसप्रकार प्राहृत जात और देशवर सर्वथा पृथक् सचा है। यह तीसरा औष पुष्ठव इस संसार में आवा, जाता, तथा एमं कर्तों को भोगता है ।

वस्तुतः प्राचीन सांख्यदर्शन के ये ही विचार हैं, जो पडश्यायी में बिसरे हुए उपलब्ध होते हैं। इसलिये प्राचीन साहित्य में इसप्रकार के सांत्य विचारों का श्राधार, उसी प्रश्य सिंख्यपुरुष्यायों ! को माना जासकता है।

गृहद्रार्थ्यक वयनिषद् में जिस जनक वैदेह का वन्त्रेस है। वह विदेह देशों का राजा यही देवराति नामक जनक था, जिसका याझबन्ध्य से सम्बन्ध प्रतीत होता है। महाभारत के इस प्रसन के दार्शनिक विचारों का गृहद्रार्थ्यक से अनेक स्थलों पर सामञ्जस्य स्पष्ट हैं।

श्री पर भगवहत्त जो बो. ए. ने श्रवने 'भारतवर्ष' का इतिहास' नामक प्रन्य में यह निर्देश किया है, 'निमि जनक ही धपनिवहों का शसिद्ध जनक था। याज्ञयल्क्य उसी का ग्रुक श्रीर मित्र था। यह याज्ञवल्क्य भारत-यद्ध-काल में वर्त्तमान था।' इत्यादि।

महाभारत के श्रमुसार बाह्यवरुक्य का सवाद देवराति जनक के साथ ही खागत होता है, न कि निभि जनक के साथ । इस प्रसंग से यह भी झात होवा है, कि यह बाह्यवरुम्य, प्रसिद्ध प्रन्य शतपयप्राद्धाण से सम्बन्ध रस्तता था है। बृहदारवयक वयनिषद् इसी आद्मण का

इस प्रसंत को क्रांचक स्वष्टवा चौर पृष्टि के खिये देखिये—हमार 'साववसिद्धान्त' नामक प्रन्थ के द्विवीय प्रकास का विश्वविद्धात !

६ देखें--- म• भा•, शाब्ति • इरश ११, १६, २२,

भन्तिम भाग है। इसल्लिये चपनिषद् में वर्ध्वित याद्यवन्त्रय के साथ संवाद करने वाला दैवराति जनक होना पाहिये।

वीद आदि सांख्याचार्य. ६-१८--

कल माल्याचार्यों की नाम सची इसवकार चपरिथत की जाती है-

| 308 (114411111 | to a standard |               |
|----------------|---------------|---------------|
| ६—बोद्ध        | ११—ध्तुति     | ₹ <del></del> |
| ७सनक           | १२—पुसह       | १७—दस         |
| =सनम्दन        | 64—FI         | १८ - अत्रि    |
| ६—सनातन        | १४श्रह्मरस्   |               |
| १०-सहदेव       | १४मरीचि       |               |

इरिडयन हिस्टॉरिक्स क्वार्डमीं, सिवस्थर १६३२, पृष्ठ ४०४-४२० में मुद्रित भोयुव काञ्चीपद महाचार्य के लेखातुसार, अववर्षेष्ठ परिविध व्हरिवर्यण मन्त्र के खारार पर यह माम-सूची प्रस्तुत की गई है। इसमें से प्रथम चार नामों का उल्लेख, सास्यकारिकाओं से गौडपादमाच्य में भी प्रथम,पुष्ठपुर ही है। अन्य अत्रेक नास जहां बहा पुराण मादि में भी वपलच्य होते हैं। इन आवारों के भोई अन्य सांस्थसन्याची वर्णन हमें कही उच्छन्य नहीं तुल। इसीतिये इनके सम्बन्ध

सीऽचिरेषीच कालेन विदेशानास्तार द ! रिषणान् धर्मारानेन कार्यक महामाना !! एरिस० १२०११ १। स चिरोहानसिकस्य । २२ !! विदेहाची यान्यी से जनको नाम विद्युत्त !! १२ !! १० !!

a 如 別 日 計 別 別 10-19 日

में कोई चिरोप विवरण नहीं दिये जासकते । सम्मावतः ये सब व्याचार्य व्यति प्राचीन काल के प्रतित होते हैं। इनकी किसी सांस्थ्यसम्बन्धी रचना का भी व्यभी तक पना नहीं लगा है। केवल समन्द व्यथवा समन्दन के नाम पर एक क्ष्रोक, मनुस्सृति की कुल्लूक रचित व्याख्या [१।४६] में इसप्रकार उपलक्ष्य है—

"तदुक्तं सनन्देन-

भृतेन्द्रियमनो बुद्धिर्वासनाकर्मेवायनः । श्वविद्या चाएक प्रोक्तं पुर्यप्रमृपिसत्तमैः ॥"

सोष्यपढध्याथी में भी कपिल ने इसके एक भव का स्वयं डल्लेख किया है। वहां सूत्र है— 'लिक् शरीरनिमित्तक इति सनन्दनावार्थः।' [६। ६६]

श्री पं॰ राजाराम शास्त्री ने हम से कहा था, कि उन्होंने एक श्राह्मण के घर तस्वसमास सृत्रोंपर सनन्दनावार्य की ज्याख्या देखी थी। इसका वन्त्रोंस उन्होंने 'सांख्य के तीन प्राचीन प्रन्थ' नामक अपनी पुस्तक में भी किया है। त्रस्तुत अन्थकी रचना के समय हमने शास्त्री जी से उक्त व्याख्य। के सन्दन्ध में पुनः चर्चा की। ज्ञात हुआ, वह व्यक्ति मरचुका है, खौर उसके घर में जो पुस्तक व पुराने पत्र आदि भी, नष्ट होगये हैं। यस्त करने पर भी हम उस व्याख्या की उपलब्ध न कर सके १।

प्रसस्य श्रादि सांख्याचार्थ, १६-२५-

महाभारत शान्तिवर्ष अप्याय ३२३ के आधार पर कुछ अन्य सांख्याचार्यों के नाम इसम्कार उपिथत किये जासकते हैं—

१६—पुलस्त्य २३—नारद

२०—इरयप २५—झार्वियेगा

२१—शक २४—शक

२२-सनत्क्रमार

महाभारत में अनेक श्यलों पर इनके कथनोपकथनों का उल्लेख है। उसमें फहीं २ सांवय सम्बन्धी विचार भी प्रस्कृदित हुए हैं। एक प्रसङ्ग में यह भी आता है कि शुक्त ने उतक के समीप जाकर आत्मज्ञान की शिक्षा ती। महाभारत के इस प्रसङ्ग में इस जनक का नाम धर्मराज जनक व बताया गया है। पीछे भी जनक नाम के कुछ व्यक्तियोंका उल्लेख किया गया है। यह जनक उनसे भिन्न प्रतीत होता है।

इन प्राचार्यों की सांख्य सम्बन्धी किन्हीं भी रचनाच्यों प्रथवा सन्दर्भों का धाभी तक

भ यह प्रत्य जाहीर में रहते हुए, सन् १६४० ईसवी के प्रारम्भ में खिला जाचुका था। उसी वर्ष देशमें राजनीतिक क्रान्ति के कारण हमें कोहीर होदना पदा। क्रमी कुल दिन हुए श्री एं॰ राजराम जो का भी देहकों में रेहायसान होनया है। बाहीर की सामभी वहां रहजुकी है।

महाभारत १२ । ३३३ | १४ |। कुम्मधोय संस्करय ।

कोई झान नहीं है, इनके पृथक् २ उपलब्ध संवादोंमें जो विखरे हुए विचार पाये जाते है, उनमें सांख्य

भावनाओं की थोड़ी बहुत गन्ध संघी जासकती है। पुतास्य को महाभारत [१।६६।१०] में प्रवा का मानस पुत्र, और भागवत [४।१]

में कपित का बहनोई लिखा है। कर्दमपुत्री 'हविर्मुक्' के साथ पुलस्त्य के विवाह का उन्लेख है। कर्यप, मरीचि ऋषि का पुत्र [स॰ भा०१।६३।३] और विषत्त का भान्जाथा।

भागवत [ ४। १] में लिखा है, कि इसकी माता का नाम 'कला' था, जो करम की पुत्रियों में से श्चन्यतम् थी ।

जैगीपच्य श्रादि सोख्याचार्य, २६-३२—

कुछ अन्य आचार्यों के नाम इसप्रकार हैं-

३०--भार्भव २६—जेगीपव्य ३१ — पराशर ३२—उत्तक

२७-वानमीकि

२८—देवल

थे सब नाम महाभारत में भिज २ श्यलों पर उपलब्ध होते हैं। इनमें से २६ छोर ३१ का नाम युद्धचरित (१२१६७) में भी आता है। शेष पांच नामों का उल्लोख सांख्यकारिका की भागा अभागा १९ में भी उपलब्ध होता है। २१ संख्या पर जो शुक्त नाम दिया गया है, माठरपृत्ति (आर्था ७१) में भी उपलब्ध होता है। २१

े संभव है, साठरवृत्ति में उसी को भागव पद से उल्लिखित किया गया हो।

इन जाचारों के पृथक् २ उपलब्ध होनेयाले संवादों में जवस्य सांख्यसम्बन्धी हुछ ्रेम आराजा विद्या होते हैं। इनमें से कुछ आचार्यों के सन्दर्भ भी उपलस्य होते हैं। इनमें जैगीपब्य, देवल और हारीत का नाम विशेष उक्लेखनीय है।

जैगीपव्य-

पावस्रत योगसूत्र ( २१४४ ) के व्यासभाष्य से जैगीयव्य के नाम पर एक सन्दर्भ बद्धूत

्रहुत्रा २ इसप्रकार मिलवा है-

"वित्ते कामघादप्रतिपचिरेवेति जैगीपव्यः ।"

यहां पर तत्त्ववैदाारदी में वाचराति मिश्र ने जैगीपन्य को परमपि तिला है। इस बात भवा राज्या वा अप अप अप अप सम्दर्भ जैगीपन्य की अपनी रचना है, या उसके को हम निश्चयपूर्व क नहीं कह सकते, कि यह सन्दर्भ जैगीपन्य की अपनी रचना है, या उसके का रूप किसी विद्वान् ने अपने शब्दों से बांघ दिया है। यद्यपि न्यायवात्तिकतात्पर्य-ावचारा का अपने में वाचस्पति मिश्र ने 'धारणाशास्त्र जैगीयन्यादिप्रोक्तम्' इत्यादि जिखकर इस टाका। परावर किया है, कि जैगीयब्य की कोई अपनी रचना अवश्य होगी। ब्यासभाष्य (शह्म) में आवट्य और जैगोपन्य का एक संवाद दिया है, जिससे प्रकट होता है, कि जैगोपन्यने समाधि-सिद्धि को प्राप्त किया था।

इस के यिविरिक्त महाभारत' में भी इस वात का उदलेख जात। है। जैगीपन्य ने श्रसित देवत के सन्मुख ज्यपनी सिद्धि का प्रदर्शन किया था, और महादेव कर वथा उसा को भी छकावा था। कीथ' ने खिखा है, कि जैगीपन्य क्षेर प्रमुशिख के वर्यंत के अनुसार पद्धिशिख का सहाष्प्रायी था। पेसी स्थिति में देवत जैगीपन्य और पद्धिशिख तीनों हो समकातिक होने चाहियें। परस्तु इस सम्प्रन्थ में एक विचार इसप्रकार प्रस्तुत किया जासकता है, कि पद्धिशिख श्रतिदीर्थ, जीवी' व्यक्ति था। सभव है, उसके पिछले दिनों में जैगीपन्य और उसका सहवास रहा हो। तथा उसी समय जैगीपन्य ने सह अभ्यास से परम समाधिसिद्धि को प्राप्त किया। पेसे सिद्ध व्यक्ति की आप्त को गीपन्य में स्थान देवत को जैगीपन्य के सहयोग से ही वैदाग्य लाभ हुआ, और उसने साध्य हान को उसीसे प्राप्त किया। सभव है, जैगीपन्य के आह्वों में ही असित देवत का उससे सम्प्रक हुआ हो। देवत ने साख्य ज्ञान जैगीपन्य से ही ग्राप्त किया। सभव है, जैगीपन्य से ही ग्राप्त किया। सभव है, जैगीपन्य से ही ग्राप्त किया था, यह वात महाभारत? से स्पष्ट होजाती है।

जैगीवन्य के अपने मन्तन्यों का सकेत यहाभारत के उक्त प्रसाग से प्राप्त होता है। उन्नीस रलोकों के द्वारा वहा उसके विचारों का निर्देश किया गया है। उसका निष्कर्ष यह है कि कुम्य किसी के द्वारा अपने लिये कितना भी द्वारा किये जाने पर उसके लिये स्वय सवा भला ही करी और भला ही सोधा। आशाओं से दूर रहो, अशीत की सिंवा न करो, जो प्राप्त हो नहीं करों। इत्यों को वश में करो, कोध को जीतो, ज्ञानपार्यान के लिये प्रयत्न करो, मन वायों कुमें से कभी किसी के प्रति अपराध न करो। जो व्यक्ति भेरी निन्दा करते हैं, अथवा प्रशासा करते हैं! में उससे न घटता हूँ और न बढ़ता, प्रस्तुत यह समम्ता चाहिये कि वे लोग अपना ही धर्णन करते हैं। इस हर प भ जो अपना जीवन वितादे हैं, वे अपने सुख को ही बढ़ाते हैं। इन्हीं उपायों से मझ की प्राप्त होती हैं, जो निश्चित ही प्रकृति से पर है, उत्कृष्ट हैं। भगवद्गीता के दितीय, अप्याय में 'रिश्तप्रक्ष' का जो सकरप उपरिश्वत ही प्रकृति से पर है, उत्कृष्ट हैं। भगवद्गीता के दितीय, अप्याय में 'रिश्तप्रक्ष' का जो सकरप उपरिश्वत किया गया है, जोगीवन्य उसी की प्रतिसृत्ति जुतीन होता है। महाभारत के ये उन्नीस खोक 'कृत्यकल्यतर' के मीचकायड प्रकरण में जैगीपृत्य के नाम पर उद्युत किये गये हैं।

महाभारत, शस्य० ५१।

सहाभारत गानित० २३६ ।

Another teacher of yoga who is mentioned in the epicis Jaigishavya, who according to the Kurma Purus, was a fellow pupil of Punchasikha, The Sunkha System P 51

<sup>¥</sup> मठ माठ, शास्त्रिक २२०।१०॥

म० मा०, शान्तिक २३६१२७॥

कृश्यक्तपुरा, मोणकायक, पुष्प २२६-२६, गायकवाक क्षोतिषयरक संस्कृत सोतीन, वनीदा ने वकाशित ! गुधना करें—सक आक आन्तिक, क्षव २१६, देखीक स-२६ ! वुरम्मधीय सन्ध्यत्व !

#### देवल---

यालबन्दरमाति की श्रापादित्य रचित स्थाल्या में देवल का एक सम्या सन्दर्भ उट-र्थत है। वह दसप्रकार है-

तत्र देवल:-"अथाती धर्मवर्जितत्वात्र विर्धेग्योन्यां परुपार्थोपदेश: । देवमानपयोदिविध: ं पुरुषार्थः। अस्यदयो निःश्रेयसमिति। तयोरस्युद्धः पूर्वोकः। द्विविधं नि श्रेयसं सांख्ययोगाविति पश्चविशतिसरवद्यानं सांस्यम्। विषयेभ्यो निवन्गांडभिम्रोतेड्यं सनसीडवस्था (प) न योगः। उभयत्रापवर्गः फलम्। जनमारखदुः लयोरस्यन्ताऽभाषोऽपवर्गः। एतौ सांवययोगौ ' पाधिकस्य येथ कित: समधतक्ष पूर्वप्रणीतानि विशासानि गम्भीराशि तन्त्र,णीह सन्तिप्यो-<sup>11</sup> हे असी बहुयसी।

तत्र सांख्यानामेका मलप्रकृतिः। सप्त प्रकृतिविकृतयः। पश्च तन्सात्राखि । पोडश विकाराः 'पद्म प्रक्रचेन्द्रियाणि । अर्थाञ्च । पञ्च भ्रवविशेषाः । त्रयोदस करणानि । त्रीरवन्तः करणानि । चतस्रश्चतस्तो मानुजाः पितृजाश्च कोशाः। पञ्च वायुविशेषाः। त्रयो गुखाः। त्रिविघो षभ्यः। े त्रयो बन्धहेतवः । द्वौ बन्धरागी । त्रीख प्रमाणानि । त्रिविध दुःसम् । चतुर्विधः प्रत्ययसर्गः । े तथा विषयेयः पश्चविषः। व्यश्चित्रसाविशातिषा। त्रष्टिनैवविषा। सिद्धिरप्रविधेति प्रस्यय-

भेवाः पद्धाशतः।

· । ' श्रस्तिःसमेकस्वमधार्थवस्यं परार्थमन्यत्वसभी नियस्तिः ।

योगो वियोगो बहवः प्रमांसः स्थितिः शरीरस्य च शेपवन्तिः ॥

Ph P इति वश मुलिकार्थाः ।

अथ मूलप्रकृतिरव्यत्तम् । यहानहङ्कारः पत्र्व तन्मात्रायीति प्रकृतिविकृतयः। शब्दतन्मात्रं स्वरीवन्सात्र' रसतन्मात्र' रूपतन्मात्र' गन्धतन्यात्रमिवि वन्यात्राणि । द्विविधानीन्द्रियाणि । भृतिषशेषारच विकासः। चत्र्-भोत्रशास्त्रिज्ञात्वचो युद्धीन्द्रियास्य । स्पशन्दगन्धरसस्पर्शास्त्रे-पामर्थाः । बाक्पास्त्रिपादपायपस्थाः कर्मेन्द्रियास्य । भाषस्य क्रिया गमनमुत्सर्ग जानन्य एपां कर्मास्य । वाच्वा-व्याकाराव्धिव्यो भृतविशेषाः । वशेन्त्रियायि बुद्धचर्दकारमनांसि च करणानि । तेव मनोवद्वयहंकारस्यान्यः करणानि । दश बहिष्करणानान्त्रियाणि च । गुण्सान्यकस्यानमञ्जू मधारं मकृतिर्विधानसित्यनयान्तरम्। अध्यवसायलत्त्यो महान् बुद्धिमैतिसपलव्यिरित्यनयान्तरम्। श्रभिमानलत्त्वणोऽहक्षारो चैकारिकोऽभिमान इत्यनर्यान्तरम् ।

न पूर्वपूर्विका अकृतिः प्रकृतिमहानुत्पचते । ततोऽहहारः अहहारात्तन्मात्रासीन्द्रयासि च वम्मात्रे मेवो विशोषा इस्युरपश्चिकमः । बी यस्मादुरपद्यते स वस्मिल्लीयन इति वाडप्ययक्रमः ।"

इस सन्दर्भ में सांख्यपढण्यायी और वस्वसमास के अनेक सुत्र हैं। जिनका उन्तेख हम प्रसंगवश चतुर्थ प्रकरण में कर आये हैं। देवल की प्राचीनता के सम्बन्ध में भी चतुर्थ प्रकरण

याञ्चल्नयस्मिति, प्रावश्चित्ताक्ष्याम, इस्रोठ १०३ पर ।

े प्रोत्तकभिन्नां नोपलभ्यां प्रतिहतां ग्रह्मोयात् । श्रात्मनः संस्कृतां परनाधाकरीः वर्जयेत् । मधुमांसक्रवीश्वविरक्षितां गृहीत्वा तद्भैत्वमेकान्त्रतो नेवपात्रे णान्येन वा तद्शीं भत्या मात्रया भक्षीत । ( प्र॰ ४६ )

स भित्तररागानुकोशप्रधानः मुख्डितकषायी त्रिद्यत्रकमण्डल्पवित्रपात्रपाद्यासनः, कन्था-मात्रो, ज्ञानरतिरात्महृष्ट्रः, बन्धुभिरसंष्ट्रको, निरपेच्यः । पराविकम्, क्षाण्यियवपापः, समस्रकान े जात:, स्यमात्रा, स्यम्यसको, सध्यस्य:, निष्परिपहो, ब्रह्मधादी, सङ्ग्रह्मयवहारसंस्कारशीय, 'शिकार स्मधनधारविवयोवभोता संवर्षे वर्षे विद्यायाह पंचिरोधविसमयविवादग्रास्वितर्रेतरंद्व-े 'रचेति वतिधर्माः' । (१० ६०)

श्राथातः पापदोपान सनोवान्यशरीरजान स्थाख्यास्थासः । तत्र मोहरातद्र प्रवासनीभमन-··शोकसमस्वाऽहंकारभयहर्षसोधवित्ता (सोधन्ति ) श्चेति द्वादश सानसाः । (४० ८४)

रागद्वे वसोहाः कपाया अञ्चनते । तेषां यमनियमलज्ञानेन सपसा पद्मविधेन ।तस्यक्षानेन 'चार्यक्रपेश्वम् । क्रवायपाचनम् । प्रि॰ १६६-ीः

ि त्रिविधः प्राणायामः <sup>3</sup>—कम्भो रेचनं प्रशामिति । निश्वासनिरोधः क्रमाः ।क्रजसनिश्वासी े रेवनम् । निरवासाध्यानं ।पुरण्मिति । सः पुनरेकद्वित्रिभिषद्वतिम् दर्भन्दस्तीवणौ वा भवति । ं त्राणापानव्यानोदानसमानानां सफददुगमनं मुद्धानमाहस्य नियुत्तिश्चोद्वातः। तत्र कथ्नं नाभेगैतो " रेचनोच्छपासंचरणोद्धारकर्मा प्रायाः । अधोनाभेरुत्सर्गानन्द कर्माऽपानः । शास्त्रासंस्वन्धिरंकस्थाः विष्टः प्रसारणायचेपणाकुञ्जनअमणरेचनवानगमनकर्मा क्यानः । बाहुक्रप्रीयाचचःपार्थगतः े चेष्टाविकम्यनापानकमें दानः । श्रीत्रहृदयनाभिगतः सर्वकर्मा स्यन्दनावयोधनानां समायतत इति समानः। कानो विविश्यः सप्पारुद्धिगनः सधियो न्याधितः शीतोष्णार्दितः संप्राप्रवेगो वा े प्राची**यामं न युक्कीत । पिक्षे १७० के क**ि के के के कि के कि

श्रगुरुवाद्यापरचारुवाद्यं वालवत्वाद्वा त्योगश्रष्टस्य मनसः पुनः प्रत्यानीयार्थे योजनं The state of the s ं प्रस्वाहारः । पु० १७३

पारीरेन्द्रियमनोबुद्धश्वास्त्रनां घरखाद्धारणा i [ पु० १७४ ]

देवतायतनं शन्यागार्गारिकन्दरनदीपुलिनगुहारएयानामन्यतमे शचौ निरावाभे विभक्ते

ये तीन सन्दर्भ 'परिधम' प्रकाश में उद्धृत है । यह सन्दर्भ 'कामादिवर्जन' नामक प्रकरण में उद्धृत है ।

यह विषय योगराख में प्रसिद्ध है। योग, सांस्य का ही खह है, सांस्य में भी इसका योगरियक वर्षन है, तुलता करें, सांच सूठ है। इस ॥

इस सन्दर्भ से स्पष्ट होता है, कि सांस्थमधत्त के कावल के समान देवल भी मन को अब्ह मानता है। दुर्खे—सां॰ सुरु ३। १४ । इसके विरतीत पावलल पोधदर्शन में मन को विश्व मानत गया है। दुर्खे—पा॰ पो॰ सुरु ३) १० का न्यासमान्य।

समुरस्तीर्थमानसं कृत्वा, वस्मिन् बच्चाहारो निरामयः शुचिः शिरोभीवा वाणिपादो च समास्थान्य, सारित्मृजुं समापाय, शिर्मणुष्णावपीडयन् यत्किचिद्रपाभित्य स्वतिककं भद्रकं मण्डलं 'वाऽपिष्ठाय, वद्रसुराः प्राष्ट्रमुखी वा दन्तैर्दृन्शानसंस्पृत्य, व्यक्तिस्यामन्यक्रमानुन्गीन्य च मुरा-मासिकाभ्यां प्रभावसन्नाथियिवदृष्टिः, धर्वे निद्रयाणि संहत्योप्ये प्राणानुद्दीर्यं मनसा तविन्तनं भ्यानम् । प्रिण् १८९

। तिष्ठासिमयो किंद्रावाधाभयातकोत्पत्तिर्ज्ञानपीवा भोगाविशयः कोपनैपुर्विर्मश्यर्थियशेषो

धर्मगहरूमं विद्याच्यानानि यशोदीप्रिरिति योगिनां दशोपसर्गाः । पु॰ २१२ ]

अशिमा । महिमा लिपमा प्राप्तिः प्राकाम्थमीशिस्य वशिस्यं यत्रकामायसाम्बन्धं पाणवैश्वर्थः भे । गर्माः । तेवासिक्यामहिमालिप्रास्त्रयः शारीरा । प्राप्यावयः प्रवचैन्त्रियाः । तत्र स्वशरीरस्य-· मिण्मा अगुमावात सङ्माख्यःबाविशति। शरीरमहर्त्वं महिमा। महत्वात सर्वशरीराख्यायणोति। शरीराञ्चगामितः लिपमा । वेनातिव्रस्थानिय च्योनाऽऽसाव्यति । विश्वविषयावामिः प्राप्तः। प्राप्त्या सर्वेत्रस्यक्षदशी भवति । यथेष्टचारिस्यं प्राकाभ्यम् । प्राकाम्येन सर्वभोगवरानान्तोति । क्रवतिव्रतेशवर्षभीशित्वम । ईशित्वेन वैवनान्यत्यविशेते । क्षास्मवस्यता वशित्वम । वशित्वेनाः ः ऽपरिमितायवेश्यजानमा च भवति । यत्रकामावसायित्वं त्रिविधम्-द्वायावेशः स्रवस्यानावेशः ा श्रेन्द्रप्रवेश इति । यत् परस्य झायाववेशमात्रेण चित्तं वसीकरोवि स झायावेशः । यट दरस्थानामिष अनुष्यानेन चित्ताथिष्ठानं सोऽवण्यानायेतः । यत् सजीवस्योभिस्ते व (१) जीवस्य वा शरीरात्रप्रवेशनं सोऽद्वप्रवेशः । यत्र तथावसायित्वेन मूर्णद्रक्यं चावितिष्टतीति । प्रविधानं तरच प्रकृति-पुरुषोत्ताहेतोर्धर्मतेओहानविशेषात् । सातिश्रयेव संभवं चैशवर्याट भवतीति । एउमेतानैशवर्यगुणानधिगन्योद्धवक्तनयः विख्नासंशयः प्रत्यक्तद्शी धर्मपशायः क्र ा मुद्रस्थः सर्वेमिनं श्रासद् निस्यमिति झात्वा स्वयमेव शान्तिमधितः इति त्येरवर्षात्व " पि ० २१६ सायुव्यं सालोक्य प्रकृतिलयो मोस्रकेति चतुर्वियं प्रयोजनम् । वेपानैश्वर्यागाध्वयक्ता े . े हिर्ययगार्भनारायखशिवमहेन्द्रसोमसुर्योद्य न्द्रयेष्ठोमादेषीप्रभृतीनां देवकासामैकअस्पः (१)

<sup>े</sup> सूज में पहां 'निश्विभव' पाठ हैं ! बिन्डा == धड़ा का धिनमव स्थान तिस्स्कार बोरीपों के लिये बोनमानों में पिन्न हो है। उब धड़ा हो गईं। यो बोच के प्रकृति कैसी १ योगसूज [३।३७] में भी संकेत से इनको बोनमार्थ में विष्य बवाया गया है।

स्वतं स इनका वामाण प्रवास है। पान योन स्व १ १४१ ] सांच्य में इचको बात प्रकार का एश्वर्य क्रांत प्रवास है। इस्ते सांच्या क्रांत प्रवास व्याप क्रांत है।

अस्य क्षेत्रका जना करा है।
अद्यासित यहां 'सजीवस्योखान्तजीवस्य था' यह पाद होना चाहिये।

<sup>&#</sup>x27;४ क्रावकन्यतर में दिन्वकों में इसके दो पाउमेर इसमकार दिये हैं—"साविकय न भूवं" 'साविकयं नवभूवं"।

यहां पर 'स्वित्वश्वाद्यार सता पाठ होना चाहिये । नुखना कीलिये, व्याले सन्दर्भ के वृष्तरे वाश्य से । यह सन्दर्भ 'गोगियनूनि प्रकरण में' बर्गुव है ।

सायुज्यम् । (पृ० ८)

स तथा निष्ट् नो निर्मु शहिच्छन्नवन्यो 'जन्मजरामरणुदुःखविनिर्मु कः पुष्तवत् मत्तवत् विष्णूमपानवत् सत्त्वादिहीनः तन्मात्रावस्थिवः परमसुरामेकान्तिकमधिगच्छतीति सांख्यम् । (प० ७)

कृत्यकल्पतर में बद्धृत देवल के गद्य सन्दर्भों का ही हमने यहां निर्देश किया है। लग-भग पक सौ से कुछ कम देवल के पद्य भी भिन्न २ विषयों पर वक प्रन्थ में बद्धृत किये गये हैं। परन्तु सांवयप्रतिपाद्य विषय के साथ विशेष सम्बन्ध न होने के कारण हमने यहां बनका बन्नेस नहीं किया।

महाभारत ( शान्ति०, २६१) में देवल-नारद संवाद का भी उल्लेख उपलब्ध होता है। भीष्मिपितामह ने इसको पुरातन इतिहास बताया है। युद्ध देवल के सन्मुख उपिथत होकर नारद ने भूतों की उप्पत्ति और मलय के सन्यन्ध में जिज्ञासा प्रकट की है। इसके उत्तर में देवल ने जो विचार प्रस्तुत किये हैं, वे सांस्यसिद्धान्तों से पर्याप्त प्रमानित हैं।

महाभारत, सभापके, ७२।४ में देवल का वल्लेख इसप्रकार किया गया है—
शीया ज्योतीिय पुरुष इति वे देवलोऽमबीत्। अपत्यं कमें विद्या च यदः सृष्टाः प्रजास्ततः ॥
पायुपुराग्र, [ अ० ६६, २होक, १४१-४२ ] में योगी के स्वरूप को स्वष्ट करने के लिये
यो ग्रीक वरवत किये गये हैं।

इसी चोराहर स्थन श्रोकी योगेश्वरं प्रति ।

'धारमनः प्रतिरूपाणि परेपां च सहस्रशः ।कुर्पाचोगवर्तं प्राप्य वैश्व सर्वेः सहाऽऽषरेत्॥ प्राप्तुयाद्विषयांश्चैव वर्षेयोष्ठवपश्चरत् । संहरेच्च पुनः सर्वान् सुर्यंतेजो गुर्णातिव ॥

ये दोनों ऋोक कृत्यकरूपतक नामक प्रत्य के मोचकारड में २१८ पू॰ पर देवल के नाम से उद्धुत किये गये हैं। अन्य स्थलों में भी देवल के प्रसंग व सन्दर्भ उपलब्ध होते हैं, हम इनका पूर्ण संप्रद करने के प्रयत्न में हैं। अवसर आने पर यथाशक्य उपलब्ध देवल-सन्दर्भों को परतक रूप में प्रकाशित कराने का यस्त किया आयेगा।

मृद्धा पर क्यास्था करते हुए अट्ट श्रीलच्छीपर ने लिखा है— 'जन्ममरामरखदु सिन्हृत्तिस्य प्रास्पितकी'। जन्ममरखदु अपोरस्य-तामाबोऽपवर्ग इति पूर्वनेव देवजेनामिभानात्।। इससे स्पष्ट होता है, कि देवल ने अपने प्रन्य में 'बन्ममरखदु अपोरस्य-तामाबोऽपवर्ग । यह अपवर्ग का स्वरूप वताया है। यह प्रपि यह बावय क्रत्यकृत्वक में 'बह् भूव देवल के सन्दर्भों में 'नहीं है, परन्तु अपरार्क टीका में 'बह्मपद देवल के सन्दर्भों में 'वह पाट सर्वया इती रूप में 'उपवर्ध है। इससे परिवास निकलता है, कि अपकर्यवरकार अट्ट सो लक्ष्मीयर के मन्मुल देवल का सम्यूर्ण अन्य दहा होगा। तथा देवल के बास से उद्भृत सन्दर्भों की यमार्थता पर भी इससे प्रकार पहला है।

ये दोनों सन्दर्भ 'ग्रोक्स्वरूप' प्रसंग में उद्भुव किये गये हैं।

'हिस्ट्री खॉफ धर्मशास्त्र' नामक प्रन्थ के १२०-२१ पृष्ठ पर श्रीयुव पायबुरंग वामन काने महोदय ने देवल को चृहस्पति तथा कात्यायन का समकालीन बताया है, और इनका समय उन्होंने विक्रम की वीसरी शवी के लगभग माना है। वेवल का यह समय-निर्देश सर्वधा अग्रुद्ध है। वह मदाभारत युद्ध-काल से भी पर्याप्त प्राचीन है।

माठरपुत्ति में निर्दिष्ट सांख्याचार्यों की सूची में हारीत का उक्लेख है। महाभारत में भी हारीत सांख्याचार्य--इसका वर्णन अनेक स्थलों पर आता है। कृत्यकरपतर नामक प्रन्थ के मोत्तकायड प्रकरण में हारीत के नाम पर अनेक सन्दर्भ उद्घुव किये गर्च उपलब्ध होते हैं। इनमें वानप्रध्य तथा यदि-धर्म आदि का वर्णन हैं। वे सन्दर्भ इसप्रकार है-

त्रेतां श्रावणकं वानिनमाधाय वरुकतशायाचर्मेचीरकुशमुक्जकतकवासा यानप्रश्लोकोन थिथिना । यानप्रस्थो द्विविधो अववि—स्वानुहायिकोऽनुप्रस्थायिकश्चेति । स्वानुहायिकश्चनुर्वि-

ध:--एकवृत्तिः संप्रज्ञालक ब्रास्मवृत्तिः हिस्सकर्व । [वृष्ठ २२]

स्थायवेकपादेकपाश्वीध्यवागमीत्मवयनवर्षाभावकाशहिमजलशयनकुरामस्वरस्थविडलराष्ट्रे रोल्खलमुसलकीलकश्च्याप्रशृतिभिशस्मानं चुपयेत्। [पृष्ठ २६]

सांवययोगयोभिक्तों मेह्यलयेच्छाप्राप्तिवचनानन्तरं हारीत -

तदेव तर्पवगिमच्छन्नात्मस्थाननीन हुत्वा सर्वोवाक्कमव्यक्षान् संन्यस्य भूतेक्योऽभयं व स्वाऽरएयं गस्त्रा न प्रत्येयादनन्तिर्गनकेतोऽरवस्तनविधानो मुण्डः कपायवासाध्त्रिवयङ्कपिड-काजलपवनपवित्रस्कान्तुनिवारखपायिः सनीवाक्कमेखां या पर्पीडाकरस्वेन दयहरूपता तां परित्यवयाऽतप्वाऽभयद्दानं भूतेभ्यो निरासार्थमर्ययगमनम् । [पृष्ठ ४२ ]

सस्येवस्योवस्ववपिपृताभिरद्भिः कार्यं कुर्योद्या क्रोशादियोजनान्तं गण्छेत्। शून्य-

हु गंबरर्जम् कोशादियोजनान्तं गच्छेत्। [पृष्ठ ४२] श्रहिसा नाम सर्वेमुरोध्वनभिद्रोहः । चल्मैनोबाक्शरीरकर्मणां न्यासः । कर्मेन्द्रिययुद्धेः िद्रयायां संयतः। अहकारकामकोधलोभोपनिव तेनम्, आशीः प्रविष्ठा संगापरिमहो ममश्वयत्रैः ' त' कलद्दवादकुत्द्वजोपनिवृत्ति , विनय', नित्यं प्रत्याद्दितस्वं प्राणवत्त्रदत्ता ब्रक्षवद्गवमानस् न्यम् । पूर्वापररात्रान्तसंघानम् । प्राख्यायासतेवनम् । दिवापर्यटनं न रात्रौ न वर्षानु प्रकीर्णस्थाने न रथम्। क्रां प्रतावतरणम् । न विजीसण् नोत्त्रेपण सङ्गयो अन्वप्रद्वणं सुविष्रष्टश्रोजनं सममानायमानता प्रवायपार्थः विवसीगता समलोधारसकाञ्चनता जल्तुनां शरीहारूडानां यदमनामरव्यंजन ' वस्त्रा-सगळः स्तेन तीयमाने नाऽपसपैकरणम् । वस्माव्चपलगमनासनपरिमहेख समव्शिना निषुणा व्यव-हर्त्तव्यमाह । [ पृष्ठ १३ ]

यहां 'स्पम्यन' के स्थान पर 'ब्युजने पाठ शुक्त होता ।

महारुविदलालावुपर्शेपाशिपात्रो वा भित्तार्थं आमं प्रविशेत् । नोच्छिष्टं दद्यान्नोतस्त्रजेत् । ति विकस्सयेत ने नाऽविमात्रमस्तीयात् । पूष्ठ ६० ने

संकरपात् कामः संगवित । आराबाच्य वर्द्धते लोहान्निवण्नाति सह इच्छालच्योऽ नेकविषः कामो येनाऽभिभृतः । अतृष्य इव कामानां लोको स्रतेन जनमसंसारकामावर्षे निमञ्जति । स एपोऽनलः कामः 'कामो हि भगवान् वैश्वानर' इति धृतिः । तस्याऽसंकर्णो नियमनम् । [ पळ ८१ ]

क्रोधारिनताऽभिभूतः, स्वेषामप्यवह्नमतो, नाधिममनीयोऽविश्वसनीयश्च भवति । कार्याकार्यवाच्यावाच्यानि न वितर्कयति । हितवादिनो गुरूनप्यतिकामस्यत्याविष्टः । प्रेतलोकायाः
ऽऽस्मानं नयति । तत्र पोरां निरयमायां यातनामनुभूय क्रूरकच्यादासु वियंग्योनिषु जायते । तत्र
सर्वासां प्रजानां वथ्यो भवति । कमात् मनुष्यतां प्राप्य सर्वजनियद्विष्टतासुपैति, क्रोधो हि
तमोहरस्तस्य चमा नियमनम् । [ प्रस्ट पर ]

मनसो भारणं चन्तः शरीरे, हृदि, क्रकाटे, परं ब्रह्मात्मक्योतिरावित्यमहीनभस्य जनमा-जनवन्मनसस्त्रेकधारणाद्वारणा । [युष्ट १७४]

उलुक—

तस्वार्थरहोफवार्तिक नामक जैनमन्य में ब्रष्टमाध्याय के प्रारम्भ में ही पुष्ठ ४७४ पर १६६ वाहों का उन्लेख हैं। उनका चार श्रेखियों में इसप्रकार विभाग किया गया है—

**८४** कियावाद

१८० अकियाबाद

६७ प्राज्ञानिक

३२ वैनियक

363

क्रियावाद में वहां उल्लेक और कपिल का पूथक् २ निर्देश किया गया है, सांस्यकारि-काकों की मान्द न्यास्या में उल्लेक का सांस्थाचार्यों में उल्लेख है। महाभारत [ उत्ती॰ १८६। २६॥ इन्मपोण संस्करण ] में, उल्लेक के बालम में बन्या के जाने का उल्लेख है। यद्यपि उस मसंग से यह स्पष्ट नहीं है, कि वह उल्लेक, सांस्याचार्य था, अथवा इस नाम का अन्य कोई न्यक्ति। वार्षगएय आदि सांस्थाचार्य, ३३-४३—

'सांख्यकारिका की युक्तिशीपका नामक व्याख्या से निम्न व्याचार्यों के नाम और किलक्षित हैं।

३३--वार्पगण्य

३६--गर्ग

३४---पवश्चलि

३७—बाद्धधि

३५—गौतम

्र ३≈—कैराव ∙

३६--पौरिष Vo---भावग्रेशा<sup>9</sup> ५१--पञ्चाधिकरण ua\_क्रीतिस**न्य** 

४३—गक

इनमें से अनेक आचार्यों के मर्वों का धल्लेख युक्तिदीपिका में आवा है। उनका यथाकम निर्देश किया जायगा। आचार्यों के नामों की यह सुची उनके काल-क्रम के अनुसार नहीं दी गई है। इनके काल का निर्णय करना अत्यन्त कठिन है। परन्तु इस सुची में हमने इस बात का अवश्य ध्यान रक्ता है, कि संख्या ३२ तक के आचार्य महाभारत युद्धकाल से प्राचीन और श्रासपास के हैं। उनमें से कीन पूर्व और कीन अपर हैं, इसका निर्धारण किया जाना कठिन हैं, जिनकी ऊछ थोड़ी बहुत परस्परा का झान होसका है, उसका हमने यथास्थान निटेंश कर दिया है। सख्या ३३ से लेकर शेष आचार्य महाभारत युद्ध से पीछे और ईरवाकृष्ण से पूर्व हैं। इनकी परस्पर पूर्वापर परम्परा का निरचय किया जाना भी कठिन है।

वार्षग्राचय---

यह गीत्र नाम प्रतीत होता है। इस व्यक्ति का मुख्य सांस्कारिक नाम क्या होगा, कुछ नहीं कहा जासकता। इसका मृतवद 'वृषताण है, 'वर्षाताण में अथवा अन्य कुछ नहीं। 'जैन साहित्य और इतिहास' पू० ११८ पर श्रीयुत नाधूराम जी प्रेमी ने लिखा है, कि पाणिनि में 'बाबेगयय' पद की सिद्धि नहीं, पृथ्यपाद देवनन्दी के प्रन्थ में है। परन्तु प्रेमीजी का यह कथन युक्त प्रवीव नहीं होता । पाणिनि के गर्गादि ( प्राशश्वर ) गख में 'शृवगण पद का पाठ है । उससे 'धार्षगरय' पट सिद्ध होता है।

द्यापने यह भी जिला है, कि "वार्षेगस्य, सांस्यकारिका के कत्ती ईश्वरकृष्णका दूसरा नाम है, और सुप्रसिद्ध चीनी विद्वान डा॰ टक्कुसु के मतानुसार ईश्वरकृष्ण वि० सम्बत ४०७ के लगभग विद्यमान थे। अध्युव प्रेसी जी का यह सत, कि वापंगयय ईश्वरकृष्ण का ही दूसरा नाम है, सर्वथा निराधार है। इसका विस्तृत विवेचन हम इसी प्रन्थ के सप्तम प्रकरण के माठर-प्रसंग में कर चुके हैं। यहा हमने उन सिखान्तों का भी निर्देश किया है, जिनको वार्षेगस्य और ईश्वस्कृष्ण सर्वेशा भिन्न ? रूप में मानते हैं। इस्रतिये इनका एक होना सर्वेश असंभव है। ईश्चरकृष्ण का काल भी क्षीस्ट शतक प्रारम्भ होने से पूर्व ही कहीं अनुमान किया जासकता है। वार्षगस्य का समय पास्तिन से प्राचीन है, समवत. भारत सुद्र काल से भी। महाभारत शान्तिपर्व के देरदेवें अध्याय में वार्षगण्य के नाम का उल्लेख हैं। परन्तु

यह एक नाम है, अथवा दो — आपम स्रीत वृंदवर, सन्दिग्ध है ।

जेतीयम्परमस्तिवस्य देवलस्य मवा श्रुवस् । यराग्यस्य विश्वपेषीर्वमयनस्य भीमतः ॥१६॥

यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा झासकवा, कि महामारत के ये प्रसंग किस समग्र लिखे गये। फिर भी पाणिनि ने अपस्य प्रत्ययों के पदों में 'युपताय' पद का उल्जेख किया है। इससे सृष्ट होजाता है, कि पाणिनि से पूर्व 'युपताय' और उसका वशाधर 'वार्षगयय' होचुके थे। ऐसी स्थिति में वार्षगय का काल पाणिनि से पूर्व किसी समग्र में माना जासकता है। यहारि, पाणिनि का समय भी सर्वश्रा निश्चित नहीं है, तथापि आधुनिक योर्पोश और भारतीय विद्वानों, ने माणार्ण हप से जो समय (ईसा से ज़गभग छ सात सौ वर्ष पूर्व) पाणिनि का निर्धारित किया है, वस्ती भी अनेक शतक पूर्व पाणिनि होचुका था।

पतछातिरिचत निदानसूत्र में भी किसी वार्षेगस्य के अनेक मतों का उन्तेर हैं। 'वार्षेगस्य गोत्र नाम होने के कारण निश्चित रूप से नहीं कहा आसकता, कि वह होन स्पक्ति शा। परन्तु हतना निश्चित है, कि निदानसूत्र के, वार्षेगस्य मतींका सौर्विख्यनसे छोई सम्बन्ध नहीं है।

इसके अतिरिक्त लाट्यायन श्रौतस्त्र (१०१६१०), में भी एक वृर्धनायन के सत का उरलेख है। उसका भी साख्य से फोई सम्बन्ध नहीं कहा जासकता। ये दोनों साम्बेदीय सूत्र हैं। यह अधिक सभव होसकता है, कि निदानसूत्र और श्रौतसूत्र का वार्धनस्य एक ही ज्यक्ति ही।

आपीतुक्रमणी में ऋग्वेद (६६७ ७-६) की तीन ऋचाको का ऋषि 'यूपगणी वासिक्टः' किला है। यहाँ दूपगण को वसिष्ठ को पुत्र कथवा वर्षाव व्यापा गया है। यदाि आज विद्वानों के ऋपियों के सम्बन्ध में परिमार्जित ऐकमत्य नहीं हैं, न आधुनिक विद्वानों ने इस विध्य पर अधिक विचार किया है, कि इन ऋषियों का स्व्रुक्त कहा जासकता है, कि 'धृपगण' आस्था के अनुसार अपने विचार रखते हैं। किर भी इतना अवस्य कहा जासकता है, कि 'धृपगण' पद अति प्राचीन काल से अवस्य रहा होगा, जिसके वराघर वार्षगण्य कहे जाते हैं। कर साम का कोई व्यक्ति भी अवस्य रहा होगा, जिसके वराघर वार्षगण्य कहे जाते थे। इस सम्बन्ध में एक वात अधिक क्यान देने की है. कि जिन तीन ऋषाकों का ऋषि 'बुकाण' वताया गया है, जनम से एक ( ऋ० शास्था ) में यह पद बहुवजनाल्य पर के साथ इसका साम-

<sup>े</sup> इसका विस्तृत विशेषन देखें—'सरकृत व्याश्यणास्त्र का इतिहास श्री पं॰ प्रांपास्त्र ती । सीमासक रिषय।
व निशासून, श्रीपुर केंद्राज्ञाय मदनागर हांच सन्यादित।
2 प० प०, प० पु० प०
इ३ २३ ६२ १ १ ६६

वसुर्धमेशःतुगान तृत्वे स्यादित वार्षमय्य ।'
अत्र हि निधमवादं भवति, यत्रिति सपति, स्वरिति भवति, यङ्ग इति भवतीति । अवस्यर्थ करूप्यति
मानपासस्यर्धमान्येकोऽधीयतेऽधीयते ।

४ , प्र ह सासस्वपर्छ मन्युमध्यामादस्त श्रुवगया श्रवासु ।

अस्य विचारणीय हैं। 'बुबगल' वद के अविशाचीत होने पर भी यह भागी अनिर्णात है, कि इस नाम का न्यक्ति कथ हुआ। युक्तिदीपिका में 'खुबगल' के नाम से उद्धृत एक सन्दर्भ भी उपलब्ध होता हैं।'

वार्षगएय की सांख्यान्तर्गत, एक विशेष विचारधारा---

सांस्वायार्थ प्रार्थगर्थ, सांस्व की एक विशेष विचारधारा का अनुवायी था, जिसका सम्बन्ध योग से क्राधिक था। फिर भी इस विचारधारा के अनेक मतों का प्रवर्तक सबये वार्षगर्थ था। दुरमण अथवा वार्षग्रथ्य के अनुवायी 'वार्षग्रथा:' कहे जाते थे। सांस्वकारिका की युक्ति-दीषिका नाम व्यास्था में इस तीनी ही नामों से सुद्ध स्वरूपा स्वयंत्र प्रतिकेती ही। तो इसप्रकार हैं।

''''' ''' वार्षमणातां प्रधातात् महानुस्पश्चत इति ।' [ यु॰ १०म, पं० ४ ]
''भ्रोत्राहियस्तिरिति वार्षमणाः ।'' [यु० ३६, पं० १८-१६ ]

ं 'तथा च घार्यगणाः पठन्ति--

'वर्रेतम्' त्रैलीक्यं स्यप्तेरपैति, न सरवात् । अपेवसप्यस्ति विनारामित्रेपात् । संसार्गाबास्य सौक्ष्मं सीक्ष्माक्षानुपलिकाः । तसाद् न्यवस्थपगमे विनासः । स तु द्विविषाः—आसर्गमत्वयात् तक्षातामः, किञ्चित्रकालान्तरावस्थानादिवरेपान्, इति ।<sup>३</sup> [१० ६७, पं० १४-१७]

त्रश्चा च वार्षगणाः पठन्ति — 'बुद्धिष्टप्याविद्यो हि प्रत्ययस्वेनात्रवर्षमानामत्रुयाति पुरुष' इति । [ए० १४, पं॰ २५-२४ ] तथा च वार्षगणाः पठन्ति—

देखिये, ग्रमली पंक्तियों से 'बाप गरव' नाम पर उद्धृत सन्दर्भी का संग्रह ।

. सुखना करॅ—न्यायमाधिक ्षि ७६, ४० ३० कोखस्य संस्करण के न्यायशिक्ताप्रयोशे हिंदी है । विश्वपनगरम् संस्करण विश्वपनयस्थापि संस्वरण विश्वपनयस्थापि संस्वरण विश्वपनयस्थापि संस्वरण विश्वपनयस्थापि संस्वरण विश्वपनयस्थापि संस्वरण विश्वपन के विश्वपनगरम् संस्वरण विश्वपन विष्यपन विश्वपन विश्वपन विष्यपन वि

2 'तहेतत्' महा है जेक्न 'लीक्नाचानुनलिपः' यहां तक का पाठ योगव्यासमान्य [ ३। १३ व्य ] के

भी विषयान है। बहां 'न सावात्' के स्थान पर 'निस्यावप्रविषेधात्' यात है।

न्यायवासिक और न्यायवास्त्यायनभाष्य में भी [ श शद सूत्र पर ] इस सन्दर्भ का प्रथम भाग

उद्भव हुआ उपसम्य होगा है।

्योग्धारा में बीद मार के मत्याल्यान के जिसे हुए सन्दर्भ की उत्पाद किया गया है। परन्तु यह पार्य-गर्यों के प्रक्र में बीदमत की पर्यों का लेख भी नहीं है। सन्दर्भ के उपसंदार क्षेत्र से यह बात मतीत होती है, कि व्यक्तिविधाय के स्वस्थ का जिस्मण करना ही दूध सन्दर्भ का मयोजन हैं। इससे यह परियाम निकलता हैं, कि सन्दर्भ सुद्धाल से पूर्व ही लिखा गया था। परन्तु सोसस्वभाजकार ब्यास का समय हो निविध्य हो सुब से क्यांचीन है। कावप्य दूस सन्दर्भ का मूख लेखक बाधेगण्य को माना जायकता है। नवास काव्रेन बहुतकी घड़ी से अपने मन्दर्भ में सिक्या है। वर्षण्यय का समय सुद से पूर्व मोन जाने में कोई बाधा वर्षी है। 'प्रधानप्रवृत्तिरप्रस्थया पुरुषेणापरिगृह्यसम्बाद्धऽदिसर्गे वर्त्तवे' इति ।

पृ० १०२, पंर २४-२४ ] ·

कारलं " एकावशनिधमिति वार्षमणाः । पृ० १३२, प० २८]

यदि यथा वार्षगणा धाहु —

'लिङ्गमात्रो महानसवेरा:कार्यकारखरूपेखाविशिष्टो विशिष्टलच्चयेन वथा स्थात् वस्वान्तरम्।'

[ पु० १३३, प० ४-६ ]

साधारणो हि महान् प्रकृतित्वादिति वार्षगणानां पञ्च । [पू० १४४, प ६] धार्षगणानां तु—यथा भन्नीपु रारीराणामचेतनानासुहिरयेवरेतरं प्रश्नतिस्तथा प्रधानस्वेशयं स्टान्तः । [पू० १७०, प० २७-२६] तथा च भगवात्र वार्षगण्यः पन्नति—संशतिष्ठायाः च चन्यतिष्ठायाःच विरुध्यन्ते,

सामान्यानि स्वतिराधैः सह वर्तन्ते। [ पू० ७२, पं० ४ -६] [ एकरुपास्ति तन्मानास्त्रीस्वन्ये । ] एकोत्तरास्त्रीति " वार्षेगस्यः । [ पू० १०८, पं० ६ ]

्ष्रिक्रियाचा तन्मात्राखास्यन्य । ] एकाचराखातः \* वाष्यगयदः । [ पू० १०८, प० ६ ] करणानां महतो \* स्वभावाविष्टुश्चिः प्रधानात् स्वरूपा च स्वत इति वार्षगरयः । [ • १०≈. पं० १४--१६]

तथा च युपगर्यावीरेत्याध्युक्तं अवति ५ ...... ..... सनागतव्यवहितविषयहानं द्व जिङ्गानमाभ्याम । जाह च---

विषयेन्द्रियसंयोगात् प्रत्यत्तं झानमुख्यते । बतेयातीन्द्रिय जात पुनर्भावनया स्वृतिः ॥ इनके-श्रतिरिक्त क्रन्य प्रन्थों में भी बार्यगाय्य के नाम पर क्रब्र सन्दर्भ वदुशुत हैं । वे

## इसप्रकार हैं-

''बपरपरयोरे' बपो: सम्बन्ध चणते । 'स्त्रोपु'सोर्चापि भगवन् सम्बन्धस्यद्वतुष्यते ॥''
सम्मानावरण्याः करिका २१ ॥

विभागतिक प्रतिकारित है। इस ] में भी यह सुत्र उद्गुश्व है। बह्नों बाबस्यवि निधा ने इसको प्रव्यविक्ष का सूत्र विकार है। इस दोनों स्थावों में सूत्र का प्रस्थर नगर्य सा पाउमेर है। संभय है, पण्यपित क सत्र को पार्य गर्य ने अपना विवार हो। इसका विवेचन इस पीछे पिस्तार्यक कर सुक हैं।

" सुक्षना करें--माठरपृत्ति, कारिका २२ तथा ३० ॥ योगसूत्रक्यासमाध्य २) ११॥

पुनिश्चिषिका के १९८-१६ पट पर हुसी मत को आवार्य पह मिर्निष्ट किया गया है । वहां पाठहै'एयं त्रिवियमावपरिमहात् स्थावार्यस्य न सर्व संस्ता पतन्त्रक्रित्ता, न सर्व परण परनाविकस्यवन्त,
किर्वाई ? महाने स्वभावार्यक्षणः महातिनोऽस्या स्वतो विकृतिनः !?

किन्दाइ । महता स्वभावतद्याचः महतत्वाऽस्पा स्वदा विश्वावदः । इसमे प्रतीत होता है, पृष्ठ १०म का पार वापुरुवय की अपनी स्थना है।

 महो पुराक में बहुत सा पाठ श्रमिकत है। सामे अन्सिक्त र खोक क सम्बन्ध में निर्धिय कर से नहीं कहा सासका, कि यह बुपनव्यवित का हो होगा। यहां 'बुपनव्यवित पह, 'बुपनव्य क उत्र 'बाप'तवप' क खिर्च मञ्चर किया नथा मनीत होगा है।

¹ सुलना करें, महाभारत, ग्रान्तिपर्यं, बा० ३३०, रखो० १२ ॥

श्चत उत्तम्—मूर्विव्यवधिजाविभेदाभावान्नास्ति मृत्तपृथवत्त्वम् इति वार्पगण्यः । ियो० स॰ व्यासभाष्य ३। ४३ व

श्चत एव 'पञ्चपर्चा श्वनिद्या' इत्याह भगवान् वार्षगण्यः।

िसांख्यवत्त्वकौस्वी, श्रार्थी ४७ ी

श्चतएव योगशास्त्र' व्युत्पाद्यिताह सम भगवान् वार्षगण्यः--

गुर्खानां परमं रूपं न दृष्टिपथमुञ्ज्जति । यत्तु दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुच्छक्त् ॥ इति । भामती, श श ३

[ झ्यायवात्तिक, १। १। ४ ] सम्यन्धादेगस्मान् प्रत्यत्ताच्छ्रेपसिद्धिरनुमानम्। हमने यहां वार्षग्रयके नाम से जितने सन्दर्भ उद्घृत किये हैं, उनमें से कुछ युक्तिरीपि॰ का में 'वृपगण' और 'वार्षगणाः' नाम से भी उल्लिखित हैं। परन्तु इयने सम्पूर्ण उद्धरणों को यहां 'वापेगायच' के नाम पर ही उद्भृत किया है, क्योंकि यह सांक्य का एक ही सन्प्रदाय है। 'बुपनाए' पिता और 'वार्पमध्य' उसका पुत्र है, तथा उसके अनुयायी हैं 'वार्पनाएा.' जिन्हीं ने प्रयाण अथवा वार्षगण्य के सिद्धान्वों को माना, जाना और पदा प्रचारा, इस सन्प्रदाय का अधिक प्रसिद्ध व्यक्ति 'वार्षगण्य' ही है, अतः इसी नाम पर हमने सब उद्धरण देविये हैं। इनमें परस्पर किसी तरह का मत भेद नहीं हैं।

वार्षगस्य के व्यनेक मतों के साथ विमध्यवास के मतों की सर्वथा समानता है। रुद्रित विन्ध्यवास इसी सम्प्रदाय का अनुयायी था, यह पीले प्रकट किया जावुका है। उसके और भी अनेक पैसे मत हैं, जिनकी योग के साथ अध्यधिक समानता है। इनका उरलेख आगे विन्ध्यवास के प्रसंग में किया है।

वार्षेगवय के उर्प युक्त सन्दर्भों में से एक सन्दर्भ इस बात का निर्योग करा देता है, कि

यह आचार्य मृत पष्टितन्त्र का रचिवता नहीं था। इसका एक सन्दर्भ है— ''प्रधानप्रवृत्तिरप्रत्यया पुरुषेणापरिगृद्यमाणाऽऽद्तिर्गे वर्त्ते''।

प्रधान की प्रवृत्ति, आदि सर्ग में ज्ञानपूर्वक नहीं होती। पुरुष से अपरिगृहीत पुरुष सहायता की अपेत्ता न रखती हुई ] ही प्रकृति प्रवृत्त होती रहती है। प्रकृति को अपना प्रवृत्ति मं, चेतन की किसी तरह की सहायता की आवश्यकता नहीं होती। वापेंगएय का यह मत, चेतन निरपेच प्रकृति की प्रवृत्ति का प्रतिपादन करता है, परन्तु माठरखृत्ति स्त्रीर गौडपादभाष्य में पष्टिचन्त्र के नाम से एक वाक्य इसप्रकार वर्ष्ट्रत हुआ मिलता है, जो पद्मशिल का प्रतीत होता है। बाक्य है-

पुरुष से अधिष्ठित ही प्रधान प्रष्टुत्त होता है, पुरुषनिरपेत्त नहीं। इस प्रकरण के "पुरुपाधिष्ठित" प्रधानं प्रवर्तते" पश्चित्रास्य प्रसंता में उसके सन्दर्भों का संप्रद्द विध्या गया है। बहां १४ संख्या के सन्दर्भ की भी देराना चाहिये। उससे भी इसी मत की पुष्टि होती है। इस मत का वालेगस्य के विचार के साथ किरोध स्पष्ट है। परन्तु सांस्वपदध्यायी में इसी मत को स्वीकार किया गया है। वहां सुत्र है—

"तःसन्निधानाद्यधिष्ठातृत्वं मस्तिवतः"

इस सिद्धान्तसाम्य से तथा वार्षगय के साथ इसका विरोध होने से यह स्पष्ट परिएाम निकतता है, कि जिस पछितन्त्र में उक्त मृत का निरूपण किया गया है, उसका रचिता वार्षगय नहीं होसकता। इसका विस्तृत विवेचन इसी प्रन्य के द्वितीय तथा चतुर्थ प्रकरण में देखना चाहिये।

# पत≅जलि---

इस नाम के धनेक ध्याचार्य हो खुके हैं। उनको संचेप से इसप्रकार निर्दिष्ट किया जासकता  $^{2}-$ 

- (१) योगसूत्रों का रचिता।
- (२) व्याकरण महाभाष्य का रचयिता।
- (३) निदानसूत्र । अथवा-छन्दोविचिति । का रचिता।
- (४) परमार्थसार का रचिवता, जिसको अनेक स्थलों पर 'आदिशेष' भी लिखा गया है।
- (४) वह सांख्यापार्य, जिसका उल्लेख युक्तिदीपिका आदि प्रन्थों में किया गया है।
- (६) আयुर्वेद के साथ भी एक पतञ्जलि का सम्बन्ध है। कहा जाता है, कि आयुर्वेद के चरक नामक प्रम्थ का संस्कर्षा चरक, पतञ्जलि ही था। इस प्रम्थ का आरम्भिक नाम आमेप-संहिता अथवा आमेयतन्त्र था, जिसको अग्निवेरा ने अपने गुरु आमेव पुनर्वसु के नाम पर रचा।

(७) एक और कीपकार पतल्लाल का उत्लेख, हेमचन्द्राचार्य के 'अभिधानचिन्तामणि'

नामक कोव में उपलब्ध होता है। उसका श्रारम्भिक तृतीय श्लोक इसप्रकार है-

प्रामायय बाह्यहै ज्योंहेर्ज्यु स्वित्यंनवात्तत । प्रवश्चात्र वाचस्ववित्रश्चेरिष्ट् तह्यवात् ॥ हेमचन्द्र के इस कीप में आगे 'शेष' के नाम से उद्युत सैक्ट्रों वास्य उपलब्ध होते हैं। यदापि इनमें पतन्त्रति नाम नहीं है। स्लोक में इसके लिये 'बाह्यकि' नाम दिया है। पतन्त्रति के सम्बन्ध में मोज और मठ<sup>8</sup>हरि के विचार—

योगसूनों के नुसिकार मोज ने उपर्यु क सख्या १,२ और ६ के सम्बन्ध में लिखा है, कि यद एक ही ज्यक्तिया। उसका लेख हैं—

राज्यानामनुशासन विवधता, पातन्याने कुर्वता पृष्ति, राजभूगाकसङ्गकमणि न्यातन्त्रता वैद्यके। बाज्येतीयपुषा मनः फणिभृतां मर्जेव येनोद्युव-स्तस्य श्रीर्व्यसम्बन्धनुषर्वाची जयन्युम्बलाः॥ [योगसूत्र—भोजपृष्ति, स्त्रोक ४] इस स्टोक के तृतीय घरण का 'किश्युकां भर्में व' यह उपयावाक्य ध्यान हेने योग्य हैं। भोजराज ने उन र विपयों पर प्रन्य-रचना के द्वारा पवज्जिल के साथ अपनी समानवा प्रकट की है। इसका अभिप्राय यह है, कि जिसप्रकार पवळ्जिले ज्याकरण, योगशास्त्र और आयुर्वेद सम्बन्धी प्रम्थों की रचना के द्वारा ययाक्रम वाणी, चिच और सारोरके मलों को दूर किया, उसी तरह मैंने भी सरस्वतोकयठाभरण, राजमार्वण्ड और राजमुगांक नामक प्रन्थों की रचना के द्वारा मतुष्यों के उक तीनों मलों को उखाइ फेंका है। इससे स्पष्ट होजाता है, कि भोजने योगस्त्र, महाभाष्य और चरक के रचिवा को एक ही ज्यकि माना हैं।

भोज के समय से बहुत पूच वाक्यपदीय के वर्चा भर्छ हरि ने भी ऐसा ही किया है। इसका केख है—

फायवाग्बुद्धिविषया ये मलाः समवस्थिताः ।

चिकित्सात्तव्याभ्यात्मशास्त्रेस्तेषां विशुद्धवः ॥ विच प० १११४७ ]

इस पचने द्वारा महाभाष्यकारकी महाला की गई है। वाक्यपरीयके 'कालक्यापे गाम्मीयों दिचान इव सी-ठ्यान्' [२१४८२ ] श्लोक की पुण्यराजकृत टीका में लिखा है—'तरेव नक्षकारके-काण्याचुितिविषया से मला—इस्यारिश्लोकेन भाष्यकारमञ्ज्ञोका । इह चैबं माध्यमशंकि साक्ष्यस्थात्य शास्त्रकर्द के टीकाकृता [भर्च हिएए।] महचोपविष्ताः'। त्राधी इसप्रकार नक्षकारक में 'काप्यान्' इस्यादि श्लोक के द्वारा महाभाष्यकार की मशंदा की गई है, और इस महद्वत सोक्ष्य में इन्मिक्तार नहाभाष्य मन्य की मशंदा है। इस्तरह सास्त्र [महाभाष्य] बौर शास्त्रकर्ता [पवक्ताला] होनोकी महत्त्वा का टीकाकार [भर्च होरी ने वर्णन किया है। वाक्यपरीय के टीकाकार प्रयुत्त के अनुसार कर श्लोक में विकित्साशास्त्र [चरका ] क्ष्यस्थात्म [च्याकरण महामाष्य ] त्रीर प्राप्तराक्ष अनुसार कर श्लोक में विकित्साशास्त्र [चरका ] क्ष्यस्थात्म है ज्याकरण महामाष्य ] त्रीर प्राप्तात्मात्र (योग) का निर्देश है। इन तीनों की रचना द्वारा प्रवक्षित ने सरीर वाणी और द्वाद्व के होगों की विद्युद्ध किया। पुरुवराज के अनुसार मर्ज हिर्द के इस वर्णन से यह स्पष्ट जीता है कि यह एक ही प्रवक्षिक के उक्त तीनों प्रन्थों का र विविद्यासनता है।

ह्सी अर्थ को स्पष्ट रूप में अकट करने वाला एक और रहोक भी उपलब्ध होता है। उसका मृत स्थान अथवा उसके रचयिता का नाम अभी हमें झात नहीं। रहोक है—

 <sup>&#</sup>x27;वासवदचा' की फिलसम रचित टोका में यह रखोक निर्देश है [ [ed. Bibl.Ind.P.239 ]
कीक्षेत्र 'Aufrecht' ने वस टोका का का क्षीरड क्रष्टाइण शतक बनाया है। J.H. Woods इत
बोगदर्शन के इंग्डिय कर्नुवार की स्मिका, एक १४ के क्षतुकार !

भव हारे का अपना मत -

भोज और भर्त हरि के जो विचार ऊपर लिखे गये हैं, उनमें कहीं भी यह स्पष्ट नहीं होता, कि योगदर्शन के सूत्रा ना रच्चियता नहीं पतञ्जलि हैं, जिसन ज्याकरण महाभाष्य की रचना की। भर्त हरि न उक्त रलोक (११४४) में साधारण रूप से फेवल यही नवाया है, कि शरीर, वाणी और बुद्धि के दोप, यथाक्रम चिकित्सा, न्याकरण तथा क्षायात्मराहम के द्वारा हूं किये जासकते हैं। भर्त हरि ने स्वय उक्त कारिका (११४४) की स्वोपक्ष न्यास्या म लिखा है—

"यथैन हि शरीरे दोपशक्ति रत्नीपघादिषु च दोपप्रतीकारसामर्थ्य दृष्ट्या चिकित्माशालमारन्थम् । रागारीश्च उद्येरुवण्जवानगम्य तदुपघातहतुज्ञानोषायमूता-यध्यात्मशालाणि उपनिथद्यानि । तथेदमपि साधूनायाच संस्वाराणां ज्ञापनार्थमपम्न शानां चोपघातानां त्यागार्थं लक्षणमारन्थम् ।"

भत्ते हिर्त का यह लेख साधारण कर्ष को ही प्रकट करवा है। इसमें केवल, चिकिस्ता गास, प्रध्यासमास्त्र कौर ज्याहरण्यास्त्र किन प्रयोजनों से प्रारम्भ किये गये, यही स्पष्ट किया है। इससे भन्दे हिर्प यह भाव कदापि स्वीकार नहीं किया जासकता, कि वह पतज्ञात को इन तीनों प्रकारके ग्राम्बों का प्रवक्ता मानवा है। वाक्यवदीय को डीकाकार पुरवराज ने उक्त ग्रीक का यह बाश्य कावश्य माना है। परन्तु पुरवराज के विचारों पर भोज खादि विद्वानों का प्रभाव प्रवीत होता हैं, तब तक इस सम्बन्ध में जो परम्पय आनित्यश चल पड़ी थी, पुरवराज वससे वच नहीं सका, और भन्दे हिर के उक्त श्रोक में भी उसने वसा गन्ध को सूच निकाला, यद्यपि भक्त हिर ने स्वयं क्रायों स्त्रीण का यह व्यर्थ नहीं किया।

ः महाराज समुद्रगुप्त रचित कृष्णचरित में पतन्नुलिबिषयक निर्म्नलिखित स्लोक उपलब्ध डोते डें──

> विषयोद्दिकमुख्तवा भूमावमस्ता गत । पत्रजालभूँनिवरो नर्मस्यो विदुषां सदा ॥ इत येन न्यावरखभाष्य वचनशोधनम् । घर्माविशुकायस्के योगा रोगमुच इता ॥ महानन्दमय वान्य योगदर्शनमङ्गतम । योगन्यास्यानमृत तद् रचितं चित्तदोवहम ॥

इन रह्मोफों से यह प्रश्ट होता है, कि पृतद्धांत का सन्वन्य, परक तथा योगिषधा अथवा योगदर्शन से अवश्य था। आयुर्वेद के चरक प्रश्य में कुछ परिष्कार अवश्य किया, परन्तु इस परिष्कार की इयना का पता लगाना किन है। इस आयुष्य, पूर वह निश्चित रूप से कथा, परन्तु इस परिष्कार की इयना का पता लगाना किन है। इस आयुष्य, पूर वह निश्चित रूप से कथा, आसकता है, कि अने के अवाख्यानमूत किसी के आयार पर योगदर्शन के सम्बन्ध में इतना अववात होता है, कि योग के ज्याख्यानमूत किसी काल्यमय प्रश्य की रचना पत्रद्धांत के की थी। इस आवार पर व्याकर्शमान्यकार पत्रद्धांत के विभागत्वी वा साजान प्रवत्ता नहीं कहा जासकता। महाराज समुद्रश्राम के क्याचाद्धार यह निश्चित हो जाता है, कि पत्रद्धांत के क्याचाद्धार यह निश्चित हो जाता है, कि पत्रद्धांत ने उक्त तीनों विषयों पर कोई प्रन्य अवश्य किरो। महामाध्य की रचना में किसी अकार सन्नेट नहीं। चराक के प्रतिस्थार के भी प्रमाणिक माने जाने में कराण्यत ही

सम्बेह फिया जाय ! परन्तु योगस्य, ज्याकरणभाष्यकार पवळ्यिकी रचना है, ऐसा माननेके लिये प्रभी वक्त कोई ममा्ख उपलब्ध नहीं होसका । इस सम्बन्ध के जितने भी प्रभाख श्राज वक्त उपलब्ध हों सके हैं, उन सब से इतना हो ध्वनित होता है, कि पवळ्यित ने योग निषय पर भी कोई प्रभ्य लिखा था । इस सम्बन्ध के खाने से यह निर्शय लिखा था । इस सम्बन्ध के सब से प्राणीन प्रभाख, महाराज समुद्रगुप्त के ख्वा । इससे हम इस परिणाम पर पहुंच जाते हैं, कि योगस्त्रों का रचिवता पतळ्यात स्वकरत्याम्यवगर पतळ्यां से भिन्न था । यदापि किसी भी प्राणीन व्याचार्य ने यह स्पष्ट नहीं किरा, कि भाष्यकार पतळ्यां ही योगस्त्रों का रचिवता के कारख श्राज हम ज्या है इस आणि के रिकार हो गये हैं। पर अब समुद्रगुप्त का लेख हमारी इस आणि को दूर करने के लिये पर्याप्त प्रमाख समस्ता जाखकता है।

इस सब प्रसङ्घ से यह स्पष्ट हो जानत है, कि वाक्यपदीय के लेख के समान, उस के व्यावदा-कार पुरवसाल के लेख से भी यह सिद्ध नहीं दिया जासकता, कि भाव्यकार ववक्जिंक ने बातसूत्रों की रचना की, और इस सम्बन्ध के अन्य सन लेखों की यही स्थिति समकती चाहिये। सब आचारों ने इतना ही लिखा है, कि व्याकरणभाष्यकार प्रवक्जिक ने योग विषय पर भी कोई मन्य लिखा। निश्चित ही योगदर्शन पर वह कोई व्याक्या-मन्य था।

योगस्त्रकार और व्याकरखमाध्यकार पतव्जलि भिन्न ई-

हा वामकृष्य अवहार कर " आदि भारतीय वधा आ। गोलडस्टकर " आदि पारताय विद्वानों ने महाभाष्यकार वत्क्षित का समय, ईवा से पूर्व हितीय सत्तक्ष्वी के अन्तित भाग में निर्माय किया है। यदावि इस विषय में अन्य विद्वानों " का पर्योग्न सत्येश है, तथाप अधिक स्पष्ट और प्रामायिक आधारों पर उचत विद्वानों का यत्तसम्बन्धी निर्माय मानतीय हो सफता है। परन्तु पोगसूत्रों की रचना का यह समय माना जाना अव्यन्त विवादाश्वर है। रचेतास्वर, कह, " मुददक आदि उपनिषदों तथा गीवा व महाभारतमें स्पष्ट तथा अस्पष्ट, योगसम्बन्धी अनेक वर्षोन व्यक्त्य होते हैं। प्राचीन वीदाव में भी योग का वन्तेल आता है, ऐती स्थित में योगसूत्रों की रचना, नेयाकरण प्रवच्नित के समय की अपेन्ना प्रविन्त श्रापान सवय में होनी चाहिये।

<sup>1</sup> Inbian Antiquary, vol 1, P 302, II; P 70

<sup>·</sup> Panini and ManavaKalp Sutra, [Preface] PP 228-230

चा व वेदर, हंसा की प्रयस्थापनि में, महाभाष्यकार पराजित का समय मानता है। [Dr. Weber's Endischo studien; for 1873.] मो॰ विटर्सन, इसा की पाचवीं सदी नवाल है, [G.R.A.S. Bombay Branch, vol.XVI., P.189.]

कडोपनिषद्, श श ६-६ ॥ मुख्दक, श श ३-६ ॥ श्वेताश्वतर में तो योग का विषय भरा प्रश है ।

श्रीयुत एं॰ रामगोबिन्द त्रिवेदी ने ऋपने 'दर्शनवरिषय' नामक प्रत्यके पदान्त्रिल [पू॰ १७६—१८६ तक त्रकरण में इस बात का सिद्ध करने का यतन किया है, कि इन दोनों [महाभाष्य तथा योगसूत्र] प्रत्यों का रचियता पतंत्रिल एक दी व्यक्ति था। त्रिवेदी जी ने इस सम्बन्ध में जिन युक्तियों का उरकेण किया है, वे श्रान्तिपूर्ण ही कही जासक्ती हैं।

जिस प्रकार कात्यायन के वार्चिक में आपने पतक्विल पद का उन्लेख माना है, इस प्रकार पाणिनि ने भी इस पद का उन्लेख फिया है। जिन शब्दों के आगे गोप्र प्रत्यय का यह प्रवास पाणिनि ने भी इस पद का उन्लेख फिया है। जिन शब्दों के आगे गोप्र प्रत्यय का यह प्रवास में जुक् हो जाता है, पेसे शब्दों की सुची में पाणिनि ने 'पतक्विल, असवी 'साधुता का निर्देश फरने के किये ही आ सकता है। जो सकर, पांणिनितिविद्ध साम्रान्य निर्मा के अनुसार सिद्ध का कोई एक प्रकार नहीं कहा जासकता, ऐसे शब्दों के लिये पाणिनि ने कुछ ऐसे गण बना दिये हैं, जिनमें सब ही नियमों की लियों के लिये पाणिनि ने कुछ ऐसे गण बना दिये हैं, जिनमें सब ही नियमों की लियों के लिये 'प्रवादि' गण हैं। प्रकृत में कारवाबन ने 'शाकन्यू' आदि जिन शब्दों की साधुता के लिये वार्चिक मनाया है, पाणिनि ने 'पृणेदरावि' गण में पेसे अनेक पदों का उन्लेख कर उनकी साधुता के लिये वार्चिक मनाया है, पाणिनि ने 'पृणेदरावि' गण में पेसे अनेक पदों का उन्लेख कर उनकी साधुता के प्रवाद का निर्देश कर दिया है। जो शब्द अपने दक्ष के अकेजे हैं, उनके लिये विरोप तियों का निर्देश मी है। परन्तु 'पतकनिते' शब्द ऐसा नहीं है। इसलिये पाणिनि सुनों में आये अन्य विशेष शब्दों के समान उसका भी उन्लेख किया जाना आवश्यक नहीं। पाणिनि का प्रन्थ कोई हैतिइसिक प्रन्य हो है नहीं, कि वह अपने से पूर्व व्यक्तियों का अवस्य वहां उन्लेख कर। नहीं, खा वर्ष स्व व्यक्तियों का अवस्य वहां उन्लेख कर। नहीं का सुन्य काई। वार्षिक प्रवाद करीं, वहां इस पद का भी उन्लेख [२। ४। ६६] किया गया है।

त्रिवेदी जी को यह भी अन रहा है, कि पातखल योगस्त्रों का भाष्यकार व्यास, वहीं व्यास है, जिसने महाभारत तथा वेदान्वस्त्रों की रचना की। वस्तुवः वेदान्वस्त्र तथा महाभारत के रचिता ज्यास से, पातखल योगस्त्रों का भाष्यकार ज्यास सर्वया भिन्न है। खाज भी अनेक रचेडी सन्यासियों से हमे यह बात ज्ञार हुई है, कि उनकी परन्परा में योगस्त्रभाष्यकार ज्यास की वे लोग 'गगरिया ज्यास' कहते हैं, और वेदच्यास को इससे भिन्न मानते हैं, पूक्षने पर भी उन बंगों से यह माल्य ह डोसका, कि इसके उक्त नामकरण में कारण क्या है। उन्होंने अपने सम्भित्र पाय की परन्परा को ही इसका आधार वताया। कुछ भी हो, इसके लिये अनेक प्रामाणिक आधार है, कि योगस्त्रभाष्यकार ज्यास, तथा वेदान्तस्त्र आदि का कर्या ब्वास सर्वथा भिन्न ज्यक्ति हैं।

प्रशास्त्राची (६। १। १४) सूत्र पर 'शकन्थ्यादिषु परस्यं वार्तिक है यहां शकन्थ्यादि सद्य में 'पर्वजिक' पद भी पढ़ा गया है।

घष्टाध्यायी [२|४।६६ ] के उपकादि गया में ।

वधमान रचित गगरनमहोद्धि, अध्याय ३, एखोळ २८, और इसी की व्यावया है

त्रियेदी जी को इसी प्रकार की ध्रान्तियों के साम्रक्जात्य के लिये किर पर्वजलि की खायु मी कई सिद्दियों तक लम्जी माननी पहीं है। खाप के लेख से प्रवीत होता है, कि कारयायन के समय में वही पर्वजलि प्रमिद्ध होचुका था, और उसी ने कालान्तर में खाकर, खर्यात ईसा पूर्व दूधरी में बही पर्वजलि प्रमिद्ध होचुका था, और उसी ने कालान्तर में खाकर, खर्यात ईसा पूर्व दूधरी रातान्दी (पुष्यिमत्र के राज्यकाल) में महाभाष्य की रचना की। खापके लेखसे यह भी प्रवीत होता रहे, कि योगदर्शन की रचना कात्यायन के समय में ही होचुकी थी। खर्यात उसी पर्वजलि ने योगदर्शन तो कात्यायन के समय में वनाया, परन्तु महाभाष्य, राजा पुष्यिमत्र के समय में। इतने योगदर्शन तो कात्यायन के समय में वनाया, परन्तु महाभाष्य, राजा पुष्यिमत्र के समय में। इतने योगदर्शन तो कात्यायन के समय का निर्देश हम निश्चित हप में नहीं कर सकते, परन्तु होना चाहिये। यदापि कात्यायन के समय का निर्देश हम निश्चित हप में नहीं कर सकते, परन्तु होना चाहिये। यदापि कात्यायन का समय कियोरित किया जाता है, जो ईसा पूत्र की छठी रातान्दी से खुळ पीछे ही कात्यायन का समय निर्धारित किया जाता है, जो ईसा पूत्र की छठी रातान्दी से कात्राव्यायन का समय निर्धारित किया जाता है, जो ईसा पूत्र की छठे रातान्दी से कार्यायन हो तक में बताया जाता है। ऐसी स्थिति में त्रिवेदी जी के कथनानुसार कम से कम खाठवी रातान्दी तक में बताया जाता है। ऐसी स्थिति में त्रिवेदी जी के कथनानुसार कम से कम खाठवी रातान्दी तक में बताया जाता है। ऐसी स्थिति में त्रिवेदी जी के कथनानुसार कम से कम खाठवी रातान्दी तक में बताया जाता है। ऐसी स्थिति में त्रिवेदी जी के कथनानुसार कम से कम खाठवी हो करने के लिये क्या सकती हो हो सहस्र वर्ष से भी खायक साननी पड़ेगी। परन्तु करने के लिये क्या सकती हो सान स्थाप सर्वधा स्थाप हो स्वाप्त वर्ष सहस्र वर्ष से भी खायक साननी पड़ेगी। परन्तु करने के लिये क्या सर्वधा सर्वधा निराधार एवं उपहासास्यद ही है।

पावशासक हाड त पर निर्माण किस पर्वजलि का पायिति आयवा कात्यायन ने प्रसंगवरा अपने वस्तुरियति यह है, कि जिस पर्वजलि का पायिति आयवा कात्यायन ने प्रसंगवरा अपने प्रसंग्वी में उन्लेख किया है, वह अवश्य उनसे पूर्ववर्त्ती आचार्य था, संभव है, उसने ही योगस्त्री प्रन्थों में उन्लेख किया है, वह आवश्य उत्तर प्रतंजित, ईसापूर्व की दूसरी तीसरी शताब्दी का आवार्य है, जो की रचना की हो। महाभाव्य कार पर्वजलि है स्वत्रा किस है।

डक वर्तजीत से सबंधा भिन्न है। किसी काष्य पार्वजत का भी उन्तेख किया है। वस्तुतः वहीं किये ही। जी न इहराख्यक के किसी काष्य पार्वजत का भी उन्तेख किया है। वस्तुतः वहीं पार्वज्ञत पर है। पार्वज्ञत प

वार्यमेम्ट सैन्ट्रल प्रेस बॉम्बे से प्रकाशित योगदर्शन व्यासभाष्य के दितीय संस्करण की वार्यमेम्ट सैन्ट्रल प्रेस बॉम्बे से प्रकाशित योगदर्शन व्यासभाष्य के दितीय संस्करण की प्रमुक्तिका में वासुनेव शास्त्री अभ्याद्ध महोदय ने भी भर्षे हिर आदि के खोलों के आधार पर भूमिका में वासुनेव शास्त्री अभ्याद्ध महोदय ने भी प्रकाशित की सहाभाष्य और योगस्त्र का कको एक ही व्यक्ति सान्य नहीं होसकता, भर्षे हिर के लेख का स्पष्टीकरण स्वीकार किया है। परन्तु यह कथन भी मान्य नहीं होसकता, भर्षे हिर के लेख का स्पष्टीकरण अभी पिछले पूर्वों में कर दिया गया है, तथा तस्त्रम्थनी अन्य केखों का भी पर्याप्त विवेचन अभी पिछले पूर्वों में कर दिया गया है, तथा तस्त्रम्थनी अन्य केखों का भी पर्याप्त विवेचन

वश्तुतः व्याचिनि धौर काश्याचन का समय भी क्याचिदिष्ट काळ से वर्याच्य माचीन है। देखिये हमात
 उपसहार नामक प्रकरण, तथा जी एं॰ युधिष्टित की भीमांसक रचित 'संस्कृतक्याकरणशास्त्र का इतिहासः

व सुद्द ३(व)१**॥** 

शतपथ माह्यसः १४|६|६|१॥

कुर दिया है। जिससे व्याकरणभाष्यकार पतञ्जनि श्रीर योगसृतकार पतव्जनि की भिन्नता समग्र हो जाती है।

चरकसहिता के न्याक्याकार वृक्रपाणि का लेप भी इस मात के लिये पुष्ट प्रमाण नहीं कहा जासकता, कि न्याकरणभाव्यकार पतन्त्रज्ञिल ही योगसूनों का रिचयता है । उसका केख इसप्रकार है—

"पातक्षलमहाभाष्यचरकप्रतिहस्कतै । मनोवाक्तायदोपाणा इन्नेऽहिपतय नम "

इस रहोक में 'पातकलल' पद का खर्ब 'योगसूत्र' ही माने जाने के लिये कोई विशेष प्रमाख नहीं हैं। इस पद का खर्ब, पतक्जिलकृत योगसूत्रों से सम्बद्ध कोई व्याख्यामन्थ हो सकता है। योगज्याख्यान, महाभाष्य की रचना तथा चरकके प्रतिस्तकार द्वारा यथासंख्य पन वायी और शरीर के वोपों का नाश करने वाले अहिपति अर्थात् पत्रक्जाल के लिये इन पहों से नमस्कार प्रसात किया गया है।

पतब्जिति का सम्बन्धाजिन तीन ब्रम्थों की रचना से बताया जाता है, बस्तुत उन्हें म्याख्यारूप ही समझना चाहिये। भोजराज ने योगसूनवृत्ति के प्रारम्भ में, पतब्जित के साथ को अपनी समानता प्रकट की है, उतका सामव्जस्य भी उती स्थिति में ठीक बैठता है, जब कि भाष्यकार पतव्जिति को.भी बोग का म्याख्याता माना जाया।

यद्यपि यह निरिचत रूप से, नहीं कहा जासकता, कि भोज और चक्रपायि आदि का अभिभाष ऐसा नहीं था, जैसा कि हमने समका है। तथापि यह समय है, कि तस्कालीन विद्वानी का ऐसा विचार रहा हो, कि व्याकरणभाष्यकार पतव्जलि ही योगसूत्रों का कर्चा है। कदाचित इसी कारण पत्जलिचरित में 'योगसूत्र' पद का ही निर्देश है। वहा लिखा है—

"सूत्राणि योगशास्त्रे वैद्यकशास्त्रे च वातिकानि तत ।

इत्वा पत्तक्षलिमुनि अचाश्यामास जगदिद त्रातुम् ॥

यचिप यहा महाभाष्य का उरलेख नहीं है, पर कुछ पूर्व के रलोक में उसका भी वर्णन कागवा है। रलोक में 'वोगस्त्र' पर का स्पष्ट निर्देश होने पर भी हमारी धारणा है, पतजिल बिरेत के कर्ता को नामसाम्य से आनित हुई है, समुद्रगुत का लेख, अथ को स्पष्ट कर जुका है, जो इस सम्बन्ध के सब लेखों में प्राचीन है। अब एव तरकालीन विद्वानों के इसक्रकार के अन्य 'तेखों को भी इसी स्थित में समक्रता चाहिये।

परमार्थसारकर्ता पतन्त्रज्ञित पर, सूर्यनागयण शर्मा शुक्ल का मत-

संख्या चार पर परमार्थसार के रचयिता का वल्लेख है। पहले यह प्रन्थ खनन्वसायन प्रत्यमाला में प्रकाशित हुखा था। अब खन्युतप्रत्यमाला काशी से भी इसका एक सस्करण प्रकाशित हुखा है। इसके बिद्धान् सम्पादक श्रीयुत सूर्यनारायण सर्मा ग्रुक्त ने प्रत्य के प्रारम्भिक वक्तव्य में लिखा है, कि व्याकरण महाभाष्य और योगसुत्री के स्विपना तथा चरक के प्रति संस्कृती पर्वजित ने ही परमार्थसार प्रत्यं की रचना की। परन्तु इस विचार की शुष्टि के लिये अभी तक कोई भी ऐतिहासिक प्रमास उपलब्ध नहीं होसके हैं, श्रीयुव शुक्त महोदय ने इस चात को किस खापार पर लिखा है, यह नहीं कहा जासकता। परमायैसार की एक आर्या, साध्यकारिका की युक्तिशिषका नामक व्याख्या में उद्भूताहै। यद्यपि वहां परमायैसार ख्रयचा ससके रचियवा पर्वज ित या आदिशेष का नाम-नहीं, सिवा, गया; है। वह धार्मा इस प्रकार है—

भूमा देव----

युद्धामा व्हयतपादी यहदनिच्छन्तरः पंतस्येशः।

तहर राज्युरुपक्षोऽनिच्छल्लिपंचेवली भंवति'। [युक्तिदीपिका, १९०२ पर ]
परमार्थसार की यह दन्दे वी कार्या है। वहां '(पतत्येव', पर्वे : पे खानपर, 'सिवी पति'
पाठ हैं (इतना पाठमेद सर्वथा नगयव है। युक्तिदीपिका का समय इसने पद्धम विक्रमरातक का जन्म चनुमान किया है। परमार्थसार का समय इससे प्राचीन हैं। माना खाना चाहिये।
सारायचार्य पतञ्जालि

सख्या पांच पर जिस सांस्थाचार्य पर्तजिल का निर्देश किया गर्यो है, इसके कानेक मतों ना इन्हें क शुनिशीपका में उपलब्ध होता है। उनके देखेन से इस बाद का निरचय चवरण होता है। क परमार्थकार का रचायता पर्तजिल, इस सांस्थाचार्य पर्तजिल से मिन्न या। श्रीक्शीपका में निर्देष्ट इस के भतों से यह बातें होता है, कि 'यह 'पर्तजिल से महत्त कीर करहार हो एक समक्त कर परणों की संख्या बारह 'ही भानता था। परन्तु 'परमार्थवार' में अन्य सांख्याचार्यों के समान तरह ' करणा ही स्वीवार किया गरे हैं। 'इसके काविरिक स्वकारारि के सम्बद्धायों का साधारण मत यह है, कि समीविष्ठक में प्रत्येक पुरुष के साय पर सुद्धारीर दा सद्धायार्थों का साधारण मत यह है, कि समीविष्ठक में प्रत्येक पुरुष के साय पर सुद्धारीर दा सद्धायार्थों का साधारण मत यह है, कि समीविष्ठक में प्रत्येक पुरुष के साय पर सुद्धारीर दा सद्धायार्थों का लोग किया किया मता पर सुद्धारीर दा सद्धायार्थ होता है, जीर वहीं सुक्सरारीर, 'प्रत्यकाल तंक अथवार्ग तरस्कानकाल तक बना रहता है। परन्तु शिल्वीपिक सिंव आवार्थ परजिल है सर सब को नहीं मानता। यह श्यूत देह के उदस्व और विनाय के समान ही सुक्सरारि 'के उत्पाद विनाय 'के भी सिकार करता है। इस सद्धार में यहांप परमाधिसार के स्विच्छा करता है। इस सद्धार मत नहीं दिया है, परन्तु अनकी ११-११ की आरो की के व्यक्ति से स्वस्त स्वयं होताता है,

०५ वर्षि नेवाहं वाहा विद्यात होत पवष्यांकः । मेहलोऽस्थियत्यवस्थलायुरमात्य ॥ यु०. दो०, पू०. वे३, प०. वं० ५-२ विस्त्रात्यां । द्वाद्यांचित्रपति, पर्वांकिः । [यु० दो०, पू० ववर, पं० दं-२० ]
 युद्धिमतोऽद्देश्वरास्वन्थात्रेन्द्रियगायात्य भूवमयाः । संसारसर्गयस्थिपयाच्याः व्यक्ति देवतः । २० ॥

कि उसका मत युक्तिदीपिका वर्शित पर्वजित से भिन्न है, और अन्य साहयाचारों के मतों के साम समानता रखता है। इन आधारों पर इन दोनों आचारों की भिन्नता स्वष्ट होजाती है, यद्यि इन दोनों का नाम एक ही है।

सांख्याचार्य पतन्त्रज्ञित के उद्धृत सन्दर्भ-

युक्तिदीपिका स्थया सन्या मन्यों में इस सांख्याचार्य पर्वजित के जो सन्दर्भ स्थया मुद्द बुद्दुत हैं, बनने से जो हम मालून कर सके हैं, वे इसप्रकार हैं---

- (१)—पयं वर्षि नैवाहं जारो थियत इति पर्वज्ञालः । मह रोऽस्मिनस्ययक्रपरनाम्युः परामात् । [यु० दी० प्र० ३२, पं १-२ ]
- (२)—पर्वजिल-पञ्चाधिकरण-वार्षगत्थानां प्रधानात् महानुस्पथतः इति । तदन्येषां पुरायोविहासप्रयोश्रत्यां महतोऽहंफाये विद्यतः इति पद्म । महतोऽस्मित्रस्ययकत्रृ स्वाध्युपामात् । यः वीठ. ५० १००. प० २०४ ]

(३)-करणानां. स्त्रभाषातियृत्तिः . . . . सर्वा स्वत इति प्रवजितः ।

िया बीठ, प्रव १०६, प्रव १४-१६ ]

(४)—करणं ... द्वादशिवधिमति पर्तजिक्षः। [ यु० दी०, प्र० १३२, प० २८-३० ]

(४)—पावजले तु स्वस्तरारि यत् सिद्धिकाले पूर्वभिन्द्रियाश्चि श्रीजरेशं नयति. तत्र सस्कृतारायवरात् सुदेशम्; धातनाश्याः वा करसानि वा प्रापत्य निवस्ते। तत्र चैवसुका राषस्य कमैयशादन्यदुरपद्यते, यदिन्द्रियास्य श्रीजरेशं नयति, तद्दपि निवस्ते, शारीरपति चान्यदुरपद्यते। एयमनेकानि शारीरास्यि।

(६)—यसावत् पर्वजितः स्नाह—सूष्मशरीरं विनियसंते पुनश्षान्यदुत्पराते।

( यु॰ दी०; पृ० १४४; प १२)

(७)--एवं त्रिविधभावपरिप्रहात्.... न सर्थे स्वतः पतंत्रतिवन् १ ।

( यु वी०, पु० १४६-४६, प॰ २६, १ )

श्रयुवसिद्धाऽवयवभेदानुगवः समृहो द्रव्यमिति पवञ्जितः।

ियोगसञ्ज्यासभाष्य, ३१४४ न

सांख्याचार्य पतञ्जलि. योगसूत्रकार पतञ्जलि से भिन्न है-

पतझित के इन भर्तो और उद्धर्त्यों के आधार पर हमें यह निश्चय होजाता है, कि यह, वैगस्त्रकार पर्वजित से कोई भिन्न न्यक्ति है। सांक्य के अन्तर्गत इसकी अपनी ही एक विचारधारा है, जो योग के साथ भी सर्वांश में समानता नहीं रखती। ये मठ अथया उद्धर्त्य जिस प्रकार योगस्त्रों में नहीं भिन्नते, इसीप्रकार महामाच्य में भी नहीं हैं, और आयुर्वेद की परक सहिता में भी नहीं। इसिल्ये यह सांक्याचार्य एतंजिल, उन पर्वजित नामक आयार्यों से

141 . 1

दुइस हर्र, इत बाद के साथ 1

मिल है, जिन्होंने योगसूत्र तथा महाभाष्य की रचना की, एवं चरक संहिता का प्रतिसंस्कार किया। योगसूत्रकार पतंजिल, युक्तिशिषका में उद्भृत 'सांक्याचार्य' पठंजिल से मिल्र है, इसके लिये हम कुल्ल स्पष्ट प्रमाख देते हैं।

(क) युक्तिदीपिका के पृष्ठ १०८ पर, महत्त से खहद्धार और खहद्धार से पछ तनमात्र की उत्पत्ति होती है, इस मत के मानने वाले आचार्यों में पत्तक्षित्व का नाम नहीं है। क्योंकि यह पवछित खहद्भार की पृथक् सत्ता नहीं मानता, और इसफकार पछातनमात्र और एकादरा इन्द्रियों की उत्पत्ति महत्त्त से ही मान लेता है। परन्तु योगसूयकार पत्किति महत्त से पछातनमात्रों की उत्पत्ति के साथ खहद्धार की भी उत्पत्ति मानता है। सहत्त है। यह इन दोनों पतछित नामक आचार्यों के सिद्धान्त में मौलिक भेद है, इसलिये उन्हें एक नहीं कहा जासकता।

ं (ख) पतंजिल नाम के उद्धरणों में संख्वा = का उद्धरण, न्यासभाष्य में ही दिया गया है। यह योगसूत्रकार पतंजिल का नहीं हो सकता, श्रीर महाभाष्य खादि में भी उपलब्ध नहीं है, इसिलिये सभावना यही होसकती है, कि यह उद्धरण किसी खन्य सांख्याचार्य पतंजिल का होना चाहिये। वह खाचार्य पुनित्रीपिका में वर्षिल पतंजिल ही खिषक सम्भव होसकता है।

नामसाम्य भान्ति का कारण---

पर्वजित के जितने वर्ष्णन मिलते हैं, वे सत्र एकसमान हों, ऐना भी नहीं है। बर्तिन के सूचीपत्र बीर मैक्समूलर के ब्यतुसार काश्यायन-सर्वामुक्रमणी के ज्याख्या-कार पड़मारुशिष्य ने लिखा है—

''चस्रजीतानि याक्यानि भगवास्त पर्वजितिः ।

इयास्य च्छान्तनवीयेन सहाभाष्येण हर्षितः ॥

योगाचार्यः स्टबंधन्त्री योगशास्त्रनिटानयोः ।"

इन रह्मोकों में पतंत्रित की व्याकरखमन्य, योगशास्त्र तथा निदाससूत्रों का श्यिता तिया है। यहां वैद्यकरगश्त्र की कोई चर्चा नहीं है। यदि पतजलि सन्यन्यी इसमकार के लेखों को एकत्रित किया जाय, तो इसका यह अभिभाय हागा, कि योगसूत, महासाध्य, चरक, निदानसूत्र और परमार्थसार इन सब अध्यों का रचयिता पतंजलि एक ही व्यक्ति है। परन्तु यह मत किसी भी तरह संसव नहीं कहा जासकता। इन मन्यों की विपयप्रतिपादन शैली और रचना में

Ancient Sanskrit Literature (Eng.ed.) pp 238-39. अञ्चल केलाजाम M.A. द्वारा सम्पादिल नितासल्य की धृतिका पुष्ट २७ के बाजार पर । प्रस्तु तक मेम्सानल्य द्वारा सम्पादिल—काल्यायन वार्वोत्तकाल्या की वरणुरविल्याचार्य देवार्यदेविष्या मानक देवार्य देवार्यदेविष्या मानक देवार्य देवार्यदेविष्या मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्य देवार्यदेविष्य मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्यदेविष्य मानक देवार्य देवार देवार्य देवार्य देवार्य देवार्य देवार्य देवार्य देवार्य देवार देवार्य देवार्य देवार देवार्य देवार देवार देवार देवार देवार देवा

परस्पर इतना महान खन्तर हैं, कि उन सब रचनाओं को एक न्यक्ति की फहना श्रस्यन्त फिट्टा है। इसके अतिरिक्त श्रन्य जनेक आधारों पर भी इन सब शन्यों का रचनाकाल एक नहीं कहा जासकता। ऐसी स्थित में, जैसा कि हम खभी पूर्व लिख खाये हैं, यही सभावना युक्तियुक्त कही जासकती है, कि उक्त विद्वानों को 'पतजलि' इस नाम की समानता के कारण उन व्यक्तियों की एकता का अम होगया है। किर प्रत्येक विद्वान का पत्तेजलि सम्बन्धी वर्णन सर्वथा समान भी नहीं है, जैसा कि खभी ऊपर प्रत्य किया गया है। इसलिये भी इन लेखों का कोई प्रामाणिक काथार ठीक र नहीं जवता।

त्रवीत यह होता है, कि सर्च हरि, समुद्रगुप्त आदि के नेखोंकी आसविवकता को न समस्त्र जाकर वे ही अनन्तर वर्षी लेखकों के लिये आन्ति का आधार वन गये। फिर यह थोड़ा सा आधार मिल जाने पर जहां भी पवजील नाम देखा गया, उसे एक ही ज्यक्ति बना डाला गया। परतुव इनकी एकता का कोई भी ऐतिहासिक आधार अभी तक झाव नहीं होसका है। यदाप भर्म है दि के लेख से यह सप्ट है, कि वह महाभाष्यकार तथा योगसूत्र कार पवजील को एक नहीं मानता। यह आजा बात है, कि समुद्रगुप्त के कथनामुसार महाभाष्यकार पवजील ने योगसूत्र पर भी कोई व्याख्यामन्य जिल्ला था। इसलिये जिन लेखकों ने इन होनों मन्यों (महाभाष्य, योगसूत्र) के रचिवाओं को एक व्यक्ति माना है, उनका कथन आन्तिपूर्ण ही सममन्ता पाहिये।

इनका विवेचन अवहम इसप्रकार कर सकते हैं-

(१) योगवर्शनसन्नकार पतकालि।

(२) महाभाष्यरचियता, चरकप्रतिसस्कर्ता वया योगसूत्रों का व्याख्याकार पतजित ।
हमारा विचार है, कि युक्तिदीपिका तथा योग-व्यासभाष्य में जो सन्दर्भ 'पतजित' के
नाम से उद्दश्त किये गये हैं, सभवत ने उस योगसूत्रव्याख्या के ही हों, जिसकी रचना महा
भाष्यकार पर्वजित ने की। तथा यदी योग खथवा अध्यात्मरास्त्र (साख्य) विपयक वह प्रम्थ
है, जिसका उन्तेस समुद्रगुत, भोज तथा खन्य लेखकोंने किया है। इसप्रकार महाभाष्यकार पर्वजित साख्य अथवा योगाचार्य पराजित करते सिक्स है।

हमारे इस निचार के लिये, कि महामाध्यकार पत्तजलि तथा बुक्तिनीपका श्राहि में उद्धृत पत्तजलि एकही न्यक्ति है, एक सुपुष्ट प्रमाण यह है, कि चुक्तिपिका में उद्धृत पर्वजलि 'करणीं' की सस्या बारह मानता है, वह श्रहञ्कार को पृथक् करण्' नहीं मानता, देखिये उसके उद्धृत सन्दर्भी में पहला तथा चौथा सन्दर्भ। इसीप्रकार माध्यकार पर्वजलि के प्रविसस्कृत चरक में भी बारह ही

'कर्ए' खीकार किये गये हैं, वहा लिख़ा है-

'करणानि मनो बुद्धिबुं द्विकर्मन्द्रियाणि च' ( शारीरस्थान, शप्र६° )

<sup>&#</sup>x27; इसीपकार जार स्विते—करक, स्त्रस्थास, मो१७॥ तथा १६११म॥ इन स्वर्जो स्र्व मी केवल इदि धीर सर का उक्लेख है, कहकार का नहीं।

यहां मन बुद्धि पांच झानेन्द्रिय तथा पांच कमेन्द्रिय ये वारह करए हा स्वीकार किये हैं। करणों की इस गणना में श्रद्धहुार का गृथक् उल्लेख नहीं है, यदापि इसी प्रकरण में श्रम्यत्र श्रद्धहुार का उल्लेख है, परन्तु वह इसकी पृथक् 'करण' रूप में नहीं मानता है। इसी प्रकरण के इत्त्रें रही के मानता है। इसी प्रकरण के इत्त्रें रही के में श्राट प्रकृतियों में श्रद्धकार की गणना की गई है, श्रीर इह में श्रद्धहुार से 'श्राट्य त्याय' श्रादि की उत्पत्ति का निर्देश है, वह पर्वजित ने अपने मत से न वेकर, पूर्वप्रसिद्ध कापित मत के श्रद्धकार हैं। निर्देश किया है, यह वात इस प्रकरण के स्ट्रम पर्याजीवन से स्पष्ट होजाती है। इसप्रकार साच्यकार पर्वजित ही वह पर्वजित प्रति होता है, जिसके सन्दर्भ गुनिशिषका श्रादि में उद्धृत हैं, श्रीर ये सन्दर्भ उस प्रवश्च के हैं, जो पर्वजित ने योगस्त्रों पर ज्याक्यारूप में जिला था। ज्यासमाध्य में वद्द्यूत पर्वजित का एक सन्द्य भी उसी प्रज्य का प्रतीत होता है। यहां पर्वजित के खद्भूत सन्दर्भों में संख्या पर इसने उसला निर्देश किया है। इसप्रकार महाभाष्यकार पर्वजित के खद्भूत सन्दर्भों में संख्या पर इसने उसला निर्देश किया है। इसप्रकार महाभाष्यकार पर्वजित के खद्भूत सन्दर्भों में संख्या पर स्वन वसला निर्देश किया है। स्वाप्त सही ए सार वस का प्रति सहा जो हो। यह पर्वजित की योगस्त्रों का ज्यास्य करने साला कहा जासकता है। यह पर्वजित की योगस्त्रों का स्विता ही। यद्यपि नाम वस का भी पर्वजित्व ही था।

- (३) निदानसूत्रकार पतंजिल ।
- (४) परमार्थसार का कर्चा पत'जित ।
- (४) कोपकार पतंजित ।

इन अन्तिम तीन के सम्बन्ध में श्रीर अधिक विवेचना करने की आवश्यकता है। यह सम्भव है, योगसूत्रकार पत बलि, निदानसूत्रों का भी रचयिता हो। योगिक:

गौतम, गर्त, बादानि और कैरात नामक बाक्तवों के कोई लेख ब्रथश सन्दर्भ आदि का धर्मातक कुछ पवा नहीं लगसका है। इसलिये यह भी निरूचय नहीं कहा जासकता, कि इन्होंने सांख्य विषय पर कुछ लिखा भी था, या नहीं १ इनके काल पर भी प्रकाश वालने बाले कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं होसके हैं। बादालि का नाम तस्वाधराजवात्तिक ' में वपलब्ध होता है।

पौरिक तामक आचार्य के एक मत का उल्लेख बुक्तिशीपका में किया गया है। वह

"यदुकः' प्रतिपुरुपविमोचार्थमयमारम्मः इति त्रद्युक्तम्—स्वावार्थविप्रतिपत्तेः । 'प्रति-पुरुपमन्त्रत् प्रधानं शरीराधार्थं करोति । तेषाश्च साहारुचशरीरप्रधानं यदा प्रवत्ते वदेतराय्यपि, तन्त्रिकृतो च तेषामपि नियुत्तिः इति पौरिकः सांख्याचार्यो मन्यते १।''

तस्वार्यराजवार्त्तिक, प्र० ११ । युक्तिवीपिका पु० १७१ की दिप्पश्ची संस्था एक के भाभार पर ।

र युक्तिदीपिका, कारिका १६ ।

इससे स्पष्ट हैं, कि पौरिक सांख्याचार्य प्रत्येक पुरुपके लिये प्रयक् २ एक २ प्रधान की कल्पना करता है।

पौरिक मत श्रीर गुणरत्नसूरि-

हरिभद्रसृरिविरचित पहुदर्शनसमुच्चय के व्याख्याकार गुण्डरत्नसूरि ने श्रपनी व्याख्या में इस ऋषे को इसप्रकार प्रकट किया है—

"मौलिक्यसांख्या ह्यात्मानमात्मानं प्रति पृथक् प्रधानं चदन्ति । उत्तरे तु सांस्याः सर्वात्मस्यप्येकं नित्यं प्रधानमिति प्रपन्माः १।१०

गुणरत्मसूरि ने उक्त सत को पौरिक सांस्थाचार्य के नाम से न देकर 'मौलिक्यसांस्थाः' कहकर दिया है। 'मौलिक्य' पद का अब 'मूल में होने काले' ही किया जासकता है, अर्थात सर्वप्रथम होने वाले सांस्थाचार्य। अगले 'उचरे हु सांस्थाः' पदों से 'मौलिक्य' पद का यह अर्थ सर्वथा निश्चित और रुपष्ट होजाता है। इसके आधार पर अनेक आधुनिक विद्वानों ने यह समका है, कि वासुद: सर्वप्रथम सांस्थाचार्यों का ऐसा ही सत था। प्रथान अर्थात् मृलप्रकृति की एक ही माने जाने का सत उत्तरवर्त्ता सांस्थाचार्यों ने स्वीकार किया।

परन्तु सच ही प्रकार के आधारों पर क्षमीत क यही निश्चित सममा गया है, कि सांवय के सर्वप्रयम आचार्य किपल, आसुरि, पञ्चशिल प्रभृति हैं। सर्वमान्य सांख्यप्रन्थ श्रेत्वरकृष्ण की कारिकाओं से यह बात रुपष्ट होजाती हैं, कि उसने जिल सांख्यसिखान्तों का क्षप्ते प्रत्य में निरूपण किया है, उनका सर्वन्य किपला पश्चिशिल क्षादि से हैं, और कारिकाओं में र प्रकृति को एक ही माना गया है। इसका अभिप्राय यह निकलता है, कि साख्य के सर्वप्रथम आचारों का ऐसा मत नहीं है, जो गुर्खरत्नसूरि ने 'भौतिक्य' पद से दिया हैं। जो भावना सूरि के 'मौतिक्य' पद से ध्वनित होती है, उसका इक्ष भी गच्य, युक्तरीपिका के लेल में प्रवीत नहीं होता। वहां तो 'भौरिक' यह किसी व्यक्ति विशेष का नाम ही स्पष्ट होता है। इसमें पूर्व और अपर की भावना नहीं है। इसके क्षतुतार, तो प्रधान के खतेकतावाद को स्वीकार करने वाला गैरिक आपाय, कपिल ब्यादि के पर्याप्त कानन्तर भी होसकता है। तब यह निश्चित रूप से नहीं कहा जासकता, कि गुर्णरत्नसूरि के लेल का आधार क्या होगा ?

वस्तुतः प्रतीत यह होता है, कि गुजरत्नसृति को 'गौरिक' पद से ही सम्भवतः भ्रान्ति हुई है, श्रीर उसने वास्तविकता को न समग्र, पूर्व तथा उत्तर को कल्पना कर डाली है। क्योंकि किन्ही भी श्राधारों पर इस बात को सिद्ध करना कठिन है, कि साख्य के मूल श्राचार्यों का यह मत था। इसिलये गौरिक यह एक व्यक्तिविशेष की संझा है, इसका पूर्व भ्रापर के साथ

पद्दर्शनसमुत्त्वव व्याक्या, चक्रेरहस्यदीपिका, कारिका ३६ पर । पृ० ३३, प्रियादिक सोतापटी, क्वक्ता संस्करण ।

देखें, कारिका ३ और 10 !

कोई सम्बन्ध नहीं है। वड जब भी कभी हो, उसका ही यह अपना मत है। 'पीरिक' नाम. तथा उसका काल—

पीरिक नाम के सम्बन्ध में विशेष प्रकाश नहीं डाला जासकता। यह गोत्र नाम है. या सांस्कारिक नाम, अवना अन्य किस आधार पर यह नामकरण हुआ होगा, इन वातों का माल्स किया जासकना अस्यन्त कठिन है। परन्तु युक्तिशिष्टा के लेख से इतना हम स्पष्ट रूप में समफ्त के हैं, कि यह किसी व्यक्तियिशेष का हो नाम होसकता है, हमने इस यात पर केवल इसित ये अधिक यल दिया है, कि गुखरत्नसूरि का लेख इस विवेचन के लिये निर्धान्त आधार नहीं है, कि प्राथमिक सांक्याचार्य प्रकृति की अनेकता को मानते थे, और उत्तरकाल में आकर उसकी प्रकृत के सिद्धान्त को माना आने लगा। इस समय भी कोई भी विचारक अपने विचार नुस्ति के अनेकतावाद को मान सकता है। यह केवल विचारों के विकास का ही परिखाम हो, ऐसी वात नहीं है।

पौरिक सांख्याचार्य के काल खादि के सम्यन्ध में कुछ भी निरचयपूर्वक नहीं कहा जासकता। युक्तिहीपिका का काल हमने पूर्व इसी मन्य के सप्तम भकरण में विक्रम का पद्मम-श्रावक निर्धारित किया है। इतना निश्चित कहा जासकता है, कि पौरिक इस काल से अवस्य पर्ववर्त्ती आजार्ये था।

## पञ्चाधिकंग्रा—

इस आचावं के सम्बन्ध में जुक्तिवीपका के अतिरिक्त और भी सूचना श्राप्त की जासकी हैं। इस ह इस नामकरण के सम्बन्ध में भी इस कोई विशेष कारण उपस्थित नहीं कर सकते। यह अपने दक्ष का एक निश्ता ही नाम है। युक्तिवीपका में इस आचार्य के नाम से कई सम्बन्धे चतुष्ट्रन हैं, जो इसप्रकार हैं—

- (१)--...पञ्चाधिकरणवार्षेगणानां प्रधानात् महानुत्पचत इति । (यु० दी०, ५०१०८, ५०४)
- (२)--भौतिकानीन्द्रियाणीति पञ्चाधिकरणमतम् । [पु० १०८, पं० ७-८]
- (३)—वया करणं निर्लिखितस्यरूप शुरूपमामनदीकलपम्, प्राकृतवैकृतिकानि तु ज्ञानानि प्रेरकाङ्कसमृदीवानि प्रधानादागन्छन्ति चेति पञ्चाधिकरणः। [पु० १०८, पं०१३-१४]
- (४)—करणानां ""स्वमावाविष्ट्राचाः" सर्वा परत इति पश्चाधिकरणः, युद्धिः स्रिकिति च । प्रि० १०८, पं० १४, १७]
- (४)—स्वनयोश्चामिधानाद् यः पञ्चाधिकरण्पन्तः—प्राकृतवैकृतानां झानानां प्रधानवतः 'शुष्कृतदीस्थानीयान्तःकरणे बाखे च प्रेरकञ्चानांशकृत वर्षानपातः, तथा च सान्त्विकरिष्यत्यात्मकद्भवयप्रत्ययस्यावस्थानमिति वत् प्रतिनिध्धं भवति ।

[प्र० ११४, पं० १-३]

<sup>&#</sup>x27;प्रधानवत्' इत्यत्र तृतीयसंख्यान्तःपातिपाडानुरोधात् 'प्रधानात्' इति पाठः समीचीनो भाति ।

के प्रन्थ का प्रतीव होता है।

इन सब ही सन्दर्भों के सम्मन्य में यह निरम्यपूर्वक नहीं कहा जासकता, कि ये इसी आतुपूर्वी में. पञ्चाधिकरण की किसी रचना के अंश हैं, अथवा पञ्चाधिकरण के सिद्धान्तों. को युक्तिदीपिकाकार ने अथवा अन्य लेखकों ने अपने ही राव्दों. में प्रकट किया है। संख्या २ और १ के सन्दर्भों की परस्पर सुलना इस सन्देह को पुष्ट करती है। दोनों सन्दर्भों में अर्थ की प्रायः समानता होने पर भी आनुपूर्वी भिन्न है। इससे यह निअय करना कठिन है, कि पद्माधिकरण की रचना के ही ये भिन्न २ स्थलों के अंश हैं, अथवा आनुपूर्वी युक्तिदीपिकाकार की अपनी है।

जाउदी संख्या के सन्दर्भ में प्राकृत और वैकृत झान का अच्छा विरलेपएं है। इस सन्दर्भ में हो आर्था उद्गृत हैं। ये आर्था, पद्माधिकरण की अपनी रचना प्रतीत होती हैं, और जिस रीति पर ये इस सन्दर्भ में उद्गृत की गई हैं, उससे प्रतीत होता है, कि इन आर्थाओं के अवि-रिक्त रोप गरासन्त्रे में अर्थ अथवा विद्यान्य पद्माधिकरण का और पदातुपूर्व प्रतिदेशिपका के अर्थ अथवा विद्यान्य पद्माधिकरण का और पदातुपूर्व प्रतिदेशिपका के अर्थ अथवा

पश्चाधिकरण तान्त्रिक---

छ्ठी संख्या के सन्दर्भ में पद्माधिकरण को वान्त्रिक कहा गया है, और इस सन्दर्भ में इम बाव का निर्देश है, कि पद्माधिकरण दश करण हो मानता है। यद्यपि अन्य प्राचीन सांच्याचार्यों ने करण त्रयोदश माने हैं। पवज्ञित बारह और वार्षगव्य वधा उसका कृतुवायी विनन्यवासी ग्यारह करण जानता है। युक्तिदीपिका में व्युक्त, पद्माधिकरण के 'वान्त्रिक' विशेषण से इसके कात पर कुछ प्रकार पद सकता है।

पश्चाधिकरण के विचार-

सांख्यसिद्धान्तों के सम्यन्य में पञ्चाधिकरण के कुछ अपने पिशेष विचार हैं-। कपिज पञ्जशिक्ष आदि प्राचीन श्राचार्य करंगोंकी संख्या तेरह सातते हैं। तीन अन्तःकरण और दश बाध-करण । परन्तु पञ्जाधिकरण केवल दश् ' ही करण सानता है, जैसा कि अभी अपर तिस्ना जाचुका है ।

अन्य कई साधारण भतभेदों के अविश्कि एक विशेष मतभेद यह भी है, कि प्राचीन सांख्याचार्य इन्द्रियों को आहरूप्रास्क अर्थात् अहरूप्तर का कार्य मानते हैं, परन्तु पञ्चाधिकरण इन्द्रियों को भौतिक अर्थात् भूतों का कार्य कहता है। सांख्याचार्यों में बही एक ऐसा,आचार्य प्रतीत होता है, जो इन्द्रियों को भौतिक मानता है। सांख्यकारिका और उसकी एक ज्याख्या को

उत्पर उद्भुत पञ्चाधिकरक् के सन्दर्भों में संस्था ७ देखें ।

वेखें, सन्दर्भ थ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> देखें सन्दर्भ संस्था र ।

(६)--करग्गं... ....दशविधमिति तान्त्रिकाः पद्भाधिकरणप्रमृतयः । [प्र० १३२, प० २८-२६]

(७)--पद्धाधिकरणस्य वावत--

वैवर्तः शरीरं मातापितृसंसर्गकाले करणाविष्टं शुक्रशोणितमनुभविशति। वरद्यः प्रवेशाच कललादिमावेन विवृद्धते । न्यूडावण्य वृपल्याम्ययं मातुरुदर्शात्र सःय् यो धर्माधर्मो यट्सिद्धः पुमोगकाले । कृती वद्धशाद्यविष्ठते । यावत् वत्त्वग्रार् शरीरपातस्तावत् । यवि धर्मसंस्कृतं करण्यं तत्ते शुदेशः स्ट्मशरिरेणः प्राप्यते, विद्वपर्ययान् यातनस्यानं विर्थग्योनि वा, मिश्रीम्।वेन मानुष्यम् । एवमातिवाधिकः स्ट्मशरीरिमिन्द्रयाणां धारणाप्रापण्यस्य नित्यं बाह्यनाप्यिन। परिवेष्टव्यते परिस्वव्यते च । [पृ० १४४, पं० १०-१६]

(=)-पद्माधिकरणस्य वावत--

द्विचिधं ज्ञानम्—प्राकृतिकं चैकृतिक च । प्राकृतिकं त्रिविधम्—तस्वसमकातं सांसिद्धिकमाभिष्यन्तिकं च । तत्र तस्वसमकातः—संदत्तश्च महास्तपनाःमना महति प्रत्ययो भवति । जरपत्रकार्यकारत्वस्य, तु सांसिद्धिकमाभिष्यन्तिकं च भवति । सांसिद्धिक वत्त सद्दत्वसृद्धसमकात्वं निष्पवते, यथा परमर्थेज्ञानम् । ज्ञाभिष्यन्तिकं च सांसिद्धकार्यकरत्वस्य कारत्वान्त्ररेश्वारप्यते । चैकृतं तु द्विविधम्—स्वनैकृतं परस्वैकृतं तारकम्, परवैकृतं सिद्धचन्तरायि । ज्ञाह

तत्त्वसमं वैवृत्ते वनाभिष्यन्विकं द्विवीयं स्यात्। वैकृतमवस्तृतीयं पाट्कीशिकमेवदाख्यावम्॥

श्रत्र तु तस्वैः सहोत्पस्यविशेषात् सांसिद्धिकमभेदेनाह्—

वैकृतमपि च द्विविधं स्ववैकृतं तत्र तारकं भवति।

स्यात् सप्तविष्यं परवैकृतं सन्वारामादि निर्दिष्टम् ॥

इति । यथा ज्ञानमेव धर्माद्योऽपि इति ।[ वृ० १४७-४२, प्० २२-२४/१-१०] इतने उत्तरण क्षेत्रत युक्तिदीपका से दिये गये हैं। इनके ऋतिरिक खन्यत्र भी पद्धार्थि

करल के उद्धरण उपलब्ध होते हैं। एक उद्धरण इसप्रकार है-

(६)-केचितु मन्यन्ते-

'अतीतान्वविनोऽपि पुनः कालान्तरे जगत्यरावर्षेपुद्रवन्ति । कृतपरिनिष्ठिता हि भावाः प्रधानप्रवेवकान्तर्गता यथाकालप्तर्शवन्त्यात्मार्त, पुनः प्रलवे तर्रेय विरोमवन्ति' इति पद्माधिकरणुदर्शनस्थानां बांस्थाना ( सय ? ) सन्युपनामः। वपर्युक्त सन्दर्भ में 'कृतपरिनिष्ठिता' से 'तिरोमवन्ति' तक सम्पूर्ण पाठ पद्माधिकरख

वारवपरीय, ३ कावह, काक्षसञ्जूरेण, रखो॰ २३ पर, जुन्तिसञ्जवय—देवाराज इत व्याक्या है। सनन्दरावन संस्कृत मन्यावितः, ४० ६८ ।

के मन्य का प्रतीव होता है।

इन सब ही सन्दर्भों के सम्बन्ध में यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जासकता, कि ये इसी ज्यापूर्वी में पद्माधिकरण के किसी रचना के अंश हैं, अथवा पद्माधिकरण के सिद्धान्तों को उपिदीधिकालार ने अथवा अन्य लेखकों ने अपने ही शब्दों में बक्ट किया है। संस्था ३ और ४ के सम्दर्भों की परस्पर तुलना इस सन्देह को पुष्ट करती है। दोनों सन्दर्भों में अर्थ की प्रायः समितता होने पर भी आनुपूर्वी भिन्न है। इससे यह निश्चय करना कठिन है, कि पद्माधिकरण की चुना के ही ये भिन्न २ स्थलों के अंश हैं, अथवा आनुपूर्वी गुक्तिशिषकालार की अपनी है।

आठपी संख्या के सन्दर्भ में प्राकृत और वैकृत ज्ञान का अच्छा विश्लेषण है। इस सन्दर्भ में हो आप्तर्भ बहुमत हैं। ये आप्तर्भ प्रक्षाफ करण की अपनी रक्ता अतीन होती हैं और जिस रीति पर ये इस सन्दर्भ में चन्न्यृत की गई हैं, चससे प्रतीत होता है, कि इन आर्याजींके अवि-रिक रीत पर वासन्दर्भ में चर्च खयवा सिद्धान्त पद्माधिकरण का और पदानुपूर्वी युक्तिशीपकाकेत्र की क्षेत्रता है।

पश्चाधिकरण तान्त्रिक---

खुठी संख्या के सन्दर्भ में पद्धाधिकरण को वान्त्रिक कहा गया है, ध्रीर इस सन्दर्भ में इस बात का निर्देश है, कि पद्धाधिकरण दश करण हो सानता है। यदापि अन्य प्राचीन सांक्याचारों ने करण प्रयोदश माने हैं। पत्रक्षित्र बार और वार्षमध्य तथा वसुका अनुयायी विन्यवासी ग्यारह करण मानता है। युक्तिदीपिका में प्रयुक्त, पद्धाधिकरण, के 'वान्त्रिक' विशेषण से श्रेसके काल पुर कुछ प्रकाश पद सकता है।

पञ्चाधिकरण के विचार-

सांख्यसिद्धान्दों के सम्बन्ध में पद्धाधिकरण के हुछ अपने विशेष विचार हैं । कपिज पद्धीशक जादि प्राचीन आचार्य करणोंकी संख्या तेरह सानते हैं । तीन अन्तःकरणः और दश बाह्य-करणे | परन्तु पद्धाधिकरण् केवल दश्' ही करण यानता है, जैसा कि अभी ऊपर तिखा आचुका है ।

धन्य कई साधारण । सतमेदों के श्रातिरक्त एक विशेष सबसेद यह भी है, कि प्राचीन सांच्याचार्य इन्द्रियों को श्राहञ्चारिक अर्थात् श्रहङ्कार का कार्य सानते हैं, वरन्तु पद्धापिकरण इन्द्रियों को औतिक श्रायात् भूतों का कार्य कहना है। सांख्याचार्यों में बही एक ऐसा, आचार्य प्रतीक्ष होता है, जो इन्द्रियों को सौविक सानवा है। सांख्यकारिका और उसकी एक व्याख्या को

<sup>े</sup> अपर उद्धृत पण्याधिकस्य के सन्दर्भों में संख्या ७ देखें।

व देखें, सन्दर्भ थ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> देखें, सन्दर्भ संख्या २ ।

चीनी भाषा में अनुवाद करने वाले परमार्थ पिएडत न कई कारिकाओं की ज्याख्या में इस मत को भी स्वीकार किया है। इमारा ऐसा विचार है, कि इस सम्बन्ध में परमाथ, पद्धाधिन राग के विचारोंसे प्रभावित था। यदापि उसने [परमार्थ ने] इन विचारोंको प्रकट करते हुन किसी आवार्क का नागोल्लेख नहीं किया है। परमार्थ ने अपने अनुवाद में अनेक श्वालों पर प्राचीन आवार्थों के समान इन्टियों को आहद्धारिक भी माना है। यह सम्भव होसकता है, कि परमार्थ अपने से प्राचीन इन दोनों ही प्रकार के विचारों में से पद्धाधिकर ए के विचार को अधिक ठीक समभा हो, और कारिका की मूल ज्याच्या का चीनी अनुवाद करते समय कहीं २ इस मत का भी समायेश कर दिया हो। इसका निरूपण किया जाचुका है, कि यह चीनी अनुवाद, माठरह कि कही किया गया था। यह भी निश्चित रूप से कहा जासकता है, कि चीनी अनुवादक ने इस अनुवाद में अनेक स्वालों पर मूलमन्य से अधिक अर्थका भी समायेश किया था। इस विवंचन से परमार्थ के अर्थवाद में निश्चित रूप से आधिक मौतिकता पर अच्छा प्रकाश पड़ जाता है।

कौिएडन्य श्रीर मुक---

पद्माधिकरेख के अनन्तर हमारी सूची में 'कौरिडन्य' और 'मूक' इन दो आचार्यों का उन्लेख है। इनके सम्बन्ध में इतना हो कहा जासकता है, कि युक्तिशीपका में जन्य आचार्यों के साथ इनका भी नाम है। और कोई सूचना इनके सम्बन्ध में हमें कहीं से प्राप्त नहीं होसकी है। मूक अथवा शुक्त—

युक्तिदीपिका में जहां [कारिका ७१ पर ] इन खाचायों के नामों का उल्लेख है, वहां का पाठ कुछ खरिडत श्रीर श्रमुद्ध सा है। हमारा ऐसा विचार है, कि संभवतः 'मू रु' के स्थान पर 'शुक' पाठ हो। 'शुरु' नाम के एक श्राचार्य का पूर्व भी निर्देश किया जानुका है। उपसंहार-—

इस प्रकरण में ४२।४३ प्राचीन सांस्थाचार्यों का संस्थेप से उल्लेस किया गया है। उनमें से अनेक आचार्यों के सन्दर्भों को भी भिन्न २ मन्यों से चुनकर समृहीत कर दिया गया है। जो कुछ सामश्री जहां कहीं से भी हमें भिन्न सकी है, प्रस्तुत की गई है। किसी विचार के लिये करूपना का आधार नहीं लिया गया है। सांस्थाचार्यों की यह सूची सम्पूर्ण नहीं कही जासकता। संभव है, इसमें अनेक आचार्यों के नाम न आसके ही।

स्वर्यसप्तविकारत्र, [ चोनी चलुवाद का संस्कृत रूपान्तर ] कारिका ३, म, १०, ११, १६, ११, ६८ की व्याच्या ।

स्वर्णसन्विक्यास्त्र, कारिका, २२, २४, २४, २७ की व्यावया ।

स्थ्येसस्वित्यास्त, पुष्ट करित्यथी सस्या । । इसके प्रतिस्थित पुष्ट ६६ वर 'वयोग्यं मामवाय' कर्डर जो दो स्थोक उत्पृत किये गये हैं, वे कार्रिकामी की जुल व्याव्या में संभव नहीं होसकते ।

यिंगत सांख्याचार्यों में से अनेकों के नाम महाभारत तथा उससे भी प्राचीन साहित्य से लिये गये हैं। तथा बहुत से नाम सांख्यकारिका की टीकाओं से लिये हैं, जिनका उल्लेस ७१वीं श्रार्या पर, पञ्चशित्व के श्रनन्तर और ईश्वाकृष्ण के पूर्व की गुरु शिष्य परम्परा को बतलाने के तिये किया गया है। इमसे व्याख्याकारों की यह भावना निश्चित होती है, कि वे इन सव ष्राचार्यों को ईश्वरकृष्ण से पूर्ववर्त्ती मानते हैं। उनके विरोध में श्रभी तक कोई ऐसे प्रमाण भी नहीं ्या प्रकृति स्वास्त्र के प्रकृति साम स्वास्त्र स्वास्त्र स्वास्त्र स्वास्त्र स्वास्त्र स्वास्त्र स्वास्त्र स्व दिये जासके हैं, जिससे उनके अन्तक्य की अशुद्ध समक्षा जाय । इसम्रकार प्राचीन सांख्याचार्थी ं के नाम से जिनका उल्लेख इस प्रकरण में किया गया है, वे सब ईश्वरकृष्ण से पूरेवयत्ती

इसी प्रन्थ के सप्तम प्रवरण में माठर के समय के आधार पर ईश्वरकृष्ण का समय. श्राचार्य हैं। इसा प्रत्य क सप्तम अपरण व नाटर क राज्य क आवार पर इश्वरकृत्या का समय, इसा प्रत्य क सप्तम अपरण व नाटर राज्य है। इश्वप्रकार यहां खाट्रम श्रवरण में विश्वत ्विक्रम पूर्व प्रथम शतक का मध्य प्रमुसान किया गवा है। सय आचार्यं उक्त सभय से पूर्वं के ही हैं। जिस किसी आचार्यं के समय का विन्हीं कारणों से विशेष अनुमान किया जासका है, उनका निर्देश यथास्थान कर दिया गया है।

रुद्रिल विन्ध्यवासी-

परवर्त्ती है। इसका नाम है बद्रिल विम्ध्यवासी।

वर्षाप सप्तम प्रकरण के माठर-प्रसंग में इसका पर्याप्त वर्णन किया जालुका है। परम्तु वर्षाप सप्तम भकरण के जाउँ । परन्तु का ख्रमी तक निर्देश नहीं किया जासका, उन उसके नाम पर भिन्न २ शन्यों में बद्धत सन्दर्भों का ख्रमी तक निर्देश नहीं किया जासका, उन उत्तक नाम पर मिल र लाजा । पूर्व है। प्रथम तन सन्दर्भों का निर्देश किया जाता है, जो सब का यहां संग्रह कर हेना आवश्यक है। प्रथम तन सन्दर्भों का निर्देश किया जाता है, जो युक्तिदीपिका में विन्ध्यवासी के नाम पर बिताखित हैं।

युक्तिदीपिका में विन्ध्यवासी के उद्धरण —

পে। প াৰ্ব বিদ্যান্ত বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বিষয় বিশিয় বিশিয় বিশিয় বিশিয় বিশিয় বিশ্ব বি (१)—ाकञ्च वात्राच्यास्य विश्वविद्याः जिल्लासान्य विश्वविद्याः प्रमार्गं तः ते स्त्राचार्या इत्यतस्यानुषदेशो जिल्लासान्य निर्माति । (यु० दी॰, पृ० ४, प० ७ = ] ्यु तः त आयार्थः व तन्त्रान्तरेषुपदिश्यन्ते — 'श्रोत्रादिश्वत्तः प्रस्यवृद्य् । सम्यन्धादे-(२) —प्रस्यवृद्यि च तन्त्रान्तरेषुपदिश्यन्ते — 'श्रोत्रादिश्वत्तः प्रस्यवृद्य् । सम्यन्धादे-

(२) — अत्यप्राः (२) — अत्यप्र

् द्वात । • द्वात । (३)—महत <sub>षडिविशेषा</sub>ः सुज्यन्ते पद्धतन्मात्रारयहङ्काररपेति विन्ध्यवासिमतम् <sup>३</sup>। नमं । इति ।

[ यु॰ दी०, पु० १०८, प० ६ ७ ]

१ इस मन्य के एक ४३६ की संख्या १ टिप्पणा देखें। हुत प्रश्य के र १ प्रश्निक के श्वन्तमीत पाठ विरूप्यवासी का है। यदापि इन पंक्तियों के साथ विरूपयासी का नाम ्रावरक प्राचरक के स्वरं की ७ = संख्या की पंक्तियों के साथ विरूपवासी का बास है, और उसी प्रसम सें नहीं है, वर-3 कपर की ७ = संख्या की पंक्तियों के साथ विरूपवासी का बास है, और उसी प्रसम सें व पण्णा वन्य सब सांत्याचार्यों का यह मत है, कि बहद्वार से चन्मात्रों की बत्यत्ति होती है, चान्तु विन्य्यवासी

- (४)—इन्द्रियाणि.....विभूनीति " विन्ध्यवासिमतम् । [ यु० दी०, वृ० १०=, पं० १०]
- (४)--करणमपि..... एकादशकमिति विन्ध्यवासी । [ यु० दी०, पू० १०८, पं० ११ ]
- (६)—तथा......सर्वार्थोपलब्धिः मनमि विन्ध्यवासिनः ।[ यु० दी०, पृ० १८८, प॰ १२]
- (७)—संकल्पाभिमानाध्यवसायनानात्वमन्येषां एकच्यं विन्ध्यवासितः ।

[ यु॰ दी०, पु० १०=, पं॰ १२,१३ ]

(=)—विन्ध्यवामिन्स्तु—विशुस्वादिन्द्रियास्त्रां\* बीजदेशे वृक्ष्या जन्म । तस्यागी मरसम्। तस्मान्नास्ति \* सदमशरीरम् । तस्मान्त्रविशेषः संसार इति पत्नः।

यु० हो०, पृ० १४४, पं० २०-२२ ]

(६)—बिन्ध्यवाभिनस्तु—नास्ति वस्वसमं सांसिद्धिन छ । कि तर्हि १ सिद्धिरुपमे । वत्र परमपेरिप सर्गसंवातब्यूनोक्तरकालमेव झानं निव्ययते, यस्त्राद् गुरुद्धसाभिप्रतिवन्तेः अधि-परम्यत इति, अपीन्याह—सिद्ध निमित्तं नैमित्तिकस्वानुमहं शुरुते नापूर्वमुस्याद्यति— इति, निमित्तनैमित्तिकभावर्यवेशमुग्यते । तत्र परमर्थेः पदः तुकः, अन्येषां क्रिक्षष्ट इस्पर्यं

महत्त्वत्व से पश्च वस्मात्रों की उरपित मानवा है। पावअल योगदर्शन के २। १६ सूत्र के ग्यासभावत्य में भी इसी अर्थ को प्रस्तुक किया गया है। मूल सूत्र में विदेश काविजेय जिहमात्र थी। श्रावित्र इन पार गुण्यपदी का उरुलेख है। इनमें १६ विशेष [मत्त्वतिव्य प्रकार वृश्चित व्यक्ति पात्र स्थूलपूर्व], व्यविशेष [पुरु क्षवह्कार पांच वनमात्र], एक विश्वमात्र [महत्त्वत] श्रीर एक क्षवित्र [महति], इन १६ वस्त्री को बनाया गया है। स्थास ने कावशिय एर की ब्याद्या करते हुए क्षित्र हैं-

"यह स्वविदेषाः, तद्याथा कन्द्रतन्मात्रं स्पर्यतन्मात्रं स्वतन्मात्रं स्ववन्मात्रं राज्यतन्मात्रण्यः इत्येकद्वित्रियनुष्यन्यसम्बद्धाः राज्यादयः पञ्चाऽविशया, वर्ट्यत्याविरोयोऽस्मितामात्र इति । पते

सत्तामात्रस्यारमनो महतः पडविशेषपरिकामाः ।''

- ¹ व्यासमाध्य में केवल मन को विशु माना है, देखें-कैवल्यपाद, सूत्र १०॥
- . नुजनाकरें, सन्दर्भ संख्या था
- · तद्धमा करें, सन्दर्भ संख्या ११ समा १८ के साथ।

विशेषः । सर्वेषामेव तु तारकाशविशिष्टम् । [ यु.दी., पृ० १८८, पं० १०-१४ ]

युक्तिरीपिका के प्रतिरिक्त श्रम्य मन्यों में भी विन्ध्यवासी के मतों का उल्लेख यिलता है। हम इसप्रकार के उन्हीं स्थलों का निर्देश करेंगे, जिनके साथ विन्ध्यवासी के नाम का उल्लेख है, जिन स्थलों में विन्ध्यवासीके मतों का तो उल्लेख है, पर उनके साथ विन्ध्यवासीका नाम नहीं लिया, उनको हमने होड़ दिया है। प्रायः वे सब उल्लेख प्रत्यच्च लच्चण श्रीर श्रम्वराभव देहके सम्वन्ध में हैं। जो नामसहित स्थलों में स्थापने हैं। इसिक्तिये उनमें कोई विशोपता नहीं रह जाती। वे ये हैं—

(१०)—सदिह्यमानसद्भाववस्तुबोधान् प्रमाणता । विशेषस्थ्येतस्य लिखितं विश्ववासिना ॥

[ बलो॰ बा॰, अनु॰ रलो॰ १४३, पु॰ ३६३, बनारस संस्करण ]

(११)—अन्तराभयदेहस्तु निषिद्धो विन्ध्यवासिना।

तद्श्तित्वे प्रमाणं हि न किञ्चिद्वगम्यते ॥ [श्लो॰ वा०, सूत्र ४ पर, रलो॰ ६२]

(१२) —िवन्ध्यवासी स्वेतं श्रोगमाचध्ये— 'पुरुपोऽविकृतासीय स्वनिर्मासमचेतनम् । सतः करोति सान्निध्यादपाधिः स्कटिकं यथा॥' इति

(१३)—वन्ध्यवासिनस्तु-

पूर्वे व्यक्त्यविज्ञ अमपूर्वे व्यक्ती प्रतीयमानं सामान्यमेव साहश्यम् । वहेपशब्दवाच्यम----इति मतम ।

(१४)—यदेव द्धि तस्त्रीर यस्त्रीर तद्द्धीति च । यदता वित्र नेनेचं व्यापिता विन्ध्यवासिता ॥

- इस सन्दर्भ में 'व्योश्वाह' इसके झागे और 'इ'ता से पूर्व की पंशित विच्यवासी के साचाद प्रस्थ की
  प्रतीत होशी है। ग्रेप सन्दर्भ में युक्तिदीपिकाकार के व्यपने शब्दोंक द्वारा विच्यवासी का मत प्रकट किया
  तथा है। प्रश्व सन्दर्भों के सम्बन्ध में भी यह बात कही जासकती है, कि उनमें शब्द युक्तिदीपिकाकार
  के प्रपत्ने हों।
- तुल्ला करें—कर्यसंग्रह, कान्वरिवेद कृत, कारिका १४४४॥ पृष्ट ४२२ वर [गायकवाड कोरिवेदव्यल सीरीज], तथा सन्दर्भ संक्या १४ के साथ ।
- (११) तुलना करें, सन्दर्भ संख्या, ८ तथा १८ के साथ ।
- (1२) इतिकस्पित्क सङ्क्यांनसमुख्यन की गुण्यालस्पिकृत काक्या, पुन्त १०४, रीयस प्रध्यादिक सोसायदी इत्तकत्ता संस्करण । तथा, स्याद्वादमध्यती, १४ ।
- (12) ताहित्यमीमांसा, १८८ ४३ ! तुलना करें, सन्दम संब्या १६ के साथ :
- (१४) तरवसंग्रह पञ्चिक, कमत्रशीष हृत, पृ० २२, पं० २६ । इस स्क्रीक के उत्तराव्हें का पाठ निम्न प्रकार भी उपलब्ध होता है—'बहता विन्ध्यासिल्यं स्पापिलं विन्ध्यासिलां ।

- (१४) एतच्च यथोक्तम्— प्रत्यसृष्टकस्यन्धमसुमानं विशेषतीरष्टमसुमानमित्येवं विन्ध्यवासिना गदितम्।
- (१६) साहरवं सादश्य विन्ध्यवासं ष्टम।
- (१७)-श्रोत्रादिवृत्त्वरिकल्पिका इति चिन्ध्यवासिश्रत्यज्ञलस्यम् ।
- (१=) अधवा कैश्चिदिच्यते--अस्यन्यदन्तराभय शनीर सुद्धा यस्येयमुकान्तिः। अन्यैरस्वन्तरा-भवदेही नेष्यते। यथाह भगवान् व्यास ---

'क्षस्मिन् तेहे व्यक्षीते तु हेहसन्यत्रराधिय । इत्त्रियात्ति वसन्ययेव तश्मात्रास्त्यन्तराभवः ।।' सांच्या व्यपि केवित्रान्तराभवमिच्छन्ति विनन्यवास्त्रिभुतयः ।

- (१८) देहभोगेन नैवास्य भावतो भोग इष्यते । प्रतिविश्त्रोदयात् किन्तु यथोकः' पूर्वसूरिभिः ॥ पूर्वसूरिभिः विश्ध्यवास्यादिभिः ।
- (२०) अनेनैवाभित्रायेण विन्ध्यवासिनोक्तम्—'संस्वतत्यत्वमेव पुरुपवव्यत्वम् । इति ।
- (३४) चस्वसंप्रद्यविषका, पृष्ट ४१३, पं० १२। तुलाना वर्ने--सन्द्रभे सक्या ३० के साथ।
- (1६) वस्त्रसमहपन्तिका, पृ० ६३६, प० ७। तुसना करें-सन्दर्भ संख्या 1३ के साथ।
- (१७) सिद्धलेनदिवारर कृत 'सन्मतिकर्क' पर ष्ट्रकथदेवस्तिकृत व्यावया, पु॰ २३३ पं॰ २। [ गुजरात दुरा-वप्तमन्दिर प्रन्थावती सम्बद्धा ]
- (१६) सनुस्मृति, मेधाविधिभाष्य, १। ११! विश्ववासी के इस मत की मुखना करें, सन्दर्भ संवया ह
- (18) पह रकोक 'राहरवार्षासमुखर' का श रे के हैं। इसकी टीका 'शास्त्रवार्षासमुखरस्पाप्ताइकररावता'

  [पूरु १०६ एंट म ] में रखोक के 'र्व्वस्थित'' यह वा वर्ष 'विरूपयस्पादिशि.' दिया हुमा है।
  इससे पह स्वष्ट प्रोसा है, कि सुक्तकों के जिल (मिद्रान्य का प्रविवाहन किया हुमा है, टीकांबार के
  विचार से वह सिद्धांत विरुध्याक्षी वादि स्व चारों का है। इस रखोक में वास्ता के ओग का स्वरूप—
  निरूपय है। सन्दर्भ करणा १२ से एक रखोक पूर्व विका आ चुका है। उस रखोक में वास्ता के ओग सक्ता के भीग सरक्राओं को विचार विरुध्याक्षी के नास दे शक्त किये तथे हैं। उस रखोक में वास्ता कि मोग सक्ता की विचार विरुध्याक्षी के नास दे शक्त किये तथे हैं, उसका पूर्व तासप्त्यस्य इस रखोक के
  साथ नहीं होपाता। प्रश्तुत वहरूर्वनसमुख्यय की गुखरत्वस्विकृत व्यावया के ३०४ [ राठ एक सी०
  क्रव्यक्त सस्कार्यो एफ पर बासुरि के नाम से जो एक शक्त उद्दुष्ट हुमा उपलब्ध हैं, इसके
  साथ इस रखोक का पूर्ण सामान्यस्य हैं। गुखरत्व को टीका में वह रकोक इस्तमकार सिखा हैं,—
  सभा चारि —

विविवतं रक्षियतौ बुद्धौ भोगोऽस्य कर्षते । प्रतिविश्योद्य स्वष्ट्रो यथा चन्द्रमसीऽस्मास ॥ प्राप्तिः कौर विन् यवासी [१२ सक्या के सन्दर्भ में निर्दिष्ट] के मदौ पर हमने इसी प्रकरण के प्राप्तभ में, प्राप्तिः के प्रस्ता में विवेचन किया है । इस सब को देखते हुप 'स्याद्ध-दकरपंचवा' में 'पूर्य-स्मिन्न' पद का जो व्ययं किया गया है, वह युन्तिसंगद प्रवीत नहीं होटा ।

(२०) पातन्त्रत योगस्त्रो पर भोक्षृत्ति, ४। २२॥ तुलना करें, सन्दर्भ सल्या १२ के साथ।

## विस्पृत । सांख्याचार्य माधव--

उपलब्ध सांस्यवन्यों में इस व्याचार्य के भाग का उल्लेख हमें कहीं शाम न होसका। परन्तु व्यत्य व्यतेक भन्यों में सांख्याचार्य के रूप में इसका नाम उपलब्ध होता है। यह माध्य, उस माध्य परिवाजक से सर्वथा भिन्न हैं, जिसका पूर्व उल्लेख किया गया है।

(१) मीमांसा रह्योकवाणिक की भट्ट उन्हें के कृत ज्याक्या में इस आवार्य का उन्हों का क्वलेख वपलक्य होता है। यक्षिय हिंसा अपसेजितिका होती है, अथवा नहीं १ इस प्रसंग में सांख्य का सत प्रकट करते हुए यवाया गया है, कि यक्षिय हिंसा भी अध्यम को अवस्य उत्पन्न करती हैं। वन्त्रेक ने प्रसंगागत स्टोक की अववर्रिक करते हुए, ये सब्द सिखे हैं—

'सांख्यनायकगाधवस्त्वाह-

इस लेख से यह स्पष्ट होता है, कि उम्बेक, किसी सांख्याचार्य माधव के सम्बन्ध में परिचय रखता है।

(२) धमैकीत्तिं प्रणीतः प्रमाखवार्षिक । [ बौद्ध घन्य ] की 'श्रामश्रं शकारिणामाहोपुरु-पिकचा,......श्रन्यचा रचनासंभवान् इन पंचियों पर न्याख्या करते हुए कर्युकर्गीम ने लिखा है-

'आगनभ्र प्रकारिणाभित्यादिना संभवावि च्छेदैन रचनान्तरसम्भवनेय समर्थयते । आगनभ्र शकारिणां पुंचामन्यया, पूर्वरचनावैपरीत्येव रचनादरौनाविति सम्बन्धः । अन्यवा रचनावां कारणमाह, व्याहोपुरुषिकवेत्यादि । ब्याहोपुरुषिकवेत्यादि । व्याहोपुरुषिकवेत्यादि । व्याहोपुरुष्पिकवेत्यादि ।

इन पंक्तियों से किसी एक माधव का होना स्तप्र होता है, जिसका सम्बन्ध सांख्य से हैं। उन्वेक और कर्णुकगोमि के पाठों में माधव के विशोषण पर, बहुन ही ध्वान देने चोन्य हैं। उन्वेक उसको 'सांख्यनायक' और कर्णुकगोमि 'सांख्यनायक' लिखता है। इन पाठों के सम्बन्ध में बहु नहीं कहा जासकता, कि लेखकप्रमाद में उनमें कोई सा पाठ अन्यया होगया हो। उन्वेक का पाठ, जिस प्रसंग में दिया गया है, उस दृष्टि से सर्वथा मुक्त है, उससे स्पष्ट है, कि वह माधव को एक सांख्याचार्य समक्षता है।

कर्कुक्तोमि का पाठ भी, जिस प्रसंग में दिया गया है, उस प्रसंग के सर्वथा असुदूक है। वहां बन्य पाठमेद की कल्पना नहीं की जासकर्ती । इसप्रकार माधव को 'सांक्यनाराक' कहना, उसके प्रति कर्कुक्गोमि की जम मनोभावना को प्रकट करता है। माधव ने सांक्यसिद्धान्तों का जिस रूप में प्रतिपादन किया, वह अवस्य धर्मकीर्त्त एवं कर्कुनगोमि की भावना के प्रति-

इसी प्रत्य का सुद्र प्रकरण, 'तत्त्वसमक्ष्यस्था' के स्वारणकार' प्रसंग भे 'संदय ६ पर निर्दिष्ट न्यायण का रचित्रण ।

<sup>•</sup> इत्तोक्यासिक, चोदनासूत्र, र्जो० २४६ । स्रोस्ट १६४० का महास विश्वविद्याख्य संस्करण पू॰ ११२ ।

प्रमाध्यासिक, क्योंक्गोमिकृत क्यायमा सहित, पु॰ ५६२ ।

कृत थे, जिसके कारण कर्ण्कगोमि ने उसके लिये 'सांख्यनाशक' पद का प्रयोग किया। इसप्रकार इस लेख से यह भी स्पष्ट होजाता है, कि घमंकि चिं और कर्णकगोमि जिस सम्प्रदाय परम्परा का अनुसरण करते थे, उसमें सांख्यसिद्धान्तों का जो रूप समका जाता था, उसके विपरीत अपने विचार माधवने प्रवेट किये। अभिश्राय यह हैं, कि माधवके पूर्व वर्षों बौद्ध विद्वानोंने किपलके जो सिद्धान्त जिस रूप में समके थे, माधव ने उनका विरोध किया, और किपल के वास्तविक मतों को जैसा उसने समका, प्रकट किया। इससे किसी एक सांख्याचार्य माधव की स्थिति अस्यन्त स्पष्ट होजाती है, जिसने अपने समय में सांख्यसिद्धान्तों के निरूपणमें बौद्ध विद्वानों से टककर ली।

(३)—दिङ्नागप्रणीत प्रमाणसमुज्य ' [ प्रत्यचपरिच्छेद, रत्नो० ३१ ] की व्याख्या करते हुए टीकाकार जिनेन्द्रविद्ध ने टीका में लिखा हैं—

> 'कपिलादयो मन्यन्ते । सुखादीनां स्वरूपं सर्वत्र एकमेवेति । माधवस्तु सर्वत्र तानि भिग्रन्त इति ।'

(४)—यही टीकाकार ३४ वें रत्नोक की टीका में पुनः तिखता है—

'माधवपत्तादस्य न्यूनदोपत्वादिस्येवमुक्तमिति न दोषः।'

इन उन्लेखों से एक सांख्याचार्य माध्य की स्थिति तो स्पष्ट हो ही जाती है, इसके अविदिक्त सख्या ३ का उन्लेख, हमारे ध्यान को कर्णकगोमि की पेक्यों की ओर आकृष्ट करता है। धर्मकीचिं जीर कर्णकगोमि इस बात को समकते हैं, कि माध्य ने सांख्यसिद्धान्तों की अन्यथा रचना की। 'अन्यथा' का यही अभिप्राय हीसकता है, कि कपिल आदि प्राचीन आचायों ने सांख्य के किसी सिद्धान्त को जैसा माना है, माध्य ने वह मत उससे विपरीत रूप में प्रदर्शित किया है। संख्या ३ में ऐसे ही एक मत का निर्देश हैं। इन बौद विद्वानों के लेखों को मिलाकर देखने से यह स्पष्ट होजाता है, कि थे विद्वान् सांख्यसिद्धान्तों को जिस रूप में अपने प्रत्यों में उपस्थित करते थे, माध्य ने उसका प्रकल विरोध किया, और क्रिक के सिद्धान्तों का वास्तिय र दरूप उपस्थित करते का यस्त किया। जिसको बौद्धविद्वानों ने अपने रिष्टिशेण से अन्यथा रचना समका।

इस दृष्टि से संख्या ३ के प्रस्तुत मतभेद का यदि विवेचन किया जाय, तो एक परिणाम पर पहुंचने की इम आशा रखते हैं। 'धुलादि' से सच्च ' आदि का ही प्रह्ण किया जासकता है, जो कि सच्च आदि प्रकृतिरूप हैं। क्योंकि विकृतरूप सुलादि का एक होना ' सर्वधा असंगत है, तथा किसी भी आचार्य ने ऐसा स्वीकार नहीं किया है। इसलिये यही

प्रमाश्वसमुच्चय, मैसोर राजकीय शाखा प्रैस से हीस्ट १६३० में प्रकाशित, तथा एच० चार० रंगास्त्रासी,
 ध्रायंगर एम० ए०, द्वारा सम्पादित तथा तिब्बती से संस्कृतरूपान्तरित ।

<sup>·</sup> सुख, दु:ख, मोह, ग्रर्थात् सस्व, रजस्, तमस्।

देखें, कारिका १०, 'हेतुमद्निश्यमन्यापि सिक्क्यमनेकमाश्रितं विञ्चम्, सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं,

पंभावना होसकती है, कि प्रकृतिरूप सक्च तमस् ही सर्वत्र एक एक व्यक्ति रूप माने जाने जाहियें। अभिप्राय यह है, कि प्रकृतिरूप सक्च, सर्वत्र एक ही है। इसीप्रकार सर्वत्र एक ही रजस् और एक ही तमस् है। कि विकास है। कि विकास है। परन्तु इसके निपरीत माध्य, अनेक पंत्र अनेक रजस् तथा अनेक तमस् मानता है। माध्य का कोई प्रस्थ हमारे सन्मुख नहीं है, इसिलये हम उसके मत को सर्वथा स्पष्ट नहीं कर सकते। प्रमाणसमुख्य की टीका के आधार पर जो माय प्रकट होरहा है, केवल उसीका हमने बल्लेख किया है।

ख्य यह जातना खावरयक है, कि कपित का उक्त मत माने जाने का क्या खाधार कहा जासकता है। यदि कपित के सिद्धान्तों का प्रतिनिधि सांव्यकारिका को मानित्या जाय, की वर्ष कहाना होगा, कि कपित के सिद्धान्तों का प्रतिनिधि सांव्यकारिका को मानित्या जाय, की वर्ष कहाना होगा, कि कपित के उक्त नध का रुप्ट उक्लेख इस प्रयोग मिंदी के प्रकार के सरपट ' उक्लेखों का निर्वाह, दोनों ही प्रकार से किया जासकता है। एक सस्व रिक्र रजस् और एक तमस, इन के स्वतुश्यकर प्रकृति की एकता का जिसप्रकार उपपादन किया जासकता है, उपीप्रकार अनेक सर्व जादि की स्थित में भी किया जासकता है। वस्तुतः किया जासकता है। वस्तुतः किया जासकता का यही नियामक क्यों न माना जाय, कि सरव रजस् तमस्, इनमें से कोई भी विना एक दूसरे की सहायता के कुछ भी कार्य नहीं कर सकते। अर्थात ये मिलत ही कार्य कर सकते हैं, इसी थिति को प्रकृति के एकस्व से प्रकट किया गया है, जो भाव कारिका १२ से पेप्ट होता है। इसीप्रकार ज्यापित्व की भावना का भी ऐसा आधार कहना चाहिये, कि कोई भी स्थल प्रकृति—कार्य से रिक्त नहीं, इसी हिट से प्रकृति को ज्यापी कहा गया है।

इसके अविधिक सस्य के लगुरवादि, रजस्के चलत्वादि और तमस्के आवरकस्या। ( त्राधर्म्य सांख्यप्रन्थी में कहे गये हैं। जो इस बात को ध्यतित करते हैं, कि सस्य यमेक भ्यक्ति हैं, जितके लगुरवादि सायर्म्य अथवा असायारण धर्म कहे गये हैं। इसीप्रकार अनेक रेजस्व व्यक्तियों के चलस्वादि और अनेक तमस् व्यक्तियों के आवरकस्वादि साधर्म्य हैं।

श्रीमाय यह है, कि सर्वत्र संसार में एक हो सत्त्य एक ही रामस् श्रीर एक ही वमस् है, वेसा कविल के नाम पर राष्ट्र वल्लेख कही नहीं मिलता। इसलिये कविल के सिद्धान्त को पायव ने जैसा समका था, वह बौद विद्धानों की भावना के प्रतिकृत था, इसीलिये समयतः कर्णुक्गोमि ने उसको 'सांख्यनायाक' पद से याद किया है, वस्तुतः वह 'सांख्यनायक' ही था। पायव के जीवन के सम्बन्ध में एक और सुवना हम उपजन्य करसके हैं।

(४) —चीनी चात्री युद्ध न-च्यॉग के यात्रावर्णन में सांख्याचार्य माध्यका उक्तेल आता है। यह गया के श्रास पास मगद भारत में निवास करता था। राज्य की श्रोरसे पर्याप्त भूमि संपत्ति इसको जागीर के रूप में मिली हुई थी। प्रजा और राजपरियद्द में सर्वत्र इसकी

<sup>े</sup> देखें, कारिका 10 में स्ववत के विषतित, श्रस्ववत की पुक कहा है।

र सांव्यकारिका १३ | सांव्यस्य १, १२०-१२म ।

वद्दी प्रतिष्ठा थी। यह बड़ा विद्वान् और सांख्याचार्य माधव के नाम से प्रसिद्ध था। कालाध्तर में दिल्ल देशनासी, गुरामित बोधिसत्त्व नामक एक बौद्ध विद्वान् के साथ इसका शास्त्रार्थ हुआ, और उसी अवसर पर माधन का देशन्त होगया। यह शास्त्रार्थ माधव के निवासस्थान के सनीप ही हुआ था, और इसका आयोजन, वास्कालिक राजा की ओर से गुरामित बोधिसत्त्व की प्रेरसा पर, किया गया था। युऑन्-च्यांग के लेखानुसार मायव इस शास्त्रार्थ में पराजित हुआ, और गुरामित बोधिसत्त्व के विवयोपलत्त्व में राजाने उसकी विद्वना से प्रमावित होकर उस स्थान पर एक वौद्ध 'संघाराम' (मठ) का निर्माण करा दिया। उन्त चीनी यात्री ने द्वसी संघाराम के वर्णन के प्रसंग में सांख्याचार्य माधन का उदलेख किया है १।

इन लेखों से यह स्पष्ट होजाता है, कि सांख्याचार्य माध्य का कार्ज, धर्मकीर्त्ति से पूर्व था, और वह गुएमित वोधिसत्त्व का समकालिक था। धर्मकीत्ति का काल, विक्रम संगत् के सप्तम शतक का अन्तिन (और स्रोष्ट सन् के सप्तमशतक का पूर्व) भाग विताया जाता है। गुएमित वोधिसत्त्व का काल अभीतक भी अनिश्चित है।



# समाप्त #

SI-YU-KI, BUDDHIST RECORDS of THE WESTERN WORLD, by Samuel Beal. vol.II.PP.104-109. Kegon Paul, Trench, Trubner & Co. Ltd, London द्वारा कर्कारिक । तथा ON YU-NN CHWANG'S travels in India, by Thomas Watters M.R.A.S., रायक प्रिवारिक सांसावशे कर्मन प्रात, 14-२ इ. सम् में मक्कित । vol.II.P.108.